

# रैमवास कि अ यूरन वहव ?



অধ্যাপক আবন্ধল গমূৱ অনুদিত

Scan by: www.muslimwebs.blogspot.com Edit & decoreted by: www.almodina.com



वेमलाभिक काउँछिभन वाःलाएम

ইসলাম কি এ যুগে অচল: মুহত্মদ কুতুব; অধ্যাপক আবদুল গাফুর অনুদিও।।
ইফাবা প্রকাশনা: ১৬০৮।। ইফাবা গ্রন্থাগার: ২০০.৯।। প্রথম প্রকাশ: জৈষ্টি
১৩৯৬, শাওয়াল ১৪০৯, মে ১৯৮৯।। প্রকাশক: ফরীদ উদ্দীন মাসউদ,
প্রকাশনা পরিচালক, ইমলামিক ফাউণ্ডেশন বাংলাদেশ, বায়তুল মুকাররম,
চাকা-১০০০।। প্রচ্ছদ শিল্পী: কৌশিক কাদের।। মুদ্রণে: পূর্বতম্প প্রেম,
জিলাবাহার দিতীয় লেন, ঢাকা—১১০০।। বাঁধাইয়ে: জামিল এন্টারপ্রাইজ,
৬৪, আর. কে. নিশন রোড, গোপীবাগ, ঢাকা।।

बूलाः स्वाल है।का

ISLAM KEE E JUGE ACHAL: (Is Islam Backdated?) written by Muhammad Kub in English and translated by Prof. Abdul Ghafur and published by Farid Uddin Masoud, Publication Director, Islamic Foundation Bangladesh, Baitul Mukarram, Dhaka—1000.

May 1989

Price: Tk. 16:00: U.S. \$: 1:00

#### श्रेकाभाकत कथा

ইগলাম যুগ-প্রতিভূ ধর্ম। এ ধর্ম শাখুত যুগের শাখুত কালের। নতুন যুগের সূচনায় এর নতুনত্ব বিনষ্ট হয় না বরং নতুন যুগের সামনে এ নতুন তাৎপর্যে মহিমান্তিত হয়ে উঠে। এর কারণ মানব জীবনের সর্বপ্রকারের সমস্যার সমাধান এতে নিহিত রয়েছে। ব্যক্তিক, পারিবারিক, সামাজিক, রাজনৈতিক, অর্থনৈতিক প্রতিটি সমস্যার সমাধান দিতে ইসলাম প্রায় নিশ্চিস্তভাবে সচেতন থেকেছে। নতুন নতুন বিজ্ঞান ও দর্শনের আবির্ভাবে মানুষের কতকগুলে। মৌলিক সমস্যা বিনুপ্ত হয়ে যায় না—ইসলাম এই চিরস্তন মৌলিক সমস্যাগুলোর উপর ভিত্তি করে তার সমাধানের নীতিমালা গড়ে তুলেছে। সে জন্যেই ইসলাম চির নতুন চির অমর—শত পরিবর্তনের মধ্যেও তাই সে অপরিবর্তনশীল। বিধ্যাত ইসলামী চিন্তাবিদ মুহত্মদ কুতুব তাঁর বর্তমান প্রছে সেটাই অপূর্ব দক্ষতায় এবং ব্যাখ্যা হার। বিশ্লেষণ করেছেন।

বর্তমানে আধুনিক গণতাম্বিক ও সমাজতাম্বিক চিন্তাধারার চক্রান্তবারীর আদর্শ ইসলামের সতাকে বিলুপ্ত করার যে চেটা করেছে মুহদ্মদ কৃতুবের এই ব্যবস্থা এর দায়ণ প্রতিবাদ। আমাদের দোদুল্যমান চিন্ত বিশ্বাসীদের এই ব্যাখ্যা জানার একান্ত প্রয়োজন বলে ইফাবা এটি পুন: প্রকাশ করছে। প্রফেসর আবদুল গফুর প্রাঞ্জল ভাষায় বইটি অনুবাদ করে আমাদের কৃতজ্ঞতাভাজন হয়েছেন।

#### जानू वामरकत कथा

মিশরের প্রধাত ইসলামী মনীধী বুহত্মণ কুতুবের রচিত সাড়া-জাগানো গ্রন্থ 'ইদলাম দি মিশ্রা গ্রারদর্ভ রিলি জিয়ন' ১৯৬৯ দালে আমি অনুবাদ করি ৰর্ভ্য ডঃ হাসান জামানের অনুরোধে। ডঃ জামান ত্রন অধুনালুথ বুচরে। অব ন্যাশনাল রিকনস্ট্রাকশনের পরিচালক। ব্যুরো ১৯৭০ সালে এই অনুবাদ প্রকাশ করে। হয়ত স্বল্প আয়ের পাঠকদের ক্রয়ের স্থবিধার্থেই এই পুস্তকের এক-এক অধ্যায় এক-একখানি পুত্তিক। হিসাবে প্রকাশিত হয়। অবশ্য কোন কোন ক্ষেত্রে একাধিক ক্ষুদ্র অধ্যায় মিলেও একথানি পুতিকা করা হয়। সে যাই হোক, কবি ফারুক মাহমুদের পূর্বাচল প্রিণিং ওয়ার্কস থেকে মুদ্রিত এই সব পৃত্তিক। রাষ্ট্রীয় ক্ষেত্রে পরবর্তীকালের ব্যাপক পরিবর্তনের ডামাডোলের মধ্যে সংগ্রহ করতে সমর্থ হলেও পরবর্তীতে এর অনেকগুলিই হারিয়ে যায়। মাত্র ছয়-সাত্থানি পুস্তিকা শেষ অবধি আমার হেফাজতে ছিল। ওগুলো আশির দশকের প্রথম দিকে ইসলামিক ফাউডেশন থেকে পুনর্দ্রিত হয়। ঐ পুনর্দ্রিত পুস্তিকাগুলো সংরক্ষণের এবং একত্তে পঠন-পাঠনের স্থবিধার্থে ইসলামিক ফাউণ্ডেশন পরবর্তীকালে একত্রে প্রকাশের সিশ্ধান্ত গ্রহণ করে। সেই সিদ্ধান্তের প্রেক্ষিতেই বর্তমান পুততক দিনের পালো দেখতে যাচছে।

এই প্রছে আধু নিক যুগজিজাসার আলোকে ইসলামের বিরূপ সমালোচকদের বিভিন্ন কুযুক্তি লেখক যেনন যোগ্যতার সঞ্চে খণ্ডন করেছেন, তার
সবাটুকু কৃতিছাই তার। আমি শুধু তার রচনা ইংরেজী থেকে বাংলার
ভাষান্তর করেছি। মূল রচনার বক্তব্য সম্পূর্ণ অবিকৃত রেখে অনুবাদে
সাবনীলতা আনতে আমি যথাসাধ্য চেষ্টা করেছি। একাজে কতচুকু সফল
হয়েছি তা বিচার করবেন বিজ্ঞ পাঠকবৃদ্য।

ইগলামিক ফাউণ্ডেশন বাংলাদেশ আমার এই গ্রন্থ বর্তমান অবয়বে প্রকাশ করতে এগিয়ে আসায় আমি ফাউণ্ডেশনের প্রতি আমার আন্তরিক কৃতজ্ঞতা আনাচ্ছি। আলাহ পাক এই গ্রন্থ প্রকাশের সঙ্গে সংশ্লিষ্ট সকলকে যাজায়ে থায়ের এনায়েত কক্ষন এবং এই গ্রন্থ অনুবাদে শ্রম ব্যয়ের অছিলায় এই অধ্যের সমস্ত গোনাহ-থাতা মাফ কক্ষন—এ মুখুর্তে এটাই আমার একান্ত মুনাজাত।

চাকা

আ**বহুল গড়ুর** গ জোন্মত চল্টা ভারত

৬ এপ্রিল, ১৯৮৯

### সূচীপত্ৰ

the applicable

THE PROPERTY AND PARTY THE PROPERTY AND PARTY AND PARTY.

| रेगनाम कि थ गूर्श व्यवन १                   |            |
|---------------------------------------------|------------|
| ধর্ম কি জনগণের আফিম ৪                       |            |
| ইসলাম, পুঁজিবাদ ও ব্যক্তিগত সম্পত্তি        | >          |
| ইসলাম, কমিউনিজম ও ভাববাদ                    | 100        |
| ইगनात्र ও योन जनम्बन                        |            |
| ইগলামের শান্তি-নীতি                         | A 80 To    |
| ইসলামের দৃষ্টিতে চিম্ভার স্বাধীনতা ও সভ্যতা | 69         |
| ইসলাম ও সভাত।                               | 2 34 10000 |
| Nation Company                              | 98         |
| ইসলানের বিজয় কোন্ পথে ?                    | 99         |

इंमलास कि এ यूश व्यष्टल ?

### ইসলাম কি এ যুগো অচল ?

আবুনিক শিক্ষিত সম্প্রদায়ের অধিকাংশই আজ এক ধর্মীর সমন্যার সন্মুখীন।
ধর্ম কি প্রকৃতপক্ষে জীবনের কোন বাস্তব সত্য ? অতীতে হয়ত তা সত্য ছিল,
কিছ আজকের বিশ্বে বিজ্ঞান মখন সমগ্র জীবন-ধারাকে পাল্টে দিয়েছে এবং
জীবনে আজ মখন বিজ্ঞান ও বৈজ্ঞানিক তথ্যের অনুমোদনের বাইরে কোন
কিছুর স্থান নেই, তখনও কি সেই মর্যাদা দাবী করতে পারে ? ধর্ম কি মানরতার
কোন প্রকৃত প্রয়োজনের প্রতিনিধিদ্ধ করে ? না এটা ব্যক্তির মজ্জাগত গঠনের
উপরই সম্পূর্ণ নির্ভরশীল ? কারণ, এর বিশ্বাস ও অবিশ্বাসের মধ্যে আদপে
যদি কোন পার্থক্যই থাকে তবে মানুষ একে বিশ্বাস না করেও চলতে পারে।

ইসলাম সম্পর্কে আলোচনা করতে গিয়েও তারা এ ধরনের বুদ্ধিবৃত্তিক मयगात मञ्जीन इन। इंग्लास्यत मर्ग्यक्षण यटलन, इंग्लाम छुपु वक्छ। वर्ष बाज नव, व्यावाधिक छत्रवन वा मानवीव छ्यावनीत छ्याव मांबरन नामछ देमनाम नव, नतः व वमन वक्ता भूगमक्षम वावन्ना, यात मरवा तरवर्छ वक्ति ইনসাফসন্তত অৰ্থনৈতিক বিধান, একটি অসংহত সমাজ সংগঠন, দেওয়ানী, ফৌজদারী ও আন্তর্জাতিক আইনের নীতিমানা, দৈহিক বিধান সহ জীবংনর প্রতি একটা দার্শনিক দৃষ্টিভঙ্গি এবং এর প্রত্যেকটি উৎগারিত হয়েছে ইগলামের মূল মর্মবাণী এবং উহার নৈতিক ও আধ্যাত্মিক শিকা গেকে। এই সব 'শিক্ষিত' লোকেরা যখন ওসব কথা শৌনেন তখন বেশ ক্যাসাদে পড়েন। কেননা তারা ধারণা করে নিয়েছেন যে, ইসলাম বহু পূর্বেই মরে গেছে, কারণ ইহা সেকেলে হয়ে গেছে এবং এর প্রয়োজনীয়তাও নিংশেষিত হয়ে গেছে। এজন্যেই প্রত্যয়শীল মুসলমানদের এরা যখন বলতে শোনেন বে, ইসলাম স্বদূর অতীতের কোন ব্যাপার নয়, এটা মৃত বা সেকেলেও নয়, বরং আজকের দিনেও এটা একটা জীবন্ত ও গতিশীল জীবনব্যবস্থা-কারণ এর মধ্যে জীবনের এমন সব উপাদান রয়েছে, যা সমাজতল্প ও ক্মুটিল্লমস্থ মানবতার পরিজাত কোন ব্যবস্থাতেই নেই—তথ্য তারা তাচ্ছব বোধ করেন।

এ পর্যায়ে তাদের বিসায়ের সীমা থাকে না—তারা অধৈর্য হয়ে আল্লাহ্র বাণী প্রচারকদের উদ্দেশ্যে দাঁত কিড্মিড় করে বলে ওঠেন: তোমরা কি এসক কথা সেই ধর্ম সম্পর্কে বলতে চাও যা দাসপ্রথা, সামন্তবাদ ও ধনতপ্রকে সমর্থন করে

—যে ব্যবস্থা নারীকে আধা-মানুষ করে সংসারের চার দেয়ালের মধ্যে আবদ্ধ
রেখেছে; যা প্রন্তরাঘাতে হত্যা, হাত কাটা ও বেত্রদণ্ডের বিধান দেয়; যা ধনিক
সহ বিভিন্ন শ্রেণীতে সমাজকে বিভক্ত করে; যা মেহনতী জনতার মর্মাদাজনক জীবনের কোন নিশ্চয়তা দান করে না এবং যা হেন করে বা তেন
করে না ইত্যাদি—এরপ ব্যবস্থা ভবিষ্যতে টিকে থাকা তো দূরের কথা, বর্তমান

যুগেই বা তার অভিত্ব অকুণু থাকার সম্ভাবনা কোথায়? বিজয় ও সাফল্যের
কথা দূরে থাক—এরকম একটি ব্যবস্থার পক্ষে আধুনিক যুগের বিভিন্ন সামাজিক
ও অর্থনৈতিক মতবাদের কঠোর আঘাত মুকাবিলা করবার শক্তি কোথায়?

এ আলোচনায় অধিক দূর অগ্রসর হওয়ার পূর্বে আমরা একটু ধামৰ এবং বুঝে দেখতে চেষ্টা করব, এইসব 'শিক্ষিত' সন্দেহবাদী কারা ? এবং সন্দেহবাদের মূল কোধায় ? এই মনোভাব কি তাদের স্বাধীন চিন্তার ফল, না না-বুঝে জন্যের ধার-করা বুলি তোতা পাধীর মত তারা আওড়াচেছ ?

আসল ব্যাপার হলো, এই সব ভদ্রলোকের এই সন্দেহবাদ মোটেই তাদের শ্বাধীন চিন্তার ফল নয়, আর এর জন্মও তাদের মগজে ঘটেনি। এর প্রকৃত উৎসের জন্য আমাদের আধুনিক ইতিহাসের কয়েকটা পাতা উল্টিয়ে দেখতে হবে।

নধাবুগে ইউরোপ ও নুসলিন প্রাচ্যের মধ্যে অসংখ্য ক্রুসেড বুদ্ধ সংঘটিত হয়। উভয় দলের মধ্যে বহু রক্তাক্ত সংঘর্ষ ঘটে এবং তারপর একটি সময় আসে যখন তাদের প্রকাশ্য সংঘর্ষের সমাপ্তি ঘটে। কিন্তু তাদের সংঘাত যে তখনও সমাপ্ত হয়নি, তা বোঝা যায় লর্ড এ্যালেনবীর একটি উক্তি থেকে। প্রথম বিশ্ববুদ্ধের কালে বৃটিশ কৌজ কর্তৃক জেরুসালেম দখলের পর লর্ড এলেনবী নির্মন ভঙ্গীতে উক্তি করেছিলেন: "আজ ক্রুসেডের সমাপ্তি ঘটল।"

আমাদের স্বারণ রাখতে হবে, বিগত বুই শতাবদী ধরেই ইউরোপীয়
সামাজ্যবাদ মুসলিম প্রাচ্যের বিরুদ্ধে যুদ্ধরত রয়েছে। তৌফিকের বিশ্বাস্থাতকার
স্থযোগে ১৮৮২ সালে বৃটিশ শক্তি মিসরে প্রবেশ করে। আরাবীর নেতৃত্বে পরিচালিত গণ-আলোলন প্রতিহত করার উদ্দেশ্যে তারা তার সাথে মিসরে সামরিক
দখল কায়েমের ষড়যন্ত্র পাকায়। এর পর থেকে একটি মাত্র লক্ষাকে কেন্দ্র করেই
বৃটিশ নীতি আরতিত হতে থাকে, সোট হল —মুসলিম বিশ্বে তাদের কজা জারও
মঞ্জবুত করা এবং প্রাচ্যের ইসলামী ভারাদর্শের বন্যায় তাদের কায়েমী স্বার্থ

নামে তেনে না মার তার খবরদারী করা। এই প্রসঙ্গে ভিট্টোরীয় যুগের বৃটিশ বিধান নামী নি: প্লাভিশ্টোন হাউস অব কমন্সে যে উজ্জি করেছিলেন, আমরা তারও জন্মের ক্রাড্ড করেছিলেন, আমরা তারও জন্মের ক্রাড্ড হাতে তুলে ধরে হাউসের সম্মাধের উদ্দেশ্যে প্রধানমন্ত্রী বলেছিলেন; "যতদিন পর্যন্ত মিসরবাসী এই প্রশ্ব বিধান বিশ্বের বাবের বিভূতেই সেদেশে শান্তির মুখ দেখব না।"

বাড়াবিক কারণেই বৃটিশের প্রধান নীতি হয়ে দাঁড়াল ইসলামী আইনকাব্যুক্ত বিশৃত করা, শুসলমানদের অন্তর থেকে এর প্রতি প্রদানুভূতি দূর
কার গেড়া। এবং ইসলামকে ঘার কৃষ্ণবর্ণে চিত্রিত করা, যাতে করে শুসলমানের।
একে মেন চক্ষে দেবতে তার করে এবং পরিণামে সম্পূর্ণরূপে একে বর্জন করে।
ভাষের সাম্রাজ্যবাদী শাসন-শোষণ দুচ্মুল করার উদ্দেশ্যেই তার। এই কর্মপন্থা
বিশ্ব করেছিল।

নিশবে তারা যে শিক্ষানীতি প্রবর্তন করে তার ফলম্বরূপ ছাত্রগণ ইসলাবের প্রকৃত রূপ সম্বন্ধে সম্পূর্ণ অন্ধ্র থেকে যায়। অবশ্য এটুকু তাদের জানতে দেওয়া হল যে, ইসলাম নামে একটি ধর্ম আছে যা ইবাদত, নামায-রোয়া, তসবিহ-তাহলিল, নিজবলনাবারা, মারেফত ইত্যাদি শিক্ষা দেয়; কুরআন নামক একখানি করা আছে, যা তিলাওয়াত করলে সওয়াব হাসিল করা যায়; তাছাড়া ইসলাম নামিকজীবনে নৈতিকতা ও দান-ধ্যরাতের তাকিদ দেয়। ইসলামকে রাষ্ট্রীয়নামাজিক ও অর্থনৈতিক ব্যবস্থা হিসাবে বা শাসনতম্বরূপে এদেশের অভ্যন্তরীণ আর্থ আর্জনিতিক নীতির ভিত্তি হিসাবে বা শাসনতম্বরূপে এদেশের অভ্যন্তরীণ আর্থ আর্জনিতিক নীতির ভিত্তি হিসাবে বা শিক্ষা ব্যবস্থা হিসাবে বা একটি জীবনবাবস্থা হিসাবে অথবা জীবনের নিয়ামক রূপে বুঝতে ছাত্রদেরকে কোন মুয়োগাই দেওয়া হল না। পরিবর্তে বিভিন্ন ইউরোপীয় ওরিয়েন্টালিস্ট ও অন্যান্য বিলক্ষণাদির্গণ ইসলাম সম্বন্ধে যেসব বিরূপ মন্তব্য করেছেন তা তাদের শেখানে বা আ যবের উদ্দেশ্য ছিল যাতে মুসলমানর। তাদের ধর্ম বর্জন করে এবং নাাগাজালানী দুরতিসন্ধির সহজ্ব শিকারে পরিণত হয়।

তাদের শেখানো হল ছগতের একমাত্র নিবুঁত সমাজ ব্যবস্থা ইউরে:পীএ

গ্রালাখনাবার।, ইউরোপীয় দার্শনিকদের উদ্ধাবিত অর্থনৈতিক ব্যবস্থাই একমাত্র

বাটি অর্থনৈতিক ব্যবস্থা; আর বিভিন্ন পরীক্ষা-নিরীক্ষার মাধ্যমে ইউরোপনানী

যে বাট্ট্রালাখা প্রবর্তন করেছে সেটাই হল স্বাপেক্ষা উপযুক্ত ও নিবুঁত রাট্রব্যবস্থা।

আদের শিক্ষা দেওয়া হল, ফরাসী বিপ্লবই মানবাধিকারের স্বপ্রথম স্বীকৃতি দেয়,

ইংবেজ আতিই স্বপ্রথম গণতন্ত্রের শিক্ষা দিয়ে এর ব্যাপক প্রসার সাধন করে;

আবং বোমানবাই পৃথিবীতে সভ্যতার প্রাথমিক ভিত্তি নির্মাণ করে। এক কথায়,

বৃটিশগণ ইউরোপকে এমন এক বিদ্রোহী ও দুর্দান্ত শক্তিমান রূপে চিত্রিত করে যার সামনে দাঁড়ানো বা যার অগ্রগতিতে বাধ সাধা কারে। পক্ষেই সম্ভব নর। আর প্রাচ্যকে তারা চিত্রিত করল দীনহীন এমন এক রূপে, যার নিজস্ব কোন মূল্যবোধ নেই এবং ইউরোপের গোলামী করা ও তার সামাজিক ও সাংস্কৃতিক দৃষ্টিভঙ্গী নকল করা ছাড়া যার কোন গতান্তর নেই।

এই রাজনৈতিক পলিসির স্থকল অবশেষে ফলতে লাগল। নিসরবাসীদের
মধ্যে এমন একদল 'শিক্ষিত' লোক স্বষ্টি হল যারা তাদের স্বকীয় বৈশিষ্ট্য ও
স্বাধীন সাংস্কৃতিক অন্তিম্বের ভাবনা-চিন্তা থেকে সম্পূর্ণ বঞ্চিত ছিল। তারা
সম্পূর্ণভাবে ইউরোপের শিষ্য বনে গেল; তারা নিষ্ঠার সাথে তার পূজা শুরু
করল; নিজেদের চোখে দেখা তাদের বন্ধ হয়ে গেল, স্বাধীনভাবে চিন্তা করবার
শক্তিও তারা হারিয়ে কেলল; তারা শুরু তাই দেখতে লাগল যা ইউরোপীয়ানরা
পছন্দ করত; চিন্তাও করতে লাগল তাদেরই মজি মাফিক।

এ দেশে সাম্রাজ্যবাদীরা তাদের রাজনৈতিক চক্রান্ত-জাল বিস্তার করে যা হাসিল করতে চেয়েছিল আজকের 'শিক্ষিত' বুদ্ধিজীবিগণ সেই উদ্দেশ্যেরই প্রতিনিধিত্ব করছে।

এই হততাগ্য ব্যক্তিগণ ইসলাম সম্পর্কে সন্দেহ ব্যতীত আর কিছুই জানেন না। ইউরোপীর ওতাদদের শিখিয়ে দেয়া বুলি ছাড়া ইসলাম সম্পর্কে তাঁরা আর কোন কিছুরই খবর রাখেন না। এ জন্যেই ওদের হুরে হুর মিলিয়ে তারশ্বরে এরা চীংকার করে চলেছেন, ধর্মকে রাষ্ট্র থেকে এবং বিজ্ঞানকে ইসলাম থেকে আলাদ। করতে হবে।

নিজেদের অন্ততা হেতু তাঁর। এ সত্যাট তুলে যান যে, ইউরোপ যে
ধর্মকে নির্বাসন দিয়েছে এবং ইসলামী আদর্শের প্রবক্তাগণ যার দিকে জনসাধারণকে
আফরান জানান এ দু'টি বস্তু এক নয়, আর ইউরোপ যেদিন ধর্ম থেকে
দুখ ফিরিয়ে নিয়েছিল সেদিন সেখানে যে বিশেষ পরিস্থিতি বিরাজমান ছিল
তা পৃথিবীর সেই অঞ্চলেই সীমাবদ্ধ ছিল। এ ধরনের কোন পরিস্থিতির
উদ্ভব মুসলিন প্রাচ্যে কখনো ঘটেনি, ভবিষ্যতেও কখনো তা ঘটবার সন্তাবনা
নেই। স্থতরাং, ইসলামকে বর্জন করতে তাঁর। যখন দেশবাসীর প্রতি আফ্রান
জানান অথবা যখন তাঁরা ঘোষণা করেন যে, সমাজ ও জীবনের সামাজিক,
রাজনৈতিক ও অর্থনৈতিক ব্যাপারে ইসলামের কোন বজন্য নেই, তখন তারা
তাদের গুরুদের কাছ থেকে ধার করা বুলিই কপচিয়ে যান মাত্র।

উট্রোপ ধর্ম ও বিজ্ঞানের এক সংঘর্ষ-ক্ষেত্রে পরিণত হয়েছিল। কারণ নির্বাধ (বীস থেকে উত্তরাধিকারসূত্রে প্রাপ্ত ) কতকগুলো গোঁড়া ও বিশাস গাবের জোরে জাঁকডে ধরেছিল এবং সেগুলো বেদবাকা বলে ধরে নিতে খিদ ধরছিল। তাই বিক্তানের আবিহিক্রয়ার ফলে যখন ঐ সব থিয়োরীর লাভি ও অনৌজিকতা ধরা পড়ে গেল, তখন জনগণের বিজ্ঞানের প্রতি পাখা ও গিজার প্রতি অনাস্থা জ্ঞাপন ছাড়া উপায় রইল না। গিজার প্রতি পদাপ। আছির করতে নিয়ে তারা এই সব গির্জার পাত্রীদের প্রচারিত ধর্মের বিসমেও অনাস্থা ঘোষণা করে বসল। ধর্ম ও বিজ্ঞানের মধ্যে লড়াই ক্রমেই খানা আখান ধারণ করন। ইতিমধ্যে ইউরোপে গির্জা নিজের উপরে ঐশুরিক পাৰিকাৰ আৰোপ কৰে উৎপীড়নের মাধ্যমে সেই অধিকার প্রয়োগের চেটা করলে भगगरिया भरिया এইসর ধর্মনেতাদের কপ্রভাব থেকে মজির আগ্রহ স্বাভাবিক-আলেই তীব্ৰতর ৰূপ পরিগ্রহ করন। এমনিভাবে সেখানে জনগণের নিক্ট ধর্ম নমন এফ ভয়াবহ দানবীয় রূপে ভাবিভূতি হল, যা তাদের জীবনে এমন কি নিমাতেও যেন মৃতিমান অভিশাপ ছয়ে দাঁডাল। এই তথাকথিত বর্মের ত্তিপীত্তন এত বেডে গেল যে, ইহা জনগণকৈ গুটি কয়েক পান্তীর দাসানুদাসে পরিশত করতে প্রয়াস পায় এবং ঈশুরের নামে রাজ্যের বস্তাপঁচা ও উত্তট সব গতখাপ প্রচার শুরু হয়ে যায়। পৃথিবী গোলাকার—এই মতবাদ প্রচারের অপরাধে বিআনীদের অশেষ যপ্তপা দিয়ে পুড়িয়ে মারা হল। জুলুমবাজি ও বর্বরতার এমনিতর নৃশংগ অভিযানের প্রতিজিয়ায় প্রতিটি স্বস্থবুদ্ধি, স্বাধীনচেতা ও বিবেকবান সানুষ এই দ্বা দানবটিকে ধ্বংগ অথবা অন্ততঃ শৃথানাবদ্ধ করার কাজে সহায়তা করা িজেদের পরিত্র কর্তব্য বিবেচনা করলেন-করলেন যাতে করে ভবিষ্যতে আর পথলো এই অতত শক্তি মানুষের উপর জুনুমবাজি করতে সাহস না পায় এবং শর্মের নাম কলংকিত করে এটা প্রমাণ করতে না পারে যে, ধর্ম বলতে ভধ্ শ্ৰণতা ও মিথাবিই বেগতি বোৱায়।

কিখা খানর। যারা ইসলামী প্রাচ্যে বাস করি, তাদের অবস্থা কি ? আমরা কোন ধর্ম থেকে বিজানকৈ পৃথক করতে যাব অথব। মনে করব বে, এ দুইরের গালগোলে মধ্যে পার্থকা ও ছন্দ্র রয়েছে ? বিজ্ঞানের কি এমন একটিও তথ্য খালে যা ইসলাম ও তার মর্মবাণীর বিরুদ্ধে ? ইসলামী রাষ্ট্রে কখনো কি বৈজ্ঞানিকদের প্রতি নিপীড়ন করা হয়েছে ? ইসলামের সমগ্র ইতিহাস আমাদের গালগো গালেছে। এ ইতিহাস আমাদের বলে দেবে, মুসলমানদের মধ্যে বড় মড় চিনিৎসাবিজ্ঞানী, জ্যোতিবিজ্ঞানী, গণিতবিদ, পদার্থবিজ্ঞানী ও রসায়নবিজ্ঞানী জনাগ্রহণ করেছেন। কিন্তু কর্থনাই তাঁদের মতামতের জন্য তাঁদের উপর কোন অত্যাচার করা হরনি। এই সব খ্যাতনামা শুসনিম বিজ্ঞানী তাঁদের ধর্মীয় বিশ্বাদের সাথে বিজ্ঞানের কোনরূপ বিরোধ আছে বলে কখনো মনে করতেন না। শাসকবর্গের সাথে তাঁদের কখনো এমন কোন বিরোধ চলে নি যার কলে তাদের যম্বণা দেওয়া বা জীবন্ত পুড়িরে মারার প্রশু উঠতে পারতো।

তবে কেন এই সৰ "শিক্ষিত" লোকেরা বিজ্ঞান থেকে ধর্ম পৃথক করতে ওকালতি করেন এবং ইসলাম সম্পর্কে কিছুই না শুরো ও না জেনে জাদাপানি থেয়ে এর নিন্দা করতে লেগে যান ? তাদের এসব অবুঝ প্রলাপোঞ্জি সামাজ্যবাদ শক্তির প্রবৃত্তিত শিক্ষার স্বাভাবিক বিষক্রিয়া বৈ নয়—অবশ্য তারা এ সম্পর্কে সচেতন নয়।

#### ধর্ম কি জনগণের আফিম ?

ধর্ন কি জনগণের আফিন? কার্ল মার্কস তা-ই বলেন। মুসলিম বিশ্বের
ক্ষুণনিস্ট প্রচারবিদগণ বিশ্বস্থতার সাথে যে গুধু এই থিয়োরী প্রচার করে বেড়ান
তাই নম, তারা ইসলাম সম্পর্কেও এরকম এল্জাম দিতে চেষ্টা করেন।

একখা ৰলা চলে যে, কার্ল মার্ক্স ও অন্যান্য ক্যুয়নিস্ট পুরোধাদের আসলে ইউরোপে যে বিশেষ অবস্থা বিরাজ করছিল তাতে ধর্ম ও ধর্ম বাজকদের বিরুদ্ধে বিরোধে করবার অন্তত কিছুটা যুক্তি ছিল। সে সময়ে ইউরোপে এবং বিশেষ করে বাশিয়ার সামন্তবাদে এক দানবীয় রূপ পরিপ্রহ করেছিল;—সেগানে তখন হাজার ঘাজার জনাহারে মৃত্যুবরণ করত এবং লক্ষ লক্ষ লোক যক্ষ্যা ও অন্যান্য বোগে প্রাণত্যাগ করত; আবার শীতকালে ঠাগুরি দক্ষনও মারা যেত লক্ষ লক্ষ লোক। আর সামন্ত প্রত্রা মেহনতী মানুষের রক্তে হোলি থেলে ভোগ বিলাসে মন্ত উদ্ধাম জীবন-যাপন করত।

বেহনতী মানুষ যখনই মুখ ফুটে প্রতিবাদ করার চিন্তা করত অথব। তাদের
গতি কি রকম অবিচার করা হচ্ছে তা ভাবতে চাইত, পাদ্রীরা সাত তাড়াতাড়ি
নগতঃ "কেউ তোমাকে এক গালে চড় মারলে তাকে আর এক গাল এগিরে
দেওনা তোমার কর্তব্য। কেউ তোমার একখানা কাপড় নিয়ে গেলে তোমার বাকী
গোশাক-আশাক তাকে দিয়ে দাও।"

শাধীনা জনসাধারণকে বোকা বানিয়ে রাখার চেটা পেত এবং বিপ্লবের পথ থেকে তাদের সরিয়ে রাখবার উদ্দেশ্যে এমন এক চিরস্থায়ী স্বর্গের লোভ দেখাতো যেখানে—এ দুনিয়ার যারা মুখ বুজে অবিচার—অত্যাচার সয়ে যাবে— তার। জনস্কর্কাল ধরে সুখ ও আনন্দের সাগরে হাবুডুবু খাবে।

পানীদের থলোতনে কাজ না হলে গুরু হত ভর দেখান। বলা হত, থারা সামস্ত প্রতুকে অমান্য করে তার। ভগবানকে, ধর্ম ও ধর্ম বাজককেই অমান্য করে। সারণ রাখা প্ররোজন থে, সে সময় চার্চই ছিল বৃহত্তম সামস্ত প্রভু, কারণ তার অধীনস্থ তালুকে অসংখ্য ভূমিদাস কাজ করত। স্প্তরাং স্বাভাবিক-ভাবেই চার্চ জার ও অভিজাত সম্প্রদারের দলে যোগ দিয়ে সেহনতী মানুষের বিরুদ্ধে ষড়বন্ধ শুরু করে দিয়েছিল। তারা সকলেই একই দলভুক্ত ছিল এবং একথা তাদের বিলক্ষণ জানা ছিল যে, যদি বিপুর সংঘটিত হয় তবে সামন্ত বা পাল্লী কোন রক্তশোষকই রেহাই পাবে না।

প্রলোভন ও ভীতি প্রদর্শন কোনটাই বধন কাজে আগত না, তখন ভগবান ও ধর্মের বিরুদ্ধে বিদ্রোহের অজুহাতে তাদের উপর বল প্রয়োগ কর। এবং নির্বাতন চালান হত। এ কারণেই সেধানে ধর্মকে জনগণের আগল দুশ্মন মনে করা হত। কার্ল মার্কসের মতে এজনোই "ধর্ম জনগণের আফিম।"

মুগলিন প্রাচ্যের ক্যুগনিস্টর। পেশাদার মোন্নাদের উল্লেখ করে তার।
কিভাবে শাসক গোষ্ঠার জীড়নক হয়ে মেহনতী জনগণকে বেহেশতের প্রলোভন
দেখিয়ে অধিচার-অত্যাচার সহা করে যেতে প্রনুধ করে তা দেখিয়ে দেয়। কারণ
এই সব প্রলোভন দেখিয়ে ধর্ম ব্যবসায়ীর। মজদুরদের অনুভূতি বিভ্রাস্ত করে যাতে
করে ইতর রক্ত শোষকরা নিজেদের বিলাস-বাসনে নিরাপদে মন্ত থাকতে পারে।

আল-আজহার বিশ্ববিদ্যালয়ের কতিপর ব্যক্তি যার। রাজার হস্ত চুহন করে শাসকদের মনস্কটির উদ্দেশ্যে পাক কুরুআনের আয়াতের মনগড়। ব্যাব্যা করে শাসকদের প্রভাব কারেম রাখার উদ্দেশে ইসলামের আদর্শ ও মূল নীতিকে মিখ্যা প্রমাণ করত, তাদের কথাও ক্যুট্নিস্টরা উল্লেখ করে থাকেন। ঐ সব ব্যক্তি মেহনতী মানুষদের বিদ্রোহ প্রতিহত করবার উদ্দেশ্যে তাদের এই বলে ভর দেখাত যে, শাসকদের বিদ্লাদ্ধে বিদ্রোহের অর্থ আয়াহ্রবিধান অমান্য করা।

এসবই হয়ত সত্য ; কিন্তু এই সমন্ত পেশাদার ধর্ম ব্যবসায়ী কি আল্লাহুর বিধান ও ইসলামের নীতি অনুসারে ঐসব কাজ করেছেন? না তারা তাদের ব্যক্তিগত ও সংকীর্দ স্বার্থে এওলো করেছেন?

সত্য ব্যাপার এই বে, এই ধর্ম ব্যবসারী আন্নাহর বাণী ও ইসলানের আদর্শ বিরোধী কাজ করছেন। এদের সাথে তুলনা করা চলে আজকের সেই সব অধানিক কবি, লেখক ও সাংবাদিকদের যার। তাদের সংকীর্ণ, তুল্ছ ব্যক্তিষার্থের খাতিরে মিধ্যার পক্ষে নেমে থেতে রাখী আছেন। কিন্তু ঐ সব অধানিক কবি, লেখক ও সাংবাদিকদের তুলনায় এই সব ধর্ম ব্যবসায়ীর অপরাধ অনেক বড় ও জ্বন্য এজন্য যে, ধর্মজ্ঞ লোকের। আন্নাহ্র আদর্শকে রক্ষা করবেন এবং অন্যের চেয়ে ধর্মের মর্মকথা বেশী ভাল জানবেন বলে আশা করা যার। তারা যখন তুল্ছ স্বার্থের কারবে আন্নাহর কালামকে মিধ্যা প্রমাণ করতে প্রধাসী তর্খন তাদের মনোভাব কিরূপ হয় তা অনুবাবন করা তাদের উচিত।

এই পর্যারে আমরা অবশ্য একটা কথা বলে নিতে চাই যে, ইসলামে 'ধর্মাঞ্চক' বলে কোন পূথক শ্রেণী নেই, স্থতরাং তার। যা বলে তাকেই ইসলাম বলে মনে করবার কোন কারণ নেই। মুসলিম জনগণের দুর্ভাগ্যের মূল কারণই ইচ্ছে নিজেদের ধর্ম সম্পর্কে তাদের বিপুল অঞ্জতা।

ইগলান জুলুমের বিক্লছে মেহনতী জনগণের বিদ্রোহকে পছ্ল করে ন। বলে যে অভিযোগ করা হয় তা যে কত নিধ্যা তা একটা ঘটনা থেকেই স্পট বোঝা যাবে। নিগরের প্রাক্তন বাদশাহ ফাক্লককে বিতাড়িত করার জন্য যে আলোলন-উদ্যোগ গ্রহণ করে তা ছিল একান্ডই একটি ধনীয় আলোলন।

একথাও উল্লেখ কর। যেতে পারে যে, মুগলিন প্রাচ্যের গ্রকটি মুক্তি আন্দোলনই ইগলামের দার। অনুপ্রাণিত। ফরাদী জবরদর্খলের বিরুদ্ধে মিগরের প্রতিরোধ সংগ্রামে উলামাগণ নেতৃত্ব দিয়েছিলেন। মুহশ্বদ আলীর জুলুমবাজির বিরুদ্ধে বিদ্রোহের প্রবক্তাও ছিলেন একজন ধর্মীয় নেতা ওমর মাকরান। জুলানে বৃটিশ জবরদর্খনের বিরুদ্ধে বিশ্রোহেও নেতৃত্ব দেন আর একজন ধর্মীয় নেতা আল-মাহদী। ইটালিয়ানদের বিরুদ্ধে লিবিয়ার এবং ফরাদীদের বিরুদ্ধে মরক্ষোর বিশ্রোহ, এমন কি বৃটিশ দর্খলের বিরুদ্ধে কাশানীর বিপ্লব—এর স্বটিই ছিল ইগলামের প্রেরণায় ও নামে পরিচালিত অভিযান। মুগলিম প্রাচ্যের স্বকটি বিপ্লবই প্রমাণ করে যে, ইসলাম সর্বপ্রকার অবিচার ও অভ্যাচারের বিরুদ্ধে পরিচালিত একটি বিরাট শক্তিদিশালী শক্তি।

ক্ষুদ্দিটের। প্রায়ই কুরআন শরীকের কতিপর আয়াতের উল্লেখ করে প্রশাপ করতে চেষ্টা করে যে, ইসলাম ধৈর্ম অবলম্বন করে অবিচার ও অত্যাচার সরে যেতে বিধান দেয়। তারা এই আয়াতটির উল্লেখ করে:

আলাহ্ থেশৰ বিষয়ে তোমাদের কতককে অন্যদের উপর মর্যাদ। দিয়েছেন শে সময়ে লোভ করে। না। (৪:৩২)

এ আয়াতটির উল্লেখণ্ড তারা করে:

তাদের কাউকে কাউকে ভোগের জন্য যে সব বস্তু দিয়েছি এবং তাদের পরীকার জন্য যেসব পাথিব সামগ্রী দিয়েছি সেগুলোর দিকে তাকিয়ে থেকে তোমাদের চোখকে কষ্ট দিও না। তোমার প্রতি-পালকের দান অধিকতর উত্তম ও খায়ী। (২০:১৩১)

কুরআনের তফশীরকারগণ বলেন যে, পূর্বোক্ত আয়াত নাযিল হয় ধর্ম একজন খ্রীলোক জিজাসা করেছিল যে, মেহেদের বাদ দিয়ে শুধু পুরুষদের জন্য আনাহ্র রাভায় বৃদ্ধ করাকে বাধ্যতামূলক করা হয়েছে কেন ? অপর একটি এবং অধিকতর গ্রহণবোগ্য অভিমত অনুসারে এই আয়াতে বান্তব প্রচেটা-বজিত ফাঁকা প্রত্যাশাকে নিষিদ্ধ করা হয়েছে। এ ধরনের প্রত্যাশা মানুষকে স্থিংসাতুর করে তোলে, আর তাতে যে মনমরা মনোভাব স্বাষ্ট হয় তাতে তার কোনই বৈষয়িক কল্যাণ হয় না। বান্তব প্রচেটা বিবজিত আকাজ্ফার হাওয়াই কানুস ওভানোর পরিবর্তে এই আয়াতে মানুষকে এমন সব কাজ ক্রতে তাগিদ দেওয়া হয়েছে যেগুলো প্রকৃতপক্ষেই উত্তম ও সম্মানজনক।

হিতীয় আয়াতে মানুষকে নিছক বৈষয়িক স্বার্থের উথের্ব উঠতে এবং শুধু-মাত্র পাথিব সমৃদ্ধির কারণে কাউকে বড় মনে না করতে আহ্বান জানান হয়েছে। যে সমস্ত অবিশ্বাসী প্রচুর ধনৈশ্বর্যের মানিক তাদের তুচ্ছতা প্রমাণের উদ্দেশ্য নবী-রসুল (মা)-কে উদ্দেশ্য করেই আয়াত নাযিল হয়েছিল বলে মনে করা হয়। যে কোন নবী বা রসুল এসব লোক থেকে শ্রেষ্ঠতর, কারণ তিনি ন্যায় ও সত্যের পথে রয়েছেন।

এখন সভ্তেও তর্কের খাতিরে না হয় ধরেই নেওয়া গেল বে, এখন আয়াতে আমাদের যা আছে তাই নিয়ে সদ্ধাই থাকতে এবং অন্যের সম্পাদের দিকে দৃষ্টিপাত না করতে বলা হয়েছে। কিন্তু প্রশৃহল, এ ধরনের অনুজ্ঞা কথন কার্যকর করা হবে? কথন এটা সানতে হবে?

এ প্রাপন্ধে উলেপ করা থেতে পারে যে, ইসলামকে হয় গ্রহণ করে পুরাপুরি রূপায়িত করতে হবে নইলে পুরোপুরি বাদ দিতে হবে। একটি জীবন-ব্যবহা হিসাবে একে মর্থন পুরোপুরি মানা যায় এবং এর সমস্ত দাবী ও বিধান বর্ধন কার্ষকর করা, যায় ভ্রম্মাত্র তর্থনাই এর স্কুকল পাওয়া যেতে পারে। এই যে দরিদ্র ও বঞ্চিতকে ধর্ম ধারণ করতে এবং ধনীদের সম্পদের প্রত্যাশা না করতে বলা-এটা চিত্রের একদিক মাত্র। চিত্রের অপরদিকে দেখা যায়—ধনীদের প্রতি নিঃস্বার্থভাবে আলাহ্র পথে দান করতে আহ্বান জানান হয়েছে। তাদের ভয় দেখান হয়েছে যে তারা য়িদ এ জগতে মৃণ্য আল্পনর্বস্বতার গোলামী করে তবে পরকালে তাদের কঠিন শান্তি দেওয়া হবে। য়িদ আমরা এই দৃষ্টিতে প্রশাটি বিবেচনা করি, তাহলে দেখা যাবে বিচারের নিজি নিয়ুঁত ভারসাম্যের মধ্যেই রয়েছে।

একদিকে নিঃস্বার্থভাবে ধনসম্পদ দান করতে আহ্বান জানান হরেছে, অপরদিকে থিংসা ও পরশ্রীকাতরতার অবমাননা থেকে মনকে পবিত্র রাথতে আহ্বান জানান হরেছে। এভাবেই ইসলাম অর্থনৈতিক ইনসাফের সাথে সঞ্চতি बन्मा करत गमांखरक वाश्विक भीखिर धौरन वातन करतात स्वरांश मान करता। धात रेमनारमत धरे वर्थरेनिजक रेमगांक मानी करत रा, वर्थमण्यन स्वम्यांति गांमानूशं श्रेष्ठिर वन्मेन कर्ताज राता। किंच विनामिजांग्र शा राज्य स्वम्यांति गांमानूशं श्रेष्ठिर वन्मेन कर्ताज राता। किंच गमार यथन रेमनामी तावश्वा वर्षिण थोकरन्जा रात्र ना। किंच गमार यथन रेमनामी ता वर्षरिक्त करा। रा राज्यां वर्षरामां मांध्रित वर्षा वर्षरामां वर्षा वर्षरामां वर्षा वर्षरामां वर्षा वर्षरामां वर्षा वर्षण वर्षा वर्या वर्षा वर्षा

যার। অত্যাচার সহ্য করে যায় এবং তার প্রতিরোধের প্রচেষ্টা না চালায় তাদের সকলকে বরং ইসলাম ইহজগত ও পরজগত উত্তর জগতে চরম দুর্ভাগ্যের তর দেখিরেছে। কুরআন শরীকে বলা হয়েছে:

যার। নিজেদের উপর অত্যাচার সহ্য করেছে তাদের মৃত্যুর সময় জান করজ করতে গিয়ে কেরেশতাগণ বলেন: 'তোমর। কোথার ছিলে?' তারা আরও বলেন: 'অত্যাচার থেকে দুরে সরে যাবার মত যথেই প্রশন্ত দুনির। কি তোমাদের জন্য ছিল ন। १' এইসর লোকদের আবাসস্থল হবে জাহারাম—কতই না ঝারাপ সে আবাসস্থল। তবে যার। প্রকৃতই দুর্বল ও অত্যাচারিত নর-নারী, শিশু—যাদের পথ চলার কোন ক্ষমতা বা সাধ্য নেই তাদের কথা স্বতম্ব। তাদের আরাহ্ মাফ করতে পারেন। আরাহ্ বারবার পাপ মোচন ও ক্ষমা করে থাকেন। (৪:১৭—১৯)

কেউ দুৰ্বল বা মন্তব্য—এই অন্ত্যাতে অন্যায়ের নিকট আন্ধ্যমৰ্পণ অমার্জনীয় অপরাধ। নিন্তের উপর অত্যাচারকারী কথার হারা কুরআন দেইদ্ব লোককে বোঝাতে চেরেছে যারা আলাহ্প্রনন্ত মানবিক মর্যাদার চাইতে নিমুত্র অবহাতে রামী থাকে এবং আলাহ্-প্রদত্ত মানবিক অধিকার আদায়ের জন্য স্বান্ত্রক প্রচেষ্টা চালায় না।

যে সমন্ত স্থানে ইসলামের উপর অত্যাচার চালান হচ্ছিল সেখান থেকে হিজরত করার আহ্বান মাত্র একটি বিশেষ সময়েই জানান হয়েছিল। কারণ জুলুমের বিরুদ্ধে সংগ্রামের আরও বহু পথ রয়েছে। আমরা এখানে যে বিষরটির উপর জোর দিতে চাই সেটা হচ্ছে: ইসলাম চোধ বুজে অত্যাচার মহ্য করা অত্যন্ত মারাদ্ধক জন্যায় মনে করে। এমন কি যারা প্রকৃতপক্ষেই অত্যন্ত দুর্বল ও অত্যাচারিত এবং যাদের কিছু করবার ক্ষমতা বা সাধ্য নেই, তাদের অজুহাত স্থেপিই ও তাদের দুর্বলতা বাস্তব হওয়া সত্ত্বেও তাদের ক্ষমা করা হবে এমন কোন

স্থাপিট প্রতিশ্রুতি দেওয়া হয় নি, ক্ষমা পাবার সম্ভাবনার কথা বলা হমেছে মাত্র।
এগৰ দুর্বল ও মজনুম লোককে আলাহ ক্ষমা করবেন না—এমন কথা এই আরাতে
বলা হয় নি—কারণ আলাহ্ ত তাঁর স্ফান্তির প্রতি অবিচার করবেন না—তবে
এতে জোর দিয়ে বলা হয়েছে যে, যার সামান্যতম শক্তি রয়েছে তারও অন্যায়ের
বিরুদ্ধে সংগ্রাম থেকে পিছপা হওরা উচিত নয়।

বেশৰ লোক প্ৰকৃতপক্ষেই দুৰ্বল ও অত্যাচারিত তাদেরকেও অগহায় কেলে রাখা হবে না। তাদের জন্য সংগ্রান করা এবং অত্যাচার থেকে তাদের মুক্ত করা ইশলাম বিশ্বাসীদের ফর্তব্য ও দায়িত্ব:

আনাহ্র পথে নিপীজিতদের জন্য তোমরা কেন সংগ্রাম করবে না ? 
পূর্ব ল, অত্যাচারিত নর-নারী ও শিশুরা আত্মকদন করছে: প্রভু হে, জালিমদের এই দেশ থেকে আমাদের তুমি উদ্ধার কর। (৪:৭৫)

যার। সেচ্ছার অত্যাচার গহ্য করে যায় এবং তার কাছে আশ্বনমর্পণ করে আদাহ কোনদিনই তাদের প্রতি সম্ভষ্ট নন। তার। অত্যাচারের বিরুদ্ধে সংগ্রাম করে মঞ্জনুমকে মুক্ত করলে তবেই আলাহ তাদের প্রতি সম্ভষ্ট থাকেন।

কেউ কেউ মনে করতে পারেন যে, এই সব আয়তি শুধুমাত্র অবিশ্বাসীদের মধ্যে অবস্থানকারী সেই সব মুসলমানদের জন্য প্রযোজ্য, আলাহ্র উপর দমান আনার জন্য এবং ধনীয় আচার-অনুষ্ঠান পালনের জন্য যাদের উপর অত্যাচার কর। হয়।

ধর্মীয় অনুষ্ঠানাদি পালন এবং ইনলানের আদর্শের ভিত্তিতে জনগণের নামাজিক, অর্থনৈতিক, রাজনৈতিক জীবন উন্নয়নের মধ্যে ইনলাম কোনরূপ পার্থক্য করে না। যার। ইনলামের অনুষ্ঠানাদি পালন ও ইনলামী জীবন ব্যবস্থা প্রতিষ্ঠার বাধা প্রদান করে তারা নামে ও আচরণে অনুসলমান, না নামে নুসলমান, আচরণে অনুসলমান-তাতে কিছু যায় আসে না। কুরআন শরীকে বলা হয়েছে:

যার। আলাহ্র বিধান অনুসারে সমাজ পরিচালনা করে না, তারা অবিশ্বাসী।

ইগলানের বিধান এই বে, ধনসম্পদ কিছুতেই ভটিকতক ধনীদের মধ্যে আবিতিত হতে দেওয়া চলে না। ইহা আবও বিধান দেয় বে, রাষ্ট্র বে কোন উপায়ে তার সমস্ত নাগরিকের জীবিকার নিশ্চয়তা বিধান করবে—তা সে উপযুক্ত কাজের সংস্থান করেই হোক বা কেউ কর্মে অক্তম হলে তাকে সরকারী কোমাগার থেকে বৃত্তি দিয়েই হোক।

তাছাড়া ইসলামের রসুল (সা) নির্দেশ দিয়েছেন যে, ইতিপুর্বে সরকারী কর্মচারী ও প্রমিকদের জন্য যেসব অধিকারের নিশ্চয়তা দান করা হয়েছে সেগুলো বেসরকারী ও অন্যান্য পর্যায়ের কর্মচারী ও প্রমিকদের জন্যও প্রয়োজ্য হবে। এর সবগুলিই ইসলামী জীবন-বিধানের অবিচ্ছেন্য জঙ্গ। স্কৃতরাং কেন্ড আরাহ্ প্রদন্ত বিধান নুনিরার বুবেং বাস্তবায়নের চেটা না করলে তাকে প্রকৃত অর্দে মুসলমান বলা যায় না। মারা স্বেছায় জন্যায়-অত্যাচার সহ্য করে যায় এবং যায়া নিজেদের প্রতি জুলুম করে তাদের সম্পর্কে অবতীর্ণ উপরে উলিখিত আয়াত-সমূহ তাদের প্রতিও প্রয়োজ্য, যায়া ইসলামের রাজনৈতিক, অর্থনৈতিক ও সামাজিক বিধান কার্যকর করতে সংগ্রাম করে না।

"আলাহ্ যে সমন্ত বস্তু তোমাদের কারো কারো মধ্যে অকৃপণ ভাবে বিতরণ করেছেন, সেগুলোর দিকে লোভ করা বুদ্ধিমানের কাজ নয়",—অথবা—"কারো কারো ভোগের জন্য যা দিয়েছি তার জন্য তোমাদের চোধকে পীড়িত করে। না"—ইত্যাদি আয়াতের তুল অর্থ করে জনগণ যদি সামাজিক অত্যাচারের বিরুদ্ধে সংগ্রামের পথ পরিহার করে চলে, তাহলে তার পরিণতি কি দাঁড়াবে?

বন্যপদ একটি শ্রেণীর ভটিকতক লোকের হাতে জনা হয়ে বাবে এবং জন্যাধারণের অধিকাংশকে বঞ্জিত রেখে তা তাদের হাতেই আবতিত হতে থাকবে (ঠিক বেসনটি সামতবাদ ও পুঁজিবাদের অধীনে হয়ে থাকে)। কিছ এটা তহবে মারান্ত্রক জন্যার; কারণ এতে সম্পদ ধনীদের হাতে সীমাবদ্ধ করা সম্পর্কে আলাহ্র স্থান্ত নিমেরাজার বেলাক হবে। সামাজিক অবিচারের বিরুদ্ধে সংগ্রাম থেকে এভাবে বিরত থাকার আরেকটি পরিণতি এই হবে য়ে, সম্পদশানী ব্যক্তিরা হয় সম্পদের পাহাড় গড়ে তুলবে, নইলে তারা স্বার্থপরভাবে এটা খরচ করবে এবং আরাম-আয়ানে ও বিলাসিতায় গা চেলে দেবে। প্রথমোক্ত জবস্থা নিশানীর: "যারা স্বর্গ-রৌপ্য মজুদ করে রেখে আলাহ্র রাজায় রারচ করে না তাদের কঠোরতম শান্তির স্থ্যংবাদ দাও।" (কুরআন শরীক—৯: ৩৪)। শেঘাক্ত অবস্থা সম্পর্কেও বলা চলে, কুরআন বিলাসিতাকে স্থাপ্ট নিধিদ্ধ করে এবং যারা বিলাসিতার গা এলিয়ে দেয় কুরআন তাদের অধামিক অবিশ্বাসীরূপে অভিহিত করে:

আমরা যথনই কোন জনগদে বাণীবাছক প্রেরণ করেছি, এর ধনাচ্য বিলাসী বাগিলারা ঘোষণা করেছে: দেখ, তোমাদের আনীত আদর্শে আমরা বিশ্বাসী নই। (৩৪:৩৩)

যখন কোন কণ্ডমকে আমর। ধ্বংস করতে চাই, তখন তাদের মধ্যে যাদেরকে আমর। জীবন সামগ্রী গ্রচুর পরিমাণ দিয়েছি অধচ তার। স্থপথ খেলাফ করে আমরা তাদের নিকট স্থাপ নির্দেশ প্রেরণ করি: এর কলে তাদের অন্যায় বাতবে প্রমাণিত হয়ে যায়। এর পরই আমর। তাদের সম্পূর্ণরূপে ২বংস করে কেলি। (১৭:১৬)

এবং যার। বাস হত্তের অধিকারী—যার। বাস হত্তের অধিকারী তাদের অবস্থা কী হবে ? তাদের অবস্থান হবে উত্তপ্ত বায়ু ও গলিত উত্তপ্ত পাদির মধ্যে এবং এমন কৃষ্ণবর্ণ বুমুকুওলীর মধ্যে যা মোটেই ঠাওা বা আরামদায়ক নয়। মদে রেখ, এর কারণ এই যে, দুনিয়ায় তারা বিলাসিতায় জীবন-যাপন করত। (৫৬:85)

সানাজিক অবিচারের বিরুদ্ধে সংগ্রাম করা থেকে জনগণ বিরত থাকলে তার পরিণতি ধারাপ হতে বাধ্য। আল্লাহ্র সন্তুষ্টির পরিবর্তে অন্যায়কে চোখ বুজে মেনে নিতে ইসলাম আহ্বান জানাতে পারে—এ ধরনের অপবাদ ইসলাম সম্পর্কে কী করে দেওয়া যেতে পারে ? আল্লাহ্ তো নিজেই বলেছেন:

বনি ইসরাইনদের মধ্যে যার। দাউদ ও মরিয়ম-নন্দন ঈসার আনীত বাণী অস্বীকার করেছিল তাদের প্রতি অভিশাপ বর্ষণ কর। হয়েছিল। কারণ তারা আলাহ্-দ্রোহিতা করেছিল এবং একটানা অনাচারে লিপ্ত ছিল। তারা ফেবৰ অন্যায়-অত্যাচারে লিপ্ত হত সে সম্বন্ধে পরম্পরকে বাধা দিত না: তারা যা করত তা ছিল রীতিমত অন্যায় অবিচার। (৫:৮১-৮২)

অন্যায়-অবিচার স্বীকার করে নেওয়া ও সহ্য করে যাওয়াকে আলাহ্ অবিশ্বাসের লক্ষণ বলে মনে করেন এবং এর ফলে আলাহ্র ক্রোধ, অভিসম্পাৎ ও গছব নেমে আসে।

রসূল (সা) বলেন, "যে কেউ কোন অন্যায় দেখে, তার উচিত নিজের ছাতে তা প্রতিরোধ করা।" তিনি আরও বলেন, "অত্যাচারী শাসকের সামনে সত্য কথা শ্রেষ্ঠতম জিহাদ।"

শীসক অসৎ না হলে সমাজে উপরোল্লিখিত অনাচার ছড়াতে পারে না এবং তা শাসকের নিকট গ্রহণযোগ্যও হতে পারে না। আর শাসক যদি অসংই হয় তবে তার বিরুদ্ধে আল্লাহ্র ওয়াত্তে প্রতিরোধ সংগ্রাম করা প্রবিত্র কর্তব্য।

ইসলাম জনগণকে অন্যায়ের কাছে আত্মসমর্পণ করতে বা শোষণ-বঞ্চনা মেনে
নিতে আহ্বান জানায়—এ ধরনের অভিযোগ কোন হস্তু মানসিক্তাসম্পন্ন ব্যক্তি
করতে পাবে না। যারা এ বিষয়ে কুসংস্কারাচ্ছন্ন অথবা তাদের প্রবৃত্তির গোলামী
করে একমাত্র তারা ছাড়া আর কেউই এ ধরনের মিধ্যার আশ্রয় নিতে পাবে না।

উপরোমিখিত আরাতসমূহে কার্যকরী প্রচেষ্টা-বাজিত জনস জাকাজ্কাকে
নিখিজ করা হয়েছে। যে সমস্ত পরিস্থিতিকে পৃথিবীর কেউ পরিবর্তন করতে
শালে না—রাষ্ট্র, সমাজ বা জনগোষ্ঠী—এগুলোকে স্বীকার করে নিতেও এতে
আজান জানান হয়। এগুলো স্বাভাবিক, অস্বাভাবিক নয়।

আনেক লোক আছে, যাদের যশ ও জনপ্রিয়ত। অর্জনের প্রতিভা আছে।
আনোরাও হয়ত সেই যশ কামন। করে অর্থচ এগুলো অর্জনের প্রয়োজনীয়
গতিভা তাদের নেই। এই সব অবান্তব আকাজন। পূরণের জন্য রাষ্ট্র কী করতে
পারে? অন্য বিশ্বেষ হতে তাদের বুক্ত করবার জন্য রাষ্ট্র কি প্রতিরোধবুলক
ব্যবস্থা নিতে পারে? রাষ্ট্র কি এসব লোকদের জন্য প্রতিভা ভিৎপাদন করবে,
না তা করা সম্ভব?

দৃষ্টান্তস্বরূপ, মনে করা যাক, একটি স্রন্দরী রমণী অন্যদের সপ্রশংস দৃষ্টি আকর্ষণ করল। অন্য একটি মেয়েলাকের মধ্যে সেই সৌন্দর্ম বা ক্মনীয়তা না থাকার দক্ষন সে মানুষের দৃষ্টি বা প্রশংসা আকর্ষণ করতে পারে না—অথচ তার ইচ্ছা, লোকে তাকে ধুব প্রন্দরী মনে কর্মক। এক্ষেত্রে সাম্য প্রতিষ্ঠার খাতিরে রাষ্ট্র কী করতে পারে? অথবা মনে করা যাক, একটি স্থনী দল্পতি—যারা সন্তান কামনা করে এবং সন্তান পেয়ে তারা আরও ধুশী—আরেকটি দল্পতি যারা প্রেম্ময় জীবন থেকে বঞ্চিত, তদুপরি নানা রক্ম চিকিৎসা সন্ত্রেও সন্তান সৌতাগা থেকে বঞ্চিত রয়েছে। এখন পার্থিব সবটুকু শক্তি বায় করেও থিতীর দল্পতির অভাব কী করে পূরণ করা সন্তবং

জীবনে এমনি ধরনের অসংখ্য দৃষ্টান্ত রয়েছে। অর্থনৈতিক সমাধান ব।
সামাজিক জ্বিচারের পথে এসব সমস্যার কোন সমাধান নেই। এসব ক্ষেত্রে
একমাত্র সমাধান হচ্ছে আল্লাহ্র দানকে সন্তুষ্টির সাথে মেনে নেওয়া। এই
দান শুধু মাত্র পাথিব দেনা-পাওনার হিসাবে দেওয়া হয়নি এবং এ ধরনের পাণিব
বঞ্চনার বদলাতে পরজীবনে শান্তির আশা থাকে।

এমন কি সামাজিক ও অর্থনৈতিক দৃষ্টিতেও কে বনতে পারে যে, এই পৃথিবীতে পরিপূর্ণ সাম্য অর্জন করা সম্ভব ? পৃথিবীতে এমন একটি দেশও আছে কি, যেখানে সমন্ত বেতন ও সমন্ত পদ সমান ?

দৃষ্টান্তস্বরূপ, সোভিয়েট ইউনিয়নের জীবন-বাবস্থার কথা বলা যেতে পারে। সেখানে পূর্ণ সাম্য প্রতিষ্ঠা করা হয়েছে বলে দাবী করা হয়। মনে করা যাক, সেখানকার কোন উচ্চাকাঞ্চনী শ্রমিক একজন ইঞ্জিনিয়ার হতে চায় অথচ রাষ্ট্রের পক্ষ থেকে সর্ববিধ স্ক্যোগ-স্থবিধা থাকা সত্ত্বেও তার মানসিক শক্তির সীমাবদ্ধতার দক্ষন এটা তার পক্ষে সম্ভব হরে উঠছে না। এখন তার বাসনা পূরণে রাষ্ট্র আর কী ভাবে সাহায্য করতে পারে? অনুরূপভাবে একজন শ্রমিক যার অতিরিক্ত সমধের মজুরী নেওয়ার ইচ্ছা কিন্ত সেরপ মজুরীর জন্য প্রয়োজনীয় অতিরিক্ত শ্রম দান করার দৈহিক যোগ্যতা তার নেই—অথচ সে যদি একজন সবলদেহী শ্রমিকের দৃষ্টান্ত দেখে এই কামনা পোষণ করে তবে রাষ্ট্র তাকে কী ভাবে সাহায্য করতে পারে? এসব লোক কী করে একটানা উদ্বেগ, হাছতাশ এবং বিশ্বেদের জীবন টেনে চলতে পারে? এসব লোক কী করে অতিরিক্ত এবং তার থেকে বড় অংকের বেতন কামনা না করে তাদের কর্তব্য পালন করতে পারে? বাইরের থেকে হিংসা-বিশ্বেষ ও লোভ-মোহের অতিশপ্ত পথে এই সমস্যার সমাধান বেগাজাই উত্তম, না স্বেচ্ছার নিজের উদ্যোগে তেতর থেকে এই সমস্যার সমাধান করা অধিক কল্যাণকর প্র

মোদ্ধা কথা—মানুষের বৈধ কামনা-বাসনা পূরণের জন্য সক্রিয়ভাবে কাজ করে যাওয়া এবং যা অপরিবর্তনীয় তাকে স্বেচ্ছায় মেনে নেওয়াই ইসলামের বিধান। কিজ থেখানে মানুষের পক্ষে প্রতিকারযোগ্য অবিচার চলে সেখানে এর বিরুদ্ধে বিশ্রোহ করে একে খতন করে না দিলে আল্লাহ্ কিছুতেই সন্তুষ্ট ছবেন না:

যে ব্যক্তি আলাহ্র পথে সংগ্রাম করে শহীদ হয় বা বিজয়ী হয়—আমর। শীঘুই তাকে পুরস্কৃত করব। (৪:৭৪)

পৃথিবীতে যদি এমন কোন ধর্ম থাকে যাকে জনগণের আফিম বলে আখ্যায়িত করা চলে, ইসলাম নিশ্চয়ই সে ধর্ম নয়। কারণ ইসলাম সর্বপ্রকার অবিচারের বিরোধী এবং যারা অত্যাচার-অবিচার মাথা পেতে নেয় তাদের কঠোর শান্তির বিধান দেয়।

## ইসলাম, পুঁজিবাদ ও ব্যক্তিগত সম্পত্তি ইসলাম ও পুঁজিবাদ

পুঁজিবাদের জন্ম মুসলিম বিশ্বে হয়নি। পুঁজিবাদের উত্তর ঘটে যন্ত্র খাবিকাবের পর—আর এটি ঘটনাক্রমে সংঘটিত হয়েছিল ইউরোপে।

মুগলিম বিশ্বে পুঁজিবাদ আমদানী করা হয় এমন একটা সময়ে, যথন ইহা ইউরোপীয় শাসনাধীনে ছিল। মুগলিম বিশ্ব যখন দারিদ্রা, অজতা, অস্বাহ্য ও পশ্চাদপদতার মধ্যে হাবুছুবু খাচ্ছিল—উন্নয়নের নামে তথন এখানে পুঁজিবাদের খনার মাধন করা হয়। এ কারণে কতক লোক মনে করে, ভাল-মন্দ নিবিশেষে গোটা পুঁজিবাদকেই ইসলাম সমর্থন করে। ভারা আরও মনে করে যে, ইসলামী আইন বা ব্যবস্থায় এমন কোন বিধান নেই যা পুঁজিবাদের বিরোধী। ভারা মুজি দেখার, ইসলাম যেহেতু ব্যক্তিগত সম্পত্তির অনুমতি দেয়, স্কৃতরাং ইহা পুঁজিবাদেরও অনুমতি দেবে।

এই অভিবাগের জবাবে এটুকু বনলেই যথেষ্ট হবে যে, সূদ ও মনোপলি ছাড়া পুঁজিবাদ গড়ে উঠতে পারে না, আর পুঁজিবাদের জন্যের সহস্র বংসর পূর্বেই ইসনাম এগুলো নিষিদ্ধ করে দিয়েছে।

প্রশুটির আর একটু বিস্তারিত আলোচনা করা যাক। যদ্রের আবিকার যদি মুগলিম বিশ্বে ঘটত তবে এরপ আবিকার-জনিত অর্থনৈতিক উন্নয়নের শমগ্যা ইসলাম কিতাবে মুকাবেলা করত? শ্রম ও উৎপাদন সংগঠনে ইসলামী বিধান ও আইন কিতাবে প্রয়োগ করা হত?

কার্ন মার্কস প্রত্তি ধনতপ্র-বিরোধী সহ প্রায় সকল অর্থনীতিবিদই এ ব্যাপারে একসত যে, প্রথম দিকে মানবতার অপ্রগতি ও কল্যাণে পুঁজিবাদের যথেষ্ট অবদান ছিল। এতে উৎপাদন বেড়ে যায়, যোগাযোগ-ব্যবস্থার মান উন্নত হয় এবং আতীয় সম্পদ বৃদ্ধির হারও বেড়ে যায়। শ্রমজীবীদের জীবন-মান কৃষি-নির্ভর আটাযোগ অবস্থা থেকে অনেক উন্নত হয়।

বিস্ত এই গৌরবজনক চিত্র বেশী দিন স্থায়ী হয়নি। এর কারণ স্বরূপ মনে খনা হয়, পুঁজিবাদের স্থাতাবিক বিকাশের কলে পুঁজিপতি মালিকদের ছাতে ধনসম্পদ কেন্দ্রীভূত হয়ে পড়ে এবং শ্রমিক শ্রেণীর সম্পত্তি হাস পেতে

থাকে। এর ফলে পুঁজিপতি মালিকর। কম্যানিস্ট দৃষ্টিতে যারা প্রকৃত উৎপাদক সেই শ্রমিকদের ব্যবহার করে বিভিন্ন প্রণার উৎপাদন প্রচুর পরিমাণে বাড়িয়ে তুলতে সক্ষম হল। কিন্তু শ্রমিকদের এত ক্ম মজুরী দেওয়া হল যে, ভার দারা কিছুতেই স্থলর জীবন-যাপন সম্ভব নয়। অপরদিকে মালিকরা সমন্ত শুনাফা লুন্ঠন করে বিলাগ ও দুর্নীতির স্রোতে গা ঢেলে দিল।

এছাড়া শ্রমজীবীদের মজুরী অত্যন্ত কম হওয়ার দরুন পুঁজিবাদী দেশসমূহের সমস্ত উৎপাদন ভোগ করবার শক্তি তাদের হয়ে উঠল না। এর ফলে উদ্ভ উৎপাদনের সঞ্চয় জনে উঠল। তার পরিণতিতে পুঁজিবাদী দেশসমূহ তাদের উদ্বত্ত উৎপাদনের জন্য নতুন বাজার বোঁজ করতে শুরু করল। এমনি করে উছব হল উপনিবেশবাদের এবং তার সাথে বাজার ও কাঁচামালের প্রশ্নে বিভিন্ন জাতির মধ্যে দেখা বিরামহীন ছন্দ। এসবেরই অবশ্যন্তাবী পরিণতিস্বরূপ দেখা দিল श्वःगकाती युक्त।

তাছাড়া ধনতন্ত্ৰী ব্যবস্থা মাঝে মাঝে প্ৰায়ই মন্দা-জনিত সংকটাবস্থার সন্মুখীন হয়। ক্রমব্ধিক, উৎপাদনের তুলনায় আন্তর্জাতিক ভোগের পরিমাণ হাসের करलरे এरे मनात रुष्टि हत।

পশ্হবাদের কোন কোন প্রচারবিদ ধনবাদী ব্যবস্থার সমস্ত সমস্যার জন্য পুঁজিপতির অন্যায় মনোভাব বা শোধণমূলক মনোবৃত্তির পরিবর্তে পুঁজির উপরই সমস্ত দোঘ চাপাতে চেষ্টা করেন। এ ধরনের অথৌক্তিক ও অছুত যুক্তি ওনে মনে হয়, মানুষের অনুভূতি ও চিভার্শক্তি যতই থাকুক, সে যেন অর্থনীতির হাতে একটি অসহায় পুত্ৰ মাত্ৰ।

এ সম্পর্কে কোন সন্দেহ নেই যে, ধনবাদ তার প্রথম দিকে যে সব নির্দোষ ও প্রগতিশীল কৃতিত্ব অর্জন করেছিল, ইসলাম হয়ত সেগুলো অনুমোদন করত। কিছ শিল্প-সংগঠন এবং মালিকদের অসৎ মনোভাব বা পুঁজির মূল প্রকৃতিতে বে শোদপের স্ঞাবনা নিহিত রয়েছে, তার প্রতিকার ব্যবস্থা সম্বলিত স্থানিদিই আইন প্রণরন না করে ইসলাম কিছুতেই পুঁজিবাদকে অবাধে বেড়ে উঠবার স্থুধোগ দিত না। এ সম্পর্কে ইসলামের নীতিতে যালিকদের সাথে শ্রমিকদেরও মুনাফার অধিকার দেওয়া হয়েছে। কোন কোন মালিকী আইনজ্ঞ তো মালিকের সাথে শ্রমিকদের সমান মুনাফার অধিকারই স্বীকার করেছেন। মালিক সমস্ত পুঁজি সরবরাত করে, আর শ্রমিক কাজ করে—উভয় প্রকার প্রচেষ্টাই সমান বলে তার। মুনাফারও সমান অংশের হকদার।

উপরোশিবিত নীতি থেকে ইন্যাফ কায়েনে ইসলানের ব্যপ্ততা অনুধাবন
নরা যায়। ইন্সাফ প্রতিষ্ঠার এই তাগিদ স্বেচ্ছাপ্রনোদিতভাবেই ইসলাম রূপায়িত
দর্মেছিল। কোন অর্থনৈতিক জরুরী পরিস্থিতির মুকাবিলা করতে যে এটা চাপান
মন্দেছিল তা নয়, বিভিন্ন শ্রেণীর নধ্যে সংগ্রানের পরিণতিতেও এটা আন্দে নি—
নাদিও কোন কোন অর্থনৈতিক মতবাদের প্রচারকরা অর্থনৈতিক সম্পর্কের বিকাশে
এই সংগ্রামকেই এক্মাত্র কার্যকরী নিয়ামক বলে মনে করেন।

গ্রান দিকে শিল্প বলতে বোঝায় সহজ্ঞ দৈহিক শ্রম—ছোট ছোট কারখানার ক্ষুদ্র সংখ্যক শ্রমিক তা সম্পান করত। উপরোলিখিত নীতির ভিত্তিতে সেখানে শ্রম ও পুঁজির মধ্যকার সম্পর্ক ইনসাফের ভিত্তিতে নিশীত হত—য় ইউরোপে কথাও দেখা যায়নি।

পর্বনীতিবিদগণ বলেন যে, জাতীয় ঋণের উপর ক্রমবর্ধমান নির্ভরশীনতার ফলেই পুঁজিবাদ তার প্রাথমিক কল্যাণময়ী পর্যায় খেকে আজকের ক্রিক্টু অকল্যাণকর স্তরে উপনীত হয়েছে। এর ফলে ব্যাঙ্কের স্বাষ্টি হয় আর এই খ্যাক্রই পর্বনৈতিক কার্যাবলী পরিচালনা করে এবং সূদের বিনিময়ে প্রথ ধার দেয়। এইগব ঋণদান এবং ব্যাক্ক-কর্ম-সূচীর ভিত্তি হচ্ছে সূদ, যা ইসলামে প্রশাইভাবে নিষিদ্ধ।

অপরপক্ষে পুঁজিবাদের অন্যতম বৈশিষ্ট্য হচ্ছে কঠোর প্রতিযোগিতা, যা ক্ষুদ্র করে কালানীর ধ্বংস সাধন করে বা নিদেনপক্ষে এগুলো একত্রিকরণের মাধ্যমে বৃহৎ কোলানী গড়ে তুলতে প্রয়াস পায়। এর ফলে গড়ে গঠে মনোপলি। এই সনোপলিও ইসলামে নিধিদ্ধ। রসুল (সা)-এর বেশ কয়েকটি হাদীসেই এর ধামান মিলে। রসুল (সা) বলেছেন: "একচেটিয়া কারবারী জালিম।" ইসলাম থেছেতু গোড়াতেই সুদু ও মনোপলি নিধিদ্ধ করেছে—স্কৃতরাং শোষণ, উপনিবেশনাগ ও মুদ্ধের প্রতীক পুঁজিবাদ ইসলামের আওতাবীনে কিছুতেই তার বর্তমান

ইসলামী শাসনাধীনে শিল্পের উত্তব ঘটলে তার পরিণতি কি হত ?

শৈলাম নিশ্চরই মালিক-শ্রমিকের মুনাফার অংশীদারির নিশ্চিত করার
নামাজনে শিরকে ক্ষুদ্র কারধানার গণ্ডীতে সীমাবদ্ধ রাধত না। উৎপাদন বৃদ্ধি
করা ছত; তবে উনবিংশ ও বিংশ শতাবদীতে ইউরোপে মালিক ও শ্রমিকদের
নামা যে সম্পর্ক ছিল তার থেকে পৃথক ধরনের সম্পর্ক এখানে গড়ে তোল। হত।
নাম্চ মালিক ও শ্রমিকের মধ্যে মুনাফার সম-বন্টনের যে নীতি উপরে উলিথিত

ছয়েছে ইসলামের সে ধরনের কোন মূলনীতির তিত্তিতেই সেই সম্পর্ক গড়ে উঠত।

এতে করে ইসলাম সূদ ও মনোপলির আশ্রয় গ্রহণ পরিহার করত এবং ধনতন্ত্রের আওতায় শ্রমিকরা যে ধরনের নির্মাতন ও শোষণের মাধ্যমে দারিদ্রা ও অবমাননা সহা করতে বাধ্য হয় তাও ইসলাম বর্জন করতে পারত।

এটা কয়না করা আহাক্ষকী হবে যে, কঠোর পরীক্ষা, শ্রেণীসংঘর্ষ ও অর্থনৈতিক চাপের মাধ্যম ছাড়া ইমলান এ ধরনের ইনসাফ প্রতিষ্ঠা করতে পারত না এবং এমব করতে গিয়ে তার বিধান সংশোধনের প্রয়োজন হত। এ কথা নিঃসন্দেহে প্রমাণিত হয়েছে যে, দাগপ্রথা, সামন্তবাদ ও প্রাথমিক পর্যায়ের পুঁজিবাদের সমস্যাবলীর মুকাবিলায় ইমলাম জন্যান্য জাতি অপেক্ষা অপ্রণী ছিল। এ কাজে ইমলাম বাইরের চাপ ঘারা প্রভাবিত হয়িন। বরং এ কাজ ইমলাম মন্পূর্ণ স্বাধীনভাবেই এর নিজস্ব চিরন্তন ন্যায় ও ইনসাক্রের ভিত্তিতেই করেছে, মদিও এ ব্যাপারে কম্যানিস্ট লেখকরা চিরকাল বিজ্ঞপ করে আসছে। অপরদিকে ইহা বান্তব সত্য যে, অন্যতম আদর্শ কম্যানিস্ট রাষ্ট্র রাশিয়া সামন্তবাদের স্তর থেকে পুঁজিবাদের মধ্যবর্তী পর্যায়ের মধ্যে লা গিয়েই কম্যানিজমে পৌছেছে। এমনিভাবে রাশিয়া কার্ল মার্কসের আদর্শ গ্রহণ করে বিকাশের স্তর মার্কসীয় তত্ত্বকেই মিথ্যা প্রমাণ করেছে। অথচ মার্কসের মতে প্রতিটি রাষ্ট্রই এসব স্তর পেরোতে বাধ্য।

উপনিবেশবাদ, যুদ্ধ ও জনগণের শোষণ সম্পর্কে একথা বলা চলে যে, ইসলাম এগুলো এবং ধনবাদের স্বষ্ট জন্যান্য সব অভিশাপেরই যোরতর বিরোধী। জন্যান্য জাতিকে উপনিবেশিকতার শৃষ্খলে আবদ্ধ করা অথবা শোষণের উদ্দেশ্যে জন্যদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ ঘোষণা ইসলাদের নীতি নয়। আক্রমণের মুকাবিলার অথব, এমন পরিস্থিতিতে যখন শান্তিপুর্ণভাবে জালাহর বাণী প্রচারের পথ জার করে বন্ধ করে দেওয়া হয়, শুধু তখনই ইসলাম যুদ্ধের জনুমতি দেয়।

ক্যুনিস্ট ও তাদের অনুসারীদের ধারণা—মানব-সমাজের বিকাশে উপনিবেশবাদ একটি অপরিবার্য তর। তারা আরো বলেন, কোন তত্ত্ব বা নৈতিক আদর্শের
ঘারাই উপনিবেশবাদ ঠেকান সত্তব ছিল না; কারণ এটি একটি অর্থনৈতিক
ঘটনা, যার উৎপত্তি শিল্লায়িত দেশের উব্ত উৎপাদন ও এসব উব্ত পণ্যের
জন্যে বিদেশী বাজারের প্রয়োজন থেকে।

এ-কথা বলাই নিপুরোজন যে, উপনিবেশবাদের জনিবার্যতা সম্পর্কে এ ধরনের কোন বস্তাপচা তত্ত্বে ইসলাম বিশ্বাসী নয়। তাছাড়া কমুননিস্টরা নিজেরা বলে ও থাচার করে বেড়ায় যে উৎপাদনের কেত্রে কর্ম-সময় ও শ্রমিকদের ভূমিকা নিয়াপ করে রাশিয়া উষ্ত উৎপাদন সমস্যার সমাধান করবে। ক্ম্যুনিজম যে সমাধান পেয়েছে বলে প্রচার করে তা অন্যান্য ব্যবস্থায়ও প্রয়োগ করা যেতে পারে।

ইতিহাস সাক্ষ্য দেৱ, উপনিবেশবাদ একটি স্থপাচীন সানবীয় প্রবৃত্তি বিশেষ।

ধানবাদের সাথে এর জন্ম হয়নি; যদিও ধনতদ্বের আধুনিক বারণান্ত্র একে অধিকতর

থিংশ্র করে তুলেছে। পরাজিত দেশকে শোষণের ব্যাপারে রোমান উপনিবেশবাদীরা আধুনিক উপনিবেশবাদীদের চাইতেও অনেক বেশী হিংশ্র ও বর্বর ছিল।

ইতিহাসের অকাট্য সাক্ষ্য এই বে, যুদ্ধ সন্পর্কে অন্যান্য সমস্ত মতবাদের জুলনার ইসলানী বিধানে সর্বাপেক্ষা পরিচ্ছের মনোভঙ্গী রয়েছে। শোষণ এবং জবরদন্তিমূলক পথে অপরের আযাদী হরপের উদ্দেশ্যে ইসলামী যুদ্ধ সংঘটিত হব না। অতরাং ইসলামী রাষ্ট্রে শিব্র বিপ্লব ঘটলে যুদ্ধ বা উপনিবেশবাদের নাহায্য ছাড়াই ইসলাম উদ্বৃত্ত উৎপাদন সমস্যার সমাধান করতে পারত। তাছাড়া একখাও বলা থেতে পারে বে, বাড়তি উৎপাদনের সমস্যা বর্তমান পর্বায়ের ধনবাদী বাবস্থারই একটা প্রতিক্লন মাত্র। অন্য কথায় ধনতব্রের মূল তিত্তিই বিদি উৎপাটিত করা যায় তবে এ-সমস্যাই থাকৰে না।

অপরদিকে দেখা থায়, অধিকাংশ লোক দারিন্তা ও বঞ্চনার বাঁতাকলে নিশিষ্ট হবে আর সম্পান প্রটিকতক লোকের হাতে পুরীত্ত হবে -ইসলামী রাষ্ট্রের রাষ্ট্রপতি এটা বরদান্ত করতে পারেন না। কারণ সম্পদের এই পুঁজিকরণ ইসলামী নীতির পেলাপ। জনগণের মধ্যে সম্পদের স্থমন বন্টন স্থানিশ্চিত করার উদ্দেশ্যে ইসলাম স্থান্থ বিধান দিয়েছে, যাতে সম্পদ কিছুতেই ধনীদের হাতে কেন্দ্রীত্ত হয়ে না পছে। ইসলাম রাষ্ট্রনায়ককে ইসলামী আইন কার্যকরী করতে সর্বপ্রকার ব্যবহা গ্রহণ করবার দায়িত্ব দেয়—নাতে কোন নাগরিক বে-ইসনাকী ও অন্যায়ের শিকার না হয়। সম্পদ পুঁজিকর বাতাত জ্বরার জন্য আরাহ্র নির্দেশ কার্যকরী করবার উদ্দেশ্যে আরাহ্র আইনের আওতারীনে সর্বপ্রকার বালস্বা গ্রহণ করতে রাষ্ট্রপতিকে নিরস্কুশ ক্ষমতা লেওরা হয়। আমরা এ-প্রসঙ্গে উত্তরাধিকার-আইনের উল্লেখ্য করতে পারি; কারণ এই আইন প্রতিটি ব্যক্তির পরিত্যক্ত সম্পত্তির স্থমন বন্টনের ব্যবহা দেয়। যাকাতের উল্লেখ্য এখানে কর। থেতে পারে; কারণ এর মাধ্যমে মূল্বন ও মুনাকার শতকর। আড়াই ভাগ পরিপ্রদের জন্য নির্দিষ্ট করে দেয়া হয়েছে। তাছাড়াও ইসলাম সম্পদ্ মজুতকরণ নির্দিদ্ধ করেছে। অনুরূপভাবে ইয়া সূদ্য নির্দিদ্ধ করেছে। এই সূদ্র পুঁজি

স্টির মূল ভিত্তি। ইসলামী সমাজের নাগরিকদের পারস্পরিক সম্পর্ক পারস্পরিক দায়িত্ববোধের উপর প্রতিষ্ঠিত, শোষণের উপর নয়।

রসূলে করীম (সা) জীবন-ধারণের বুনিয়াদী প্রয়োজনসমূহ সহ কতিপর অধিকার কর্মচারীদের জন্যে স্থানিশ্চিত করেন: "কোন লোককে আমাদের (অর্থাৎ রাষ্ট্রের) কোন দায়িছ দেওয়া হলে তার যদি স্ত্রী না থাকে তার স্ত্রীর ব্যবস্থা করা হবে; তার যদি গৃহ না থাকে তার গৃহের ব্যবস্থা করা হবে, তার যদি চাকর না থাকে তার চাকর দেওয়া হবে, তার যদি গৃহপালিত জ্বন্ধ না থাকে তার জন্তর ব্যবস্থা করা হবে।"

এই গ্যারাটি শুবু রাষ্ট্রের কর্মচারীদের জন্য নয় —প্রতিটি নাগরিকের জন্যই এশুনো মৌলিক প্রয়োজন। রাষ্ট্রের যে-কোন চাকুরীর বিনিময়ে এই মৌলিক প্রয়োজনগুলো পূরণ করা যেতে পারে। যারা এ কাজ না করে সমাজের কল্যাণকর অপর কোন কাজ বা পেশায় নিযুক্ত থাকবেন তারা তার মারকতে এই প্রয়োজন পূরণের স্মুযোগ লাভ করবেন। রাষ্ট্র যদি তার কর্মচারীদের মৌলিক প্রথাজন পূরণের নিশ্চয়তা দান করে, রাষ্ট্রের মধ্যে প্রমরত প্রতিটি নাগরিকের ভরণ-পোমণের বাবহা স্থানিশ্চিত করাও তার দায়িছের অন্তর্ভুক্ত। বারা বার্ধক্য, অস্ত্রহতা ও অল্ল বয়গের কারণে কাজ করতে অক্ষম তাদের ভরণ-পোমণের দায়িছ বায়তুলমাল গ্রহণ করে—এ থেকেই আমরা উপরোক্ত নীতির সত্যতা অনুধাবন করতে পারি। যাদের সম্পদ তাদের মৌলিক প্রয়োজন পূরণের জন্য যথেষ্ট নয়, তাদের জীবিকার পূর্ণ দায়িছও বায়তুলমাল তথা ইসলামী রাষ্ট্রের সরকারী কোষাগারের।

উপরোদ্ধিতি তথ্যাবলী একথাই ম্পষ্ট করে তোলে যে, কর্মজীনী মানুষের মৌলিক প্রয়োজনসমূহ পুরণের নিশ্চয়তা বিধান ইসলামী রাষ্ট্রের দায়িছের অন্তর্ভুক্ত। শ্রমিকদের এই প্রয়োজন পূরণের জন্য কোন্ উপায় গ্রহণ করা হবে তা বড় কথা নয়—বড় কথা এই যে, জাতির সমস্ত সদস্য সমতাবে লাভ ও ক্ষতির অংশীদার হবে। শ্রমিকদের এই প্রয়োজন পুরণের ব্যবস্থা দিয়ে ইসলাম শোষণের বিরুদ্ধে যে গ্যারান্টি দিয়েছে শুরু তাই নয়—ইহা সকলের জন্য একটা স্থার জীবনও নিশ্চিত করেছে।

''গভাতা'-গর্বী পাশ্চাত্যে ধর্তমানে যে মানবতা-বিংবংসী পুঁজিবাদ গড়ে উঠেছে ইগলামী ব্যবস্থায় তা কোনদিনই সম্ভবপর হত না। শরীয়ত কর্তৃক প্রত্যক্ষতাবে নির্বারিত বা শরীয়তের মূল্যবোধের ভিত্তিতে আধুনিক পরিস্থিতির মুকাবিলার্থে প্রণীত ইগলামী আইনে পুঁজিবাদীকে শ্রমিকদের রক্ত শোষণ করার স্থোগ কিছুতেই দেওয়া হত না। ইসলামী শাসনে ঔপনিবেশিকতা, যুদ্ধ ও জন-গণের দাসত্ব প্রভৃতি পুঁজিবাদের প্রতিটি শয়তানীকেই নির্মনতাবে খতম করে দেওয়া হত।

ইসলাম শুধুমাত্র অর্থনৈতিক আইন ও বিধান রচনা করেই ক্ষান্ত হয় না।
এ-সব আইন ছাড়াও ইসলাম নৈতিক ও আধ্যান্ত্রিক প্রেরণা ব্যবহারের প্রয়াস
পার। ইউরোপে ধর্মীয় মূলাবোধের কোন বান্তব তাৎপর্য নেই বলে ক্মুড়নিস্টদের
কাছে এ-সব আদর্শ উপহাসের সামগ্রী। কিন্ত ইসলামে কখনই বান্তব অবস্থা থেকে
নৈতিক ও আধ্যান্ত্রিক মূল্যবোধ পৃথক করে বিবেচনা করা যায় না। অন্তরের
উদ্ধিকরণ ও সমাজের গংগঠনের মধ্যে ইসলাম এক অন্তুত নিয়মে সমন্ত্র সাধন
করে। বান্তবের সাথে আদর্শের কিভাবে সংযোগ ঘটান সন্তব হবে এ-চিন্তায়
বিমূচ হবার স্থযোগ ইসলাম কাউকে দেয় না। ইসলাম একটি নৈতিক ভিত্তিতে
এর আইন রচনা করে। তাই এর নৈতিক মূল্যবোধ এর আইনের সাথে
স্থমান্ত্রীস হয়, এভাবে একে অপরের সম্পূরক হয় এবং উভয়ের মধ্যে কোন
সংঘাতের অবকাশ থাকে না।

স্বরসংখ্যক লোকের হাতে সম্পদ কেন্দ্রীতূত হওয়ার পরিণামে তাদের মধ্যে বিলাস-ব্যসন ও ইন্দ্রিয়পরায়ণতার উত্তব হয়। ইসলাম সর্বপ্রয়ের একে নিষিদ্ধ ও নিরুৎসাহিত করেছে। এছাড়া কর্মচারীদের প্রতি বে-ইনসাফী করা এবং তাদের অপর্যাপ্ত বেতন দেওয়াকেও ইসলান নিষিদ্ধ করেছে। কর্মচারীদের অপর্যাপ্ত পারিশ্রমিক দেওয়ার ফলেই মজুত সম্পদ গছে ওঠে বলে একেও অবশ্যই নিরুৎসাহিত করতে হবে। ইসলাম মানুমের প্রতি আল্লাহ্ র রাহে অর্থ ব্যয় করতে আহ্লান জানায়—এমন কি তাতে যদি তার সমস্ত অর্থও ব্যয় করতে হয়। ধনীরা আল্লাহ্র রাহের পরিবর্তে নিজেদের আরাম-আয়েশের জন্য অর্থ ব্যয় করেত বাধ্য পূঁজিনাদী দেশের অধিকাংশ লোক দারিদ্র্য ও বঞ্চনার জীবন যাপন করতে বাধ্য হয়।

ইসলাম মানুষের আদ্বিক উন্নতির এমন ব্যবস্থা করে বা তাকে আলাহর নিকটবর্তী করে তোলে এবং যা তা তাকে পাধিব বিলাস-বাসন ও স্থার্যচিত্তা থেকে মুক্ত করে আলাহ্র সম্ভাষ্ট ও পরকালে তাঁর করুণা লাভের সাধনার উদ্বুদ্ধ করে। এ সম্পর্কে কোন সন্দেহ নেই বে, যে ব্যক্তি আলাহ্র সম্ভাষ্টলাভের জন্য আদ্বসম্পিত এবং পরকালের পুরস্কার বা শান্তির ব্যবস্থায় বিশ্বাসী, সে কিছুতেই অপরকে শোষণ করে বা হীন স্বার্থের লোভে পুঁজিকরণের জন্য উন্মত্ত হয়ে ছুটবে না।

এইভাবে নৈতিক ও আত্মিক মূল্যবোধ অর্থনৈতিক আইন-প্রণয়নের পথ এমনভাবে প্রশন্ত করতে পারে, যার কলে পুঁজিবাদের অভিশাপ চিরকালের জন্য ধতম করা যায়। পরিণামে এসব আইন যধন রচিত হয় তখন তার মান্যভাও স্থানিশ্চত হয়—কারণ এখানে শান্তির ভয়ই শুধু থাকে না, বিকাশপ্রাপ্ত বিবেকের নির্দেশিও এ ব্যাপারে সাহায্য করে।

উপসংখারে আমরা বলতে চাই, মুসলিন বিশ্বের স্কমে আজ যে দানবীয় পুঁজিবাদ চেপে বসেছে তার সাথে ইসলামের কোনই সম্পর্ক নেই। স্কৃতরাং তার অশুভ পরিণতির জন্য জবাবদিহিব দায়িত্ব ইসলামের নয়।

#### ইসলাম ও ব্যক্তিগত সম্পত্তি

ব্যক্তিগত সম্পত্তি কি স্বাতাবিক প্রবণতা প্রসূত? কম্যুনিস্ট ও তাদের সমদনীরা দাবী করে যে, না, তা নয়। তারা দাবী করে, প্রাচীনতন সমাজে, যর্থন "আদিম ক্ম্যুনিজম" প্রচলিত ছিল, কোন ব্যক্তিগত সম্পত্তি ছিল না। তারা বলে, তথন সমস্ত প্রবাই ছিল নাধারণ সম্পত্তি, সমস্ত মানুষের তাতে অংশ ছিল এবং সমপ্রতি, সহযোগিতা ও লাত্ত্বের ভাবধারার সকলে উরুদ্ধ ছিল। তারা বিলাপ করে মে, কৃষিকার্বের উন্তরের ফলেই অমন "দেবমুগ" টিকতে পারল না। কারণ কৃষিকার্বের উন্তরের ফলে ক্ষিত জমি ও উৎপাদনের হাতিয়ার নিয়ে গোল বেষে পেল, আর তারই পরিণামে লেগে গোল মুদ্ধ। ক্ম্যুনিস্টরা বলে যে, মানুষ্ এই ভয়াবহু অভিশাপ থেকে মুক্তি পোতে পারে "আদিম ক্ম্যুনিজমে" প্রত্যাবর্তনের মাধ্যমে—মেখানে কোন ব্যক্তির নিজম্ব কোন সম্পত্তি থাকরে না এবং সমগ্র উৎপাদনের উপর সকলের সমান অধিকার থাকরে। তারা বিশ্বাস করে, পৃথিবীতে শান্তি, সম্প্রীতি ও স্কম্য ফিরিয়ে আনবার এই একমাত্র পন্ন।

মনোবিজ্ঞানী ও সমাজবিজ্ঞানীরা কিন্ত মানবীর অনত্তি, ধারণা ও আচরণকে প্রাকৃতিক ও অজিত—এই চুলচেরা দুই ভাগে বিভক্ত করতে বিশ্বাস করেন না। অনুরূপভাবে তারা ব্যক্তিগত সম্পত্তি সম্পর্কেও ভিন্ন মত পৌষণ করেন। কতক মনোবিজ্ঞানী ও সমাজ বিজ্ঞানী মনে করেন বে, পারিপাশ্রিক অবস্থা নিবিশেষে সকল মানুষ জন্মের সজে সঙ্গেই ব্যক্তিগত সম্পত্তির স্বাভাবিক প্রবণতা নিয়ে জন্মগ্রহণ করে। অন্যেরা মনে করে বে, ইহা পারিপাশ্বিকতার মাধ্যমে অজিত। তারা বলেন, শিশু যে তার খেলনা অন্যকে দিতে রাখী হয় না, তার জারণ সভ্বত ধেলনার সংখ্যা কম, নতুবা অন্য কোন শিশু সেটা নিয়ে যাবে—এই

আশৃষ্কা সে করে। তারা বলেন, দশটি শিশুর জন্য একটি খেলনা থাকলে ঝগড়া লেগে যেতে বাধ্য, কিন্ত দশটি ছেলের জন্য দশটি খেলনা থাকলে প্রত্যেকেই একটা করে পাবে এবং কোন সংঘর্ষই বাধবে না।

ক্ষুমুনিস্ট এবং অন্যান্য মনোবিজ্ঞানী ও সমাজবিজ্ঞানীদের প্রদাশিত যুক্তির জবাবে আমাদের বক্তব্য নিমুক্তপঃ

- ১. কোন বিজ্ঞানীই এ যাবত সর্বপ্রকার সন্দেহ ভঞ্জন করে এমন প্রমাণ দিতে পারেন নি যে, ব্যক্তিগত সম্পত্তি স্বভাবজাত নর। বামপদ্বীগণ এ যাবত এ ব্যাপারে যা বনতে পেরেছে সে হচ্ছে, এটা যে স্বাভাবিক প্রবণতা-প্রসূত তারও কোন চূড়ান্ত দলীল নেই। কিন্তু সোটি অন্য প্রশ্ন।
- ২. শিশু ও তার খেলনার যে দৃষ্টান্ত কমুনিস্টরা তাদের বজ্জয়ের সমর্থনে দিয়ে থাকে তা থেকে তাদের তত্ত্ব প্রমাণিত হয় না। দশটি ছেলেকে দশটা খেলনা দিলে যে ঝগড়া বাধে না, তার মানে এ নয় যে, ব্যক্তিগত অধিকার প্রতিষ্ঠার স্বাভাবিক প্রবণতা সেখানে নেই। এটা বরং প্রমাণ করে যে, একটা হস্ত্ব পরিবেশে ব্যক্তিগত সম্পত্তির বাসনা নিরংকুশ সমতার মাধ্যমে পূরণ করা যেতে পারে। পূর্বোক্ত দৃষ্টান্ত উক্ত বাসনার অন্তিম্ব অপ্রমাণ করে না, এর প্রকৃতি শির্বারণ সহারতা করে মাত্র। তাছাড়া একথাও কেউ অস্বীকার করতে পারবে না যে, এমন অনেক ছেলে আছে যারা বাধা না পেলে অন্যান্যদের খেলনা জবরদখল করতে বিধা করে না।
- অাদিম সমাজে একটি 'দেব-বুগ' ছিল বলে কম্যুনিস্টরা যে অনুমান করে এ গণপর্কে বলা চলে যে, এমন একটি বুগের অভিছ সম্পর্কে কোন বান্তব প্রমানই নেই। এমন কি যদি ধরেও নেওয়া যায় যে, এমন একটি বুগ ছিল তবুও সেবানে উৎপাদনের কোন হাতিয়ার ছিল না। স্পতরাং যার অভিছই ছিল না তা নিয়ে হল লাগবে কি করে? সে-মনয়ে মানুম সহজ পদ্বায় বুক্ত হতে তাদের আহার্য সংগ্রহ করত। তারা যখন শিকার করতে যেত, বন্য জডর তয়ে তারা দলবল্ল হয়ে থাকত। নিয়ত জড় জমিয়ে রাখা অসম্ভব ছিল। তাতে তা প্রেচ গলে যেত। স্পতরাং একে সাত-তাড়াতাড়ি তাদের খেয়ে শেষ করতে হত। তাই সেদিন সংঘর্ষ না থাকায় এটা প্রমাণ হয় না যে, ব্যক্তিগত অধিকারের স্বাভাবিক প্রবণতা ছিল না। প্রকৃতপক্ষে সেদিন সংঘর্ষ না থাকায় কায়ণ এই ছিল বে, সংমর্থের উপযুক্ত কারণই সেদিন ছিল না। এ জন্যেই কৃষিকার্ম আবিকারের স্বাপ্তের সংঘর্ষ দেখা দিল। উপরোক্ত আবিকার মানুষের মধ্যকার এতদিনের স্প্রেণ্ণ, এমন একটা প্রবণতাকে খুঁচিয়ে তুলল যার কর্মপ্রেরণা এতদিন ছিল না।

8. একথা কেউই জোর করে বলতে পারবে না যে, সেই প্রাচীন যুগেও একটি বিশেষ নারীর উপর অধিকার কায়েনের জন্যে একাধিক পুরুষের মধ্যে হল লাগত না। কল্পনার সেই যুগে হৌন-সায়াবাদ চালু থাকেনি অথবা উজ্জ ব্যবস্থা থাকা সজ্বেও একটি স্থলরী নারীকে পাওয়ার জন্যে একাধিক পুরুষেরা যে লড়াই করে নি একথা কেউ জোর করে প্রমাণ করতে পারবে না।

এর থেকে একটি গুরুত্বপূর্ণ সিদ্ধান্তে উপনীত হওয় যার: নেগানে সব বস্তু সমান ও সনৃশ, সংযাতের সন্তাবনা সেধানে কিছুটা অন্ধীকার করা যায়। কিছু দ্রব্যসমূহ যতদিন পৃথক ধরনের থাকবে, গংঘাত ও সংঘর্ষ সেধানে দেখা দিতে বাধ্য—এমন কি কল্পনার যে দেবসমাজের উপর ক্ম্যুনিস্টরা তাদের ভাবী দুনিয়ার সমাজের স্থাছবি অংকন করে সেটা সম্বন্ধেও একথা সমভাবে সত্য।

৫. সর্বশেষে, একথাও কেউ অস্বীকার করতে পারেন না বে, প্রাচীন বুগে বারা বাস করত তাদের অনেকে সাহস, দৈহিক শক্তি বা অন্য কোনরপ কৃতিছ প্রদর্শন করে ব্যক্তিগত পৌরব অর্জনের বাসনা রাখত। তথাকথিত 'আদিম সাম্যবাদী সমাজের' দৃইতান্তরদী কতক আদিম উপজাতি অদ্যাবধি এমন সব লোকের সাথে নিজেদের মেয়ে বিয়ে দিতে অস্বীকার করবে যারা উহ্-আহ্ না করে একশতটি বেত্রাঘাত সহ্য করতে পারে না। নওজোমানরা যে এ ধরনের বয়্রপাদায়ক শান্তির দিকে আকৃষ্ট হয় তার একমাত্র কারণ য়ে ব্যক্তিগত পৌরব অর্জন, সে সম্পর্কে কোনই সন্দেহ নেই।

সৰ জ্বিনিগই যদি নিরংকুণ সাম্য-নীতির দারা পরিচালিত হয় তা হলে কিছু সংখ্যক লোক কেন নিজেদেরকে অন্যের সমান মনে না করে অন্যান্যদের তুলনায় নিজেদের প্রেচ্চছের দাবী করে, তার কারণ গবেষণা করে দেখতে হবে। এর থেকে আমরা এই সিন্ধান্তে উপনীত হতে পারি যে, ব্যক্তিগত সম্পত্তি মানুমের স্বভাবজাত প্রেরণা পেকে যদি উছুত নাও হয়, তবুও এটা অপর একটি স্বাভাবিক প্রবণতার কল অর্থাৎ আদি যুগ থেকেই ব্যক্তিগত গৌরব অর্জনের যে প্রবণতা মানুমের সধ্যে রয়ে গেছে, এটা তারই পরিণতি—কল।

ক্যুগনিস্টরা বলে থাকে যে, প্রত্যেক যুগে ব্যক্তিগত সম্পত্তির জন্যেই অবিচার সংঘটিত হয়েছে এবং এজন্যেই মানুষ যদি শান্তি চায় ও তিক্ত সংঘর্ষ থেকে যুক্তি পেতে চায় তবে অবশ্যই ব্যক্তিগত সম্পত্তি উচ্ছেদ করতে হবে। কিন্ত ক্ষুদানস্টর। দুটো গুরুত্বপূর্ণ সত্য ভুলে যায়: মানবতার অপ্রগতিতে ব্যক্তিগত প্রচেষ্টার প্রচুর অবদান রয়েছে। তাছাড়া 'আদিম সাম্যবাদের' সেই তথাকখিত 'দেব-যুগে' কোন প্রগতিই সাধিত হয়নি। একথা বলা চলে যে, সম্পত্তি নিয়ে শ্বন্দ গুরুত্ব পরই মানুষের প্রগতি গুরু হয়। অর্থাৎ এই সংখাত শেষ পর্যন্ত গুরুত্ব প্রাত্তি গুরুত্ব স্থাত এর অন্তিম মনগ্রাজ্বিক, সামাজিক ও অর্থনৈতিক প্রয়োজন।

এ কথাও সমরণ রাখা দরকার যে, ব্যক্তিগত সম্পত্তিই মানবতাবিরোধী সর্বপ্রকার অবিচারের মূলে—এমন কথা ইসলাম স্বীকার করে না। ইউরোপ ও অন্যান্য অমুসলিম দেশে ব্যক্তিগত সম্পত্তি যে বে-ইন্সাফীর সমলাব বইত্বে এনেছে তার কারণ এই যে, ওসব দেশে সম্পদশালী লোকেরাই একাধারে আইন-প্রণেতা ও শাসক। এ অত্যন্ত স্বাভাবিক যে এসব লোক এমন আইন রচনা করবে, যা অন্যান্য শ্রেণীর স্বার্থ বলি দিয়ে নিজেদের স্বার্থ সংরক্ষণ করবে।

একটি বিশেষ শাসকশ্রেণীর অন্তিত ইসলাম স্বীকার করে না। ইসলামে বিশেষ কোন অবিধাভোগী শ্রেণী আইন রচনা করে না-সমস্ত শ্রেণীর স্পটিকারী পাল্লাহ তা'পালাকেই ধরা হয় মূল আইন প্রদাতা। এটা কল্পনা করা নার না যে, আল্লাহ কতক ব্যক্তি বা শ্রেণীর যপকার্চে অন্যান্যদের স্বার্থ বলি দেবেন। এ ধরনের পক্ষপাতিতে তাঁর কি প্রয়োজন থাকতে পারে? ইসলামের মতে সমস্ত মুসলিম মিলে স্বাধীনভাবে শাসক নিৰ্বাচন করবেন। কোন শ্রেণীগত विद्यानाम जाँदक महानीज कहा हम ना। मानिष श्रहरान श्रेत भागनकर्जाक अपन अर्क जारेन जनुमत्रन कत्राठ रत, या छिनि निष्क त्राचन करतन नि, या স্বয়ং আরাহ তা'পালা নাখিল করেছেন। এ প্রসঙ্গে আমর। প্রথম খলীফা হযরত আবুৰকর (রা.)-এর একটি উজি উল্লেখ করতে পারি: "তোদাদের উপর শাসনকার্য পরিচালনার ব্যাপারে আমি ততক্ষণই তোমাদের আনুগতোর অধিকারী, যতকণ আমি আলাহর অনুগত থাকি। যখন আমি আলাহর অবাধ্যতা করন, তোমরা আমাকে অনুসরণ করো না।" শাসনকর্তা নিজের উপর বা অন্য কারে। উপর আইন রচনার কোন বিশেষ অধিকার আরোপ করবে—ইশনানে এমন কোন বিধান নেই। এক শ্রেণীর বদলে আরেক শ্রেণীকে থাতির করা ব্দথবা সম্পদশালী শ্রেণীর রাজনৈতিক প্রভাবে অন্যান্যদের উপর শোষণ চালিয়ে সম্পদশালী লোকদের স্বার্থ সংবক্ষণের কোন ক্ষমতা ইসলাম শাসনকর্তাকে দেয় না।

একথা স্পষ্টভাবে বলে রাখা প্রয়োজন যে, যখন আমর। ইসলামী শাসনের কথা বলি তখন ইসলামী ইতিহাসের সেই যুগের কথাই বলে থাকি বখন ইসলানের নীতি ও শিক্ষাকে প্রকৃত প্রস্তাবে কার্যকরী করা হয়েছিল। আমরা কিছুতেই সে-সর আমলের কথা বলি না, যথন তাকে রাজতঙ্কে পর্যবিশিত কর। হয়। ইসলাম ওসব (রাজতঙ্কী) সরকারকে স্বীকার করে না এবং ওসব শাসনের জন্যে ইসলামকে দায়ী করাও চলে না।

ইগ্লামী শাসন তার ইনসাফ ও আনর্শবাদ নিয়ে মাত্র সংক্ষিপ্ত কাল স্থামী হয়েছিল বলে এটাও মনে করবার কারণ নেই যে, এটা এমন একটি কায়নিক ব্যবস্থা থার বাঙ্ব প্রয়োগ সম্ভব নয়। যা একদা সাকল্যের সাথে বাস্তবামিত হয়েছিল তা পুনর্বার বাঙ্রবামিত হতে গারে এবং সমস্ত মানুষের কর্তব্য সে ধরনের একটি আদর্শ ব্যবস্থা পুনঃ প্রতিষ্ঠা করা। ইসলামী শাসন পুনঃ প্রতিষ্ঠার জন্যে অন্য যে-কোন যুগ অপেকা বর্তমান যুগ সর্বাধিক উপথোগী।

অপরদিকে, ইনলান নানব-প্রকৃতিকে কখনও এত জ্বন্য মনে করে না বে,
ব্যক্তিগত সপত্তি থাকলেই সে বে-ইন্সাফী ও জুনুম্বাজি ঋক করে বেনে।
নানব প্রকৃতিকে সংহত ও শিক্ষিত করে তোলার ব্যাপারে ইনলান অসাধারণ
সাফল্য অর্জন করেছে। অনেক সুসলমান সম্পত্তির অধিকারী হওয়া সত্ত্বেও
'তারা তাদেরকে যা দেওয়া হয়েছে সে সম্পর্কে কোন নামনা-লামনাই পোষপ
করে নি, বরং অন্যদেরকে সেওলো দান করে দিয়ে নিজেদের জন্যে সহজ্ব
সরল জীবন বেছে নেয়।" (কুর্আন—৫৯:৭)। তারা স্বেছার অন্যক্ত তাদের সম্পত্তি দিয়ে দেন এবং এর জন্যে আলাহ্র মাগক্ষিরাত ও রহমত ছাড়া
আর কিছুই প্রতিদান চান নি। এশব স্ব্যহান বিরল দৃষ্টান্তসমূহ সর্বদা সারবেণ রাখ। আমাদের কর্তব্য।
এণ্ডলো সীমাহীন অন্ধকারে আলোকচ্চেটা বিশেষ—ভাবী দুনিয়ার মানবতার
বিকাশে এশব মহৎ আদর্শ আলোকবতিকারপে সঠিক পথের দিশা দিতে পারে।

একথা পরিকারভাবে বুঝতে হবে বে, ইসলাম আমাদের স্বপ্রের রাজ্যে বাস করতে বলে না—ইহা জনস্বার্থকে অনিশ্চিত 'সদিচ্ছার' উপর সম্পূর্ণ নির্ভরশীল করে রাখে না। আছার শুদ্ধি ও উর্রন্তনের উপর অত্যাধিক নজর দেওর। সত্ত্বেও ইসলাম কথনও বাশুর বিবেচনা ভুলে যার না। ইসলামী আইন সম্পদের স্থম বন্টনের নিশ্চরতা বিধান করে। শুধুমাত্র আছার শুদ্ধিকরণের মধ্যে শীমাবদ্ধ না থেকে ইনসাকসন্মত আইন প্রণরনের মাধ্যমে ইসলাম স্বস্থ সমাজের বুনিরাদ গড়ে তোলে। তৃতীয় খলীকা উস্মান বিন আক্কান নিয়োজ উজ্জির মাধ্যমে সম্ভবত সেকথাই বোঝাতে চেয়েছিলেন: "কুর্ঝানের মাধ্যমে আরাহ্ যা সংবত করেন না, শক্তির মাধ্যমে আরাহ্ তা নিয়ন্ত্রণ করেন।"

ব্যক্তিগত সম্পত্তির প্রশ্নে পুনরায় ফিরে আসা যাক। কোন কোন যুগে ব্যক্তিগত সম্পত্তি থাকা সত্ত্বেও বে-ইনসাফী হয়নি। ইসলাম ভূমিতে ব্যক্তিগত সম্পত্তির অনুমতি দিয়েছিল, কিন্তু কখনও ইউরোপের ন্যায় একে সাম্ভবাদে পরিণত হবার স্থাগে দেয়নি। ইসলাম অর্থনৈতিক ও সামাজিক কেত্রে এমন সব আইন প্রণয়ন করেছিল যার ফলে সামন্ভবাদ গড়ে ওঠার অবকাশ পায়নি এবং যাদের ভূসম্পত্তি ছিল না তাদের জন্যেও সম্মানজনক জীবনের নিশ্চয়তা ছিল এমব আইনে। এ নিশ্চয়তাই সম্পদশালী লোকদের ধারা দরিদ্র শ্রেণীকে শোষণের প্রথ রুদ্ধ করে দেয়।

তর্কের থাতিরে যদি ধরেও নেওয়া যায় যে, ইসলামে ধনবাদ ছিল, তরে বুরাতে হবে, ইসলাম সেই ধনবাদই স্থীনার করে, যা জনস্বার্থের জন্যে কল্যাপ-কর। মানব-প্রকৃতির জন্ধিকরণ ও উন্নয়ন সাধন এবং সাথে সাথে যথায়থ আইন প্রণয়নের মাধ্যমে ইসলাম যে ব্যবস্থা গড়ে তোলে তাতে ধনবাদ তার অত্যাচার-মূলক ও শোষণমূলক পর্যায়ে এগিয়ে যায়ার প্রয়োগ পায় না। ইসলাম বর্তমাদ পাশ্চাত্য বিশ্বের দূরবস্থার অবসান করতে পারত। তাছাড়া ইসলামে ব্যক্তিগত সম্পত্তির যে অনুমতি দেওয়া হয় তা একাধিক বিধি-নিষেধের কলে সীমাবদ্ধ হয়ে পড়ে। যেমন এর বিধান মতে সর্বসাধারণের প্রয়োজনীয় সমস্ত সম্পদি রাষ্ট্রীয় সম্পত্তি রূপে গণ্য হবে। ইন্যাফের খাতিরে যেখামেই দরকার হবে ব্যক্তিগত সম্পত্তি রিশিক্ষ করে দেওয়া হবে এবং অবিচার ও অত্যাচারের বিরুদ্ধে গণ্ডোধ্বক প্রারাতি ছাড়া এর ব্যবহারের অনুমতি দেওয়া হবে না।

আমাদের বক্তব্যটি খোলাসা করবার উদ্দেশ্যে আমরা কতিপম অমুসলিম দেশের (অর্থাৎ স্ক্যান্তিন্যালিয়ান রাইপুঞ্জ) দৃষ্টান্ত প্রদান করতে পারি। বর্ণগত ও জাতিগত বৈষম্যের প্রবক্তা ইংরেজ, আমেরিকান ও করাসী জাতিত্রর একথা স্বীকার করে যে, স্ক্যান্তিন্যালীয় জাতি দুনিয়ার মধ্যে সবচাইতে স্থ্যতা ও সেহপরায়ণ জাতি। এখানে সারণ করা দরকার যে, এসব দেশ ব্যক্তিগত সম্পত্তি উচ্ছেদ করে নি—তারা সম্পদের স্থয়ম বন্টনের জন্যে প্রয়োজনীয় নিশ্চয়তা বিধান করেছে মাত্র। এসব গ্যারান্টির ফলে বিভিন্ন শ্রেণীর মধ্যে ব্যবধান শ্লাস্থা প্রবং কাজ অনুপাতে মজুরী ধার্মের ব্যবস্থা হয়েছে। একথা বলা চলে বে, এতে করে ইসলামের কতিপয় দিকের বাস্তবায়নে স্ক্যান্তিন্যালীয় দেশনমূছ পৃথিবীর অন্য যে-কোন দেশ থেকে ইসলামের অধিকতর নিকটবর্তী হয়েছে।

কোন অর্থনৈতিক ব্যবস্থাকেই তার অন্তানিহিত সামাজিক ও বুদ্ধিবৃত্তিক দর্শন থেকে পৃথক করে দেখা সন্তব নয়। আজকের বিশ্বের পুঁজিবাদ, ক্যুনিজম ও ইসলাম—এই তিনটি মতবাদ আমরা যদি পর্যালাচন, করে দেখি, আমরা বুঝতে পারব প্রতিটি মতবাদে অর্থনৈতিক ব্যবস্থা ও মালিকানা-তত্ত্ব তার সামাজিক দর্শনের মজে কত নিবিড্ডাবে জড়িত। পূর্বেই উল্লেখ করা হয়েছে, ব্যক্তিমন্ত্রা অনঙ্ঘনীয় এবং কোনরূপ সামাজিক বিধি-নিষেধের দ্বারাই তার স্বাধীনতা থর্ব করা চলবে না—এই ধারণার উপর পুঁজিবাদ প্রতিষ্ঠিত। এই ধারণার বৃশবর্তী হরেই পুঁজিবাদ অবাধ ব্যক্তি-মালিকানার অনুমতি দেয়।

অন্যদিকে ক্ম্যুনিজন এই বিশ্বাদের উপর প্রতিষ্ঠিত যে, সমাজই মূল বুনিয়াদ এবং ব্যক্তির কোন পৃথক সত্তা থাকতে পারে না। স্ক্তরাং ক্ম্যুনিজন (সমাজের প্রতিভুরপী) রাষ্ট্রের হন্তে সমস্ত প্রকার সম্পদের একচ্ছত্র মালিকানা অর্পণ করে এবং সমস্ত ব্যক্তিকেই এই অধিকার থেকে বঞ্চিত করে।

ইসলাম একটি স্বতম্র সামাজিক দর্শনে বিশ্বাসী। তাই তার অর্থনৈতিক ব্যবস্থাও
স্বতম্ব। ব্যক্তি ও সমাজের সম্পর্কের বিষয়ে ইসলামের ধারণা এই যে, প্রতিটি
ব্যক্তির মধ্যে দুটি সত্তা বিদ্যমান—একটি স্বতম্ব স্বাধীন ব্যক্তিরূপে অপরটি
সমাজের সদস্যরূপে। কোন এক বিশেষ পর্যায়ে কোন একটি সত্তার আবেদন
অপর সত্তা থেকে বৃহত্তর হতে পারে, কিন্ত চূড়ান্ত বিচারে উত্যের সন্মিলন ও
সমনুষ সাধনই স্বাভাবিক।

এরপ বিশ্বাদের ভিত্তিতে যে সামাজিক ধারণা গড়ে ওঠে তা যেমন কোন ব্যক্তিকে তার সমাজ থেকে সম্পূর্ণ বিচ্ছিন্ন করে নেখে না, তেমনি ব্যক্তি ও সমাজকে ছন্দরত দুটি পরম্পার-বিরোধী শক্তিরূপেও বিবেচনা করে না। ব্যক্তির যেমন একটি বতর সত্তা আছে, তেমনি সমাজের সদস্য হিসাবেও তার সত্তা বিদ্যমান।
স্তরাং এমন আইন প্রণায়ন প্রয়োজন, যা ব্যক্তিগত্তা ও সমাজসন্তার মধ্যে সমন্মর
সাধন করবে এবং ব্যক্তির স্বার্থ ও অন্যান্যদের স্বার্থের মধ্যে সামঞ্জয় রক্ষা করে
চলবে। একের খাতিরে অপবের স্বার্থ বিপায় না করেই সামঞ্জস্য রক্ষা করতে
হবে। সমাজের নামে যেমন ব্যক্তিকে খতম করে দেওয়। আইন রচনার লক্ষ্য
হওয়া উচিত নয়—তেমান এক বা একাধিক ব্যক্তির কারণে সমাজে বিশৃষ্টালা
ঘটতে দেওয়াও চলবে না।

ইসলামের অর্থ-বাবছা উপরোদ্ধিথিত সামঞ্জ্যা-তত্ত্বের তিত্তিতে গড়ে উঠেছে—
এক দিক দিয়ে এটা পূঁজিবাদ ও কমু নিজমের মধ্যবর্তী স্থ্য পছা। উভর্ম
মতবাদের ক্ষতিকর দিক বাদ দিয়ে উংকৃষ্ট দিকগুলোর সমন্ময় এখানে সাধিত
ছয়েছে। নীতিগতভাবে ইহা ব্যক্তিগত সম্পত্তির অনুমতি দিলেও তার উপর এমন
মব বিধি-নিষ্ধে আরোপ করে যে, তার কলে ইহা সম্পূর্ণ নির্দোধ জিনিসে পরিণত
ছয়। সমাজ ও তার প্রতিনিধিরপে শাসককে ইসলাম মালিকানা সংগঠন সম্পর্কে
আইন প্রণয়ন এবং প্রয়োজনবোধে জনস্বার্থের খাতিরে চলতি আইন সংশোধনের
ক্ষমতা দেয়।

ইসলাম ব্যক্তিগত সম্পত্তির অনুমতি দেয়, কারণ এর থেকে উৎসারিত অকল্যাণ দুর করার ক্ষমতাও তার আছে। মনে রাখা দরকার, ব্যক্তিগত সম্পত্তি স্বাভাবিক প্রবণতা-প্রসূত্তও নয়, মানবিক প্রয়োজনও নয়—এ ধরনের অনুমানের ভিত্তিতে তাকে সরাসরি উচ্ছেদ করার চাইতে নী তিগতভাবে ব্যক্তিগত সম্পত্তির অনুমতি দিয়ে সমাজের উপর তার সংগঠন ও নিয়ন্ত্রণের ক্ষমতা অর্পণ করা অধিকতর কল্যাণকর ব্যবস্থা। সোভিয়েত রাশিয়াও (ক্ষুলাকারে) কিছু পরিমাণ ব্যক্তিগত মালিকানার অনুমতি দিতে বাধ্য হয়েছে। এর থেকে স্ম্পেষ্টরূপে প্রমাণিত হয় য়ে, ব্যক্তি ও সমাজ—উত্রের স্বার্থে মানব-প্রকৃতির চাহিদা পূরণ করাই সর্বোজন ব্যবস্থা।

আমরা কেন ব্যক্তিগত সম্পত্তি উচ্ছেদ করব ? ইসলামকে যে আমরা তা উচ্ছেদ করতে আজান জানাব তাতে কোন্ মহান লক্ষ্য অজিত হবে ?

কমু নিজম বলতে চার—মানুষের মধ্যে সাম্য প্রতিষ্ঠা এবং তাদের আধিপত্য ও ক্ষমত। বিস্তারের অন্তনিহিত আকাজ্ঞাকে দমন করবার জন্যে ব্যক্তিগত সম্পত্তির উচ্ছেদ একমাত্র পদ্ম। রাশিয়। উৎপাদন ব্যবস্থার মালিকানা উচ্ছেদ করেছে; কিন্তু যে কি এই উচ্ছেদের উদ্দৃঁটে লক্ষ্য হাসিল করতে পেরেছে? এখানে উল্লেখযোগ্য যে, স্ট্যালিনের আম্বে রাশিয়ায় যাদের শক্তি আছে তাদের জন্য অতিরিক্ত মজুরীর বদলে অতিরিক্ত সময় শ্রমদানের (overtime work) একটি স্বেচ্ছামূলক প্রথা প্রবর্তিত হয়। এর নাধ্যমে রাশিয়া শ্রমিকের মজুরীতে পার্ককা স্পষ্ট করে।

রাশিনায় সমস্ত লোকই কি একই রূপ মজুরী পায় ? ডাজার ও নার্সরা কি সমান বেতন পায় ? কম্যুনিস্ট প্রচারবিদরা প্রায়ই বলে বেড়ায়, রাশিনায় ইঞ্জিনিয়ার সর্বাধিক বেতন পায় এবং শিল্পীদের আয় সর্বোচ্চ। এসব কথার মাধ্যমে তারা অজান্তে স্বীকার করে বসেন বে, রাশিনায় বিভিন্ন শ্রেণীর মজুরীতে পার্থক্য রয়েছে। এই পার্থক্য শুবু যে বিভিন্ন শ্রেণীর মধ্যে রয়েছে তা নয়, একই শ্রেণীর বিভিন্ন লোকের মধ্যেও এই পার্থক্য বিদ্যানা।

কৰু নিস্ট রাশিয়া কি নানুষের আধিপত্য বিস্তাবের প্রবণতা বা ব্যক্তিগত গৌরব অর্জনের আকাজ্কা উচ্ছেদ করতে পেরেছে? তাই যদি হয়, তবে ট্রেড ইউনিয়ন নেতা, কারখানার ম্যানেজার, সিনিয়র কর্মকর্তা ও কমিশনার মনোনয়ন করা হয় কিতাবে? ক্ষতাসীন ক্ষু নিস্ট পার্টির সক্রিয় সদস্য বেছে বের করাই বা কিরাপে হয়?

ব্যক্তিগত সম্পত্তির উচ্ছেদ বা অনুমোদনের প্রশোর বাইরেও মানব-প্রকৃতিতে আধিপত্য লাভ ও ব্যক্তিগত গৌরব অর্জনের আকাঙ্ক। স্থপ্ত রয়েছে—এ সত্য কি আমাদের স্বীকার করে নেওয়া উচিত নয়?

ক্ষুণনিজ্ঞ থাকে থিরাট অভিশাপ বলে মনে করে, ব্যক্তিগত সম্পত্তির উচ্ছেদের ছারাও মানুষ যখন তার হাত থেকে মুক্তি পায় নি—আমরা কেন তার দৃষ্টান্ত গ্রহণ করে মানব-প্রকৃতির সঙ্গে সংঘাত্রমর একটি পদ্বা বেছে নেব এবং এক অসম্ভব লক্ষ্য অর্জনের চেষ্টা করব ?

ক্মুনিজ্য যদি বলতে চায় যে, রাশিয়ায় বিভিন্ন শ্রেণীর ও ব্যক্তির মধ্যকার পার্থক্য এত কম যে, তার ফলে বিলাসিতা বা বঞ্চনা কোনটাই সম্ভব
নয়—তাহলে আমরাও বলব যে, ক্মুনিজ্যের জন্মের তের শত বংসর পূর্বেই
ইসলাম মানুষের মধ্যে ব্যবধান হ্রাগ করার প্রয়োজনের উপর গুরুত্ব আরোপ
করেছিল এবং এমন এক সমাজ কারেম করেছিল, যেখানে বিলাসিতা ছিল নিধিদ্ধ
আর দারিজ্যের করা হয়েছিল মূলোৎপাটন।

### ইসলাম, কমিউনিজম ও ভাববাদ

#### ইসলাম ও কমিউনিজম

আমরা ইতিমধ্যেই দেখিয়েছি—ইসলাম জীবনে যা কিছু মহৎ, জুয় ও বাঞ্ছিত তাকেই সমর্থন করে। এটা সর্বকালের, সব মানুষের ও সব সমাজের ধর্ম। তবে থেহেতু গত চারশা বছর ধরে মুসলিম বিশ্ব বিপর্ময়ের মধ্যে ছিল তাই ইসলামী বিধানের যে অংশ অর্থনৈতিক সমস্যার সজে সম্পর্কিত তার রোন রূপারণ হয়নি। এমতাবদ্বায় আমরা ইসলামকে আমাদের আজিক উয়য়ন ও চিন্তার পরিগুদ্ধির আদর্শ হিসাবে গ্রহণ করে অর্থনৈতিক সমস্যার সমাধানের জন্য কমিউনিজমকে আমাদের অর্থনৈতিক ব্যবহা হিসাবে গ্রহণ করি না কেন ও এতে তো আর আমাদের সমাজ ব্যবহার ক্ষতি হচ্ছে না। এতে করে আমরা আমাদের নৈতিকতা, সামাজিক ঐতিহ্য ও প্রথাই যে গুরু রক্ষা করতে পারব, তা নয়—আমাদের অর্থনৈতিক সমস্যার সমাধানের জন্য বর্তমান যুগের একটি অতি আবুনিক অর্থনৈতিক ব্যবহাও কারেম করতে পারব।"

উপরে উয়িখিত ধারার যুক্তির মারপাঁয়াচ দিয়ে এক নতুন শুভঙ্করীর খেলা বেশ কিছুদিন ধরে কমিউনিস্টরা খেলতে শুরু করেছে। প্রাচ্য ভূ-খণ্ডে প্রথম প্রথম তারা ইসলামের বিরুদ্ধে উগ্র মনোভাব গ্রহণ করে এবং এ সম্পর্কে নানারূপ সন্দেহ প্রকাশ শুরু করে। কিন্তু যখন তারা বুঝতে পারল যে, তাতে ইসলামের প্রতি মুসল্মানদের আকর্ষণ বৃদ্ধি পাছেছ, তখন তারা যুদ্ধ-কৌশল পরিবর্তন করে প্রতারণা ও চাতুর্যের আশ্রয় গ্রহণ করল। তাই তারা যুক্তি দেওয়া শুরু করল: "কমিউনিজমের সাথে ইসলামের সংঘাতের কোন অবকাশ নেই; কারণ এর অন্য নাম সামাজিক ইন্সাফ এবং নাগরিকদের জীবনের মৌলিক প্রয়োজনসমূহ পুরণের জন্য রাই কর্তৃক দায়িছ গ্রহণই এর কাজ। আপনারা ইসলামকে যে কমিউনিজমের বিরোধী বলেন, আপনারা কি একে সামাজিক ইন্সাফের বিরোধী মনে করেন ও ইসলাম নিশ্চরই সামাজিক ইন্সাফের তিত্তিতে গঠিত ব্যবস্থার বিরোধিতা করতে পারে না।"

এই সব 'ভভঙ্করী' যুক্তির সাথে অতীতের সাগ্রাজ্ঞাবাদীদের প্রদত্ত যুক্তির বেশ মিল রয়েছে। তারাও ইসলামকে প্রকাশে, জাক্রমণের মাধ্যমে তাদের যাত্রা শুরু ক্রেছিল, কিন্তু রখন তারা দেখতে পেল, এর ফলে মুসলমানরা সাবধান ও

গতর্ক হরে উঠছে, তারা ভিন্ন পথ অবনম্বন করন। তারা বলতে শুরু করন: "প্রাচাদেশে সভ্যতার বিভার সাধনই পাশ্চাত্যের একমাত্র লক্ষা। ইসলাম কি করে সভ্যতার বিরোধী হতে পারে—ইসনাম ধর্বন নিজেই সভ্যতার জন্য-দাতা ?" তার। মুগলমানদের ভরগা দিল যে তার। গালাত-গিয়াম থিকর-আযকার বাদ না দিয়েও এই পাশ্চাত্য গ্রহণ করতে পারে। অবশ্য তারা এ ব্যাপারে জ্নিশ্চিত ছিল বে, একবার যদি মুসলনানর। তাদের মতবাদের কাছে নতি স্বীকার করে তারা আর কিছুতেই নিজেদের ইসলাসী চরিত্র বজায় রাখতে পারবে না। ফলে কয়েক পুরুষের মধ্যেই এই সভ্যতাকে তারা চিরকালের জন্য পর্যুদন্ত করে ফেলবে। তাদের ধারণা সত্য প্রমাণিত হয়েছে। পরিণতিতে মুসলমানদের মধ্যে কিছুদিনের মধ্যেই এমন একদল লোক স্বাষ্ট হয়ে পড়ল, যারা ইসলাম সম্পর্কে সম্পূর্ণ অজ্ঞ ছিল এবং যার। বরং ইসলাম সম্পর্কে কোনরূপ জ্ঞান বা যুক্তি ব্যতিরেকেই বিরূপ মনোভাব পোষণ শুরু করল।

জালিয়াতি ও প্রতারণার সেই সামাজ্যবাদী ধেলাই কমিউনিস্টরা বর্তমানে খেলে চলেছে। তারা বলে যে, মুসলমানর। সালাত, সিয়াম ও ধর্মীয় পর্বাদি পালন করে যেয়েও অর্থনৈতিক ব্যবস্থা হিসাবে কমিউনিজমকে গ্রহণ করতে পারে, কারণ এটা তাদের ধর্মের ব্যাপারে হস্তক্ষেপ করে ন।। একে সাদরে ৰৱণ করে নিতে তাই তাদের থিধ। থাকবে কেন ? কিন্ত এই যুক্তিদান কালেও এটা তারা বিলফণ ছানে যে, একবার তারা এই সভ্যতার প্রলোভনের কাছে মাধা নত করলে আর তারা মুগলমান থাকতে পারবে না। এরপে ঘটলে তারা কয়েক বংগরের মধ্যেই মুগলমান্দেরকে তাদের নিজেদের জীবন-দর্শনের আলোকে পুনর্গঠিত করে ইসলাম ও তার বিধানকে ইতি করে দেবে, কারণ আমরা যে যুগে বাস করছি তা হুতগতি ও পরিবর্তনশীলতার যুগ। আর এ যুগে অর সময়ের মধ্যে বিরাট পরিবর্তন আনরন কর। সম্ভব। কিন্ত এসব সত্ত্বেও বেশ কিছু সংখ্যক মুসলমান আছেন, যার৷ স্বেচ্ছার নিজেদেরকে এরপ কু-যুক্তির শিকার হবার স্থ্যোগ দেন। এর কারণ-এতে করে অন্ততঃ তারা মুসলমান হিসাবে তাদের কঠোর কর্তব্য পালনের সংগ্রাম থেকে বাঁচবার একটা অজুহাত পান এবং মুসলমান হিসাবে নিজের পথ অনুসদ্ধান, নিজন্ম যুক্তি প্রয়োগ এবং গঠনমূলক কাজে আম্বনিয়োগের জটিন কর্তব্য থেকে মুক্তি পান। এর চাইতে বসে বসে অলগ স্বপু' দেখা এবং অন্যদের দারা পরিচালিত হওয়া তারা বেশি পছন্দ করেন।

এ পর্যায়ে আমরা বলতে চাই যে, সে-ব্যবস্থা মূলগতভাবে ইসলামী নীতির বিরোধী নয় এবং যা পরিবতিত অবস্থার পরিপ্রেক্ষিতে উদ্ভূত মুসলিম সমাজের

নিভিন্ন সমস্যার সমাধানে সাহায্য করে থাকে, ইসলাম নীতিগতভাবে তার বিরোধী নর। আর আসল কথা এই যে, ইসলাম আর কমিউনিজমের দৃষ্টিভঙ্গী মোটেই একরপ নর, যদিও বাহ্য দৃষ্টিতে কোন কোন বিষয়ে এ দুরের মধ্যে মিল দেখা যার। মুসলিম সমাজের সামনে যখন সর্বোন্তম ব্যবস্থা আছে তখন এর পক্ষে ইসলাম অবহেল। করে কমিউনিজন, ধনতপ্র বা জড়বাদী সমাজতপ্রের আদর্শ এইণ করা সম্ভব নয়—যদিও কোন কোন বিষয়ে এগুলোর সাথে ইসলামের মিল দেখা যার। কারণ আলাহ্ ঘার্থহীন ভাষার নির্দেশ দিয়েছেন: "যারা আলার অবতীর্ণ বিধান অনুসারে সমাজ পরিচালনা করে না তারা কাকির।" (কুর্আন—ক: 8৭)

আমরা কি বাস্তবে কমিউনিজমকে গ্রহণ করেও মুগলিন হিগাবে জীবন বাপন করতে পারি ? এর জবাব একটি বৃহৎ না, কারণ বদি আমর। (ভুলক্রমে বা অসাধুভাবে নেহায়েত অর্বনৈতিক ব্যবস্থা হিসাবে বণিত) কমিউনিজম বাস্তবে প্রয়োগ করি, আমরা দেখব যে তত্ত্বগত বা বাস্তব উভয় দিক দিয়ে এটা ইসলামের বিহোনী। এ দুইয়ের সংঘাত অনিবার্ম, কারণ দুটি পরস্পার বিরোধী বতবাদ হিসাবে এই সংঘাত এভাবার কোন উপায় নেই।

এ দুটি যে বহু বিষয়ে তত্ত্বগতভাবে পরম্পান-বিরোধী, নিম্নোক্ত আলোচনা হতে তা পরিকান বোঝা যাবে:

প্রথমত, কমিউনিজম সম্পূর্ণভাবে জড়বাদী ভিত্তির উপর দাঁড়িয়ে আছে:
ইক্রিয়ণজির মাধ্যমে উপলব্ধি করা যায় না—এমন কিছুতে এটা বিশ্বাস করে
না। যা ইক্রিয়ণজির মাধ্যমে উপলব্ধি করা যায় না তাই অসত্য, অর্ধহীন এবং
অন্তিছহীন, অথবা যদি বা তার অন্তিছ থেকেও থাকে তবুও তা এত তুচ্ছু যে,
তা নিয়ে কারো মাথা ঘামাবার দরকার নেই। এক্সেলস বলেছেন, "পৃথিবীতে
বস্তুই একমাত্র বাস্তব সত্য।" বস্তুবাদীরা যুক্তি দেখায়: "মানব যুক্তি বস্তুর বহি:
প্রকাশ মাত্র আর এটা বাহ্যিক বন্তগত পরিবেশকেই প্রতিকলিত করে।" তারা
আরও বলে, এটা যাকে আন্তা বলা হয় তার কোনই নিজম্ব স্বাধীন সত্তা নেই,
এটা বরং বস্তুরই পরিণতি। স্কুতরাং আমরা দেখতে পাই কমিউনিজম সম্পূর্ণরূপে
একটি জড়বাদী আদর্শ যা আধ্যান্ত্রিকতা বা আন্তা সম্পাক্তিত সব কিছুতেই অবৈক্রানিক বলে আধ্যান্তিত করে। অপরপক্ষে ইসলামী আদর্শ মানুহ্বর কর্ম-জগতকে
এতখানি সংকীর্ণ করতে এবং থানুষের জীবনকে এত নিমুন্তরে নিয়ে যেতে অস্বীকার
করে। এটা মানুষকে এমন এক সন্তা হিসাবে কন্তুনা করে যা আন্তা ও মন-জগতে
বন্ধ উথের্ব আরোহণ করতে অভিলামী—যদিও সে মাটির উপরই বিচরণ করে এবং

যদিও তার রক্তমাংশের দেহ রয়েছে। আর কার্ল মার্কস যেনাটি বলতে চেয়েছেন মানবীর প্রয়োজন বাদ্য, আশ্রয় ও যৌন সদ্ধারর মধ্যে সীমাবদ্ধ নর। কোন কোন পাঠকের মনে এই পর্যায়ে একটি প্রশু জাগতে পারে। এই জড়বাদী দর্শনের নাঝে যদি আমাদের কোন সম্পর্ক না থাকে, তবে আমাদের এটা কি ক্ষতি করবে ?—আমরা তো ভবু কমিউনিজমের অর্থনৈতিক ব্যবস্থা গ্রহণ করব এবং আমাদের মৌলিক বিশ্বাস, আমাদের আল্লাহ্, আমাদের রসূল এবং আমাদের আধ্যান্ত্রিক ব্যবস্থা অকুয়ই রাঝব। অর্থনৈতিক কর্মসূচী দ্বারা এ স্বের কি ক্ষতি হবে, কারণ এটা উপরোলিখিত বিষয় থেকে স্বতম্ব এবং এর একটি স্বাধীন সভা আছে। এ বিষয়ে কিন্ত কারো কোন বিলান্তির মধ্যে থাকবার অবকাশ নেই। কেননা, কমিউনিস্টর। নিজেরাই বিশ্বাস করে যে, অর্থনৈতিক ব্যবস্থা ও মৌলিক বিশ্বাস, আদর্শ জীবন দৃষ্টের মধ্যে গভীর সম্পর্ক রয়েছে, এওলোকে বিচ্ছিয়াভাবে দেখা যায় না; এওলো পরম্পার নিরিড়ভাবে সম্পন্ধিত। কারণ, কমিউনিস্ট দর্শনের পুরোধা কার্ন মার্কস ও এফেলস তাদের লেখার মাধ্যমে একথা ঘার্থহীন ভাষায় ঘোষণা করেছেন যে, কমিউনিজমের অর্থনৈতিক ব্যবস্থা নির্ভেজান বস্তবাদী জীবন-দর্শনের উপর প্রতিষ্ঠিত।

দুষ্টান্তস্বরূপ আরও বলা যেতে পারে যে কমিউনিস্টরা ছান্দিক জড়বাদে বিখাস করে। তারা বিখাস করে যে, প্রাথমিক কমিউনিস্ট যুগ থেকে ওরু করে দাসপ্রথা, সাম্প্রবাদ, পুঁজিবাদ হয়ে চূড়ান্ত কমিউনিস্ট পর্বায় পর্যন্ত নান্য সমাজ যত সৰ অৰ্থনৈতিক ও মানবিক প্ৰগতি অৰ্জন করেছে ভার মূলে রয়েছে বিপরীত-ধর্মী দুই সতার (ধনী ও দরিদ্র তথা মালিক ও শ্রনিকের) মধ্যে সংঘর্ষ। এই ছান্দিক জড়বাদের ভিত্তিতেই তার। তাদের নীতির যথার্থতা প্রমাণ করে এবং দাবী করে যে, বর্তমানের আদশিক ছন্দের পরিণতিতে কমিউনিজ্বের চূড়ান্ত বিজয় আসবে। তারাই দাবী করে যে, ক্মিউনিজম ও শব্দিক জড়বাদের তত্ত্বের মধ্যে নিবিড় বৈজ্ঞানিক সম্পর্ক রয়েছে। এই ছান্দিক জড়বাদের মধ্যে আল্লাহ রসূল বা ধর্মের ধারণার কোন স্থান নেই। স্পর্বাভরে তারা বলে বেড়ার যে আল্লাহ, রসূল, ধর্ম প্রভৃতি ধারণা অর্থনৈতিক শক্তির প্রভাবে স্কষ্ট; যেসব অর্থনৈতিক পরিবেশ এই সব ধারণার স্বাষ্ট করেছে তার বাইরে এগুলোর কোন মূল্য বা তাৎপর্য নেই। এ কারণেই মানবজীবনে এসব ধারণার গুরুত্ব ফুরিয়ে যায় এবং জীবন ও তার প্রকৃত উদ্দেশ্য ব্যাখ্যার এগুলোর কানাকড়ি মূল্যও থাকে না। একমাত্র গুরুষপূর্ণ বিষয় হচ্ছে উৎপাদন বাবস্থা, তার পরিবর্তন আনলেই সমগ্র মানৰ জীবনে পরিবর্তন আনা ও তাকে বিপ্লবায়িত করা সম্ভব। মানব ইতিহাস

সম্পর্কে কমিউনিস্টদের মতবাদের অসারতা ও দুর্বলতা প্রমাণের জন্য আরবের ইসলামী বিপ্লবের দৃষ্টাক্তই যথেই। তারা এই মহান বিপ্লবের কোন উপযুক্ত বার্থ্যা দিতে পারে নি। তারা এটা দেখাতে পারবে না যে, তৎকালীন আরব উপরীপ বা সমসাময়িক মুসলিম জগতে উৎপাদন ব্যবহার এমন কোন পরিবর্তন এসেছিল যার ফলে বিশ্বের সেই অংশে রসূলে করীমের আবির্ভাব ঘটে আর তার সঙ্গে একটি সম্পূর্ণ নতুন জীবন ব্যবহা গড়ে উঠে।

এর থেকে স্পষ্ট প্রমাণিত হয় ৻য়, ইয়লাম ও কমিউনিজম মূলতই পরস্পার বিরোধী। স্ত্রাং উভয়কে কি করে এক বলা যায় १ মূয়লমানয়। বিশ্বাস করে য়ে, আয়াহ য়হয়ানৢয় য়হীম এবং সর্বজীবে দয়াশীল। তারা আয়ও বিশ্বাস করে য়ে, আয়াহ য়ানুয়ের স্থপথ প্রদর্শনের জন্য রয়ূল প্রেরণ করেন। মূয়লমানয়। বিশ্বাস করে, ইয়লাম অর্থনৈতিক ঘটনাবলীর পরিণতিতে হাট হয়নি। এয়ব য়ায়া বিশ্বাস করে সেই মূয়লমানয়। কি করে কমিউনিজমকে গ্রহণ করেবে, য়া বলে বেডায় য়ে য়ায়র প্রগতির য়ব কিছুই শুবুয়ায় পরস্পার বিরোধী সংঘাতের কলে অজিত হয়েছে। য়েখানে অর্বনৈতিক পরিবেশ বা তাগিদের বাইরে আয়াহ্র ইছে। বা অন্য কোন কারণ বা উদ্যোগের কোন স্থান নেই।

হিতীয়ত, কমিউনিজমের দৃষ্টিতে মানুষ একটি অসহায় জীব মাত্র—বৈষয়িক ও অর্থ নৈতিক শক্তির মুকাবিলায় যার ইচ্ছার কোন ওজন নেই। কার্ল মার্কস বলেনঃ "জীবনের বৈষয়িক উপাদানের উৎপাদন ব্যবস্থাই সামাজিক, রাজনৈতিক ও বুদ্ধিবৃত্তিক জীবনের সমগ্র প্রক্রিয়াকে প্রভাবিত করে। মানুষের চেতনা তার জীবন-পদ্ধতি নির্ধারণ করে না, বরং তার সামাজিক অভিরই তার চেতনা নির্ধারণ করে।

অপর পক্ষে ইসনামী মানুষকে দেখা হয় একটি সক্রিম সন্তারপে—যার নিজস্ব ইচ্ছা বরেছে যা শুরুমাত্র আলাহর উচ্চতর ইচ্ছা হ'রাই প্রভাবিত হয়। পবিত্র কুরআনে বলা হয়েছে: "আসমান ও যমীনের মত্যে যা কিছু রয়েছে তার সব কিছুকে তিনি তোমাদের অধীন করে দিয়েছেন।" (পবিত্র কুরআন— ৪৫: ১৩)

এতাবে ইসলাম এটা স্থাপাঁট করে দেয় যে, এই পৃথিবীতে মানুঘকে পরস উচ্চ ক্ষরতা ও মর্বাদা দেওয়া হয়েছে এবং যাবতীয় বৈষয়িক ও অর্থনৈতিক শক্তির উপর তাকে কর্তৃত্ব করতে দেওয়া হয়েছে। আর ইসলাম স্বয়ং এর অন্যতম দৃষ্টান্ত; ছান্দিক অভ্বাদের কোন প্রক্রিয়ার ছারা ইসলামের অগ্রগতি নিয়ন্তিত বা পরিচালিত হয়নি। প্রাথমিক যুগের মুসলিমগণ কথনো এক মুহূর্তের ছন্যও মনে করেনি যে শুধুমাত্র মানুমের অর্থনৈতিক ছীবনই তার ভাগ্য নিরন্ত্রণে গুরুত্বপূর্ণ ভূমিক। গ্রহণ করে। মার্কসের ন্যায় একখাও তার। বিশ্বাস করতেন না যে, এটা তার সচেতন নিয়য়বের বাইরে, বরং ইসলামের শিক্ষার আলোকে তাদের যাবতীয় সামাজিক সম্পর্কাদি পুনবিন্যস্ত করে সচেতনভাবে আলাহ ও তাঁর রসূলের বিধানের ভিত্তিতে তাদের অর্থনীতি গড়ে তোলেন: অর্থনৈতিক লাভালাতের বা প্রেরণার তোয়ায়। না করে তারা দাসদের মু জি দিয়েছেন; এবং তৎকালীন ও তৎপরবর্তী ইউরোপ ও বৃহত্তর বিশ্বে কয়েক শতাকদী যাবত সামস্তব্যর অবাধ রাজত্ব থাকা সত্ত্বেও তারা বাস্তব ক্ষেত্রে তাদের দেশে সামস্তবাদ গড়ে উঠতে দেন নি।

কমিউনিস্ট অর্থনীতি অনিবার্যরূপে কমিউনিস্ট দর্শনের দিকে ঠেলে দেবে।
আর এ এমন এক দর্মন যা তার ইচ্ছাশক্তির সমস্ত স্বাধীনত। হরণ করে তাকে
অর্থনৈতিক শক্তির হাতের পুতুলে পর্যবসিত করে; এই দর্শনের বক্তব্যানুসারে
মানুষ তার জীবনের গতি পরিবর্তন করতে পারে না, কোন রূপে তাকে প্রভাবিতও
করতে পারে না; এই পরিবর্তনটা অসম্ভব, স্থতরাং অচিস্থনীয়।

তৃতীয়ত, 'ব্যক্তিগত সম্পত্তি' অধ্যায়ে<sup>5</sup> আমর। উল্লেখ করেছি যে, একটি অর্থনৈতিক ব্যবস্থাকে তার পশ্চাতের সামাজিক দর্শন থেকে পথক করে দেখা প্ৰসম্ভব। স্থতরাং আমরা যদি কমিউনিজমকে একটি অর্থনৈতিক কর্মসচীরূপে গ্রহণ করি, আমাদের অবশ্যই এর সামাজিক দর্শনও গ্রহণ করতে হবে। আর এই দর্শন বলে যে, সমাজই একমাত্র বাস্তব সত্য এবং সমাজের সদস্যরূপে ছাড়া ব্যক্তির আলাদা কোন সভা নেই। এটা ইসলানের দৃষ্টিভঙ্গীর সম্পর্ণ বিপরীত। কারণ ইসলাম ব্যক্তিকে প্রচুর গুরুত্ব দেয় এবং তার আদর্শ রূপায়ণে ব্যক্তির উপর অধিক নির্ভর করে। ইসলাম মানুষকে ভেতর থেকে সভ্য করে তোলে, যাতে সে স্বেচ্ছার সমাজের সদস্য হিসাবে তার দারিত বধারথ পালন করে। এমনি করে এটা ব্যক্তিকে সমাজের সচেতন সভা হিসাবে উচ্চ মর্যাদার অভিযিক্ত করে। এ এমন এক মর্বাদা, যেখানে তার নিজম্ব ইচ্ছা থাকে, অধিকার থাকে তার পেশা এবং কর্মক্ষেত্র নির্বাচনের। শাসকের আদেশ মেনে চলবার স্বাধীনত। তার থাকে, আবার শাসক আলাহ-প্রদত্ত ইসলামের বিধান লংঘন করলে তাকে অমান্য করবার স্বাধীনতাও ভার থাকে। এমনি করে ইসলাম একই সাথে প্রতিটি ব্যক্তিকে সমাজের নৈতিকতার অভিভাবক করে তোলে এবং যাবতীয় দুর্নীতি উচ্ছেদের দায়িত্ব দান করে। স্বাভাবিক, বাস্তব ও মনস্তাত্ত্বিক কারণের দক্ষন ও

এই নাবে প্রকাশিত পুর্ত্তিকার।

রকমটি সেই সমাজে ঘটতে পারে না, যেখানে ব্যক্তিকে তুচ্ছ পোকা-মাকড় বা নরদেহধারী বামনে পরিণত করা হয়, যেখানে তার ভাগ্য সম্পূর্ণত গঠন ও নিয়ন্ত্রণ করে সরকার—কারণ সেখানে সরকারই অর্থনৈতিক উৎপাদনের যাবতীয় মাধ্যম নিয়ন্ত্রণ করে।

সবশেষে, আমরা একথাও সারণ রাখব যে কমিউনিস্ট মতবাদ এই ধারণার উপর প্রতিষ্ঠিত যে, গুধুমাত্র অবনৈতিক কারণই কোন সামাজিক জনমওনীর অভ্যন্তরীণ সম্পর্কাদি প্রভাবিত করে। ইসলাম মানুষের জীবনে অর্গনৈতিক দিবের ওক্তর অস্বীকার বা এর্ব করে না বা নৈতিক ও সামাজিক মূল্যবোধকে প্রাণবন্ত করে তুলতে কোন জাতির সামাজিক জীবনের স্কুর্ব অর্থনৈতিক ভিত্তির ওক্তর অস্বীকার করে না। কিন্ত জীবন মানেই অর্থনীতি—এ ধরনের কোন ধারণা ইসলাম মূলতই স্বীকার করে না। ইসলাম একগাও বিশ্বাস করে না যে, অর্থনৈতিক সমস্যার সমাধান হয়ে গেলে অন্যান্য সমস্যা এমনিতেই সমাধান হয়ে যাবে। কথাটা পরিকার করতে বান্তব জীবন থেকে আমরা দৃষ্টান্ত নিতে পারি। মনে করা যাক—একই রূপ অর্থনৈতিক অবস্থার দু'জন যুবক রয়েছে। তাদের একজন উৎকৃষ্ট ইন্দ্রিমপরায়ণ এবং পাশবিক লাল্যা ও প্রবৃত্তির গোলামীতে মন্ত। অপরজন তার সম্পদের একটা যুক্তিসকত অংশ নিজে উপতোগ করে এবং তার বার্ডাত শক্তিকে মান্যিক ও আত্মিক বিকাশের কাজে ব্যয় করে। এই দুইজন যুবককে কি সমান ও একইরপে মনে করা যায় ও এই দুই ব্যক্তি কি তাদের জীবনে সমপরিনাণ গুণ, মহন্তু ও সাফল্যের অবিকারী ?

আর একটি দৃথৈত নেরা যাক। মনে করা বাক—একজন লোক, যার দুচ ব্যক্তির রয়েছে, যার কথা লোকে শ্রদ্ধা সহকারে শোনে এবং যার উপদেশ লোকে মেনে চলতে রাখী। অন্য একটি অবর্মা লোক, যার কোন ব্যক্তির নেই এবং নিজের পরিচিত মহলে শুবু হাসির পোরাকই যোগার। এখন প্রশু হল, এই লোকের অর্থনৈতিক সমস্যার সমাধান দিতীয় ব্যক্তির কোন কাজে আমে কিং প্রথমোক্ত ব্যক্তি যেরপে মর্যাদাপূর্ণ জীবন যাপন করবেন তা কি বিতীর ব্যক্তির কাছ থেকে আশা করা যায়ং

আরেকটি দৃটান্ত নেয়া থাক। স্থমা ও সৌন্দর্যের অধিকারিদী একটি সেয়েকে কি স্থমা ও সৌন্দর্যবিহীন অপর একটি নেয়ের সাথে তুলনা করা চলে? অর্থনৈতিক প্রতিবয়কতা দূর করনেই কি কুৎসিৎ মেয়েটির সব অস্থবিধার অবসান হবে? এই কারণেই ইগলামী চিন্তাধারায় অর্থনৈতিক মুলায়র, বুনিয়াদী গুরুত্ব দেয়
না—দেয় অন্যান্য মুলার বিশেষত নৈতিক মুলায়ানের। কারণ অর্থনীতির
রাইরের অন্যান্য মূল্যই মানব জীবনের বুনিয়াদ রচনা করে। আর দেগুলোর
রথায়থ সংগঠনের জন্য অর্থনীতির মতই কঠোর সাধনার প্রয়োজন। এজন্যেই
এটা আরাই ও মানুষের মধ্যে নিরন্তর নিবিড় সম্পর্ক গড়ে তোলার উপর জারব
দেয়। আরাই ও মানুষের মধ্যকার এই আধ্যাত্তিক সম্পর্কই বাস্তব জীবনে
নৈতিক মূল্যমান লালনের উত্তম পয়। পার্থিব জীবনে মানুষ প্রায়্মশই বস্তগত
প্রয়োজনের গোলামী করে এবং পারম্পারিক কলহ, হিংসা-বিশ্বেষে মন্ত থাকে।
নীচতার প্লানিমায় পরিপূর্ণ এই জীবনকে ইসলাম এমন এক উচ্চ ন্তরে উন্নীত
করতে প্রয়াম পায়, য়েখানে মানুষ জাগতিক নীচ প্রবৃত্তি থেকে নিজেকে মুজ
করে প্রেম, প্রীতি ও পুণ্রের এক স্বর্গীয় জগতে বিচরণ করতে পারে।

আরেক দৃষ্টিকোণ থেকে দেখলে দেখা যাবে—ইসলাম মানব জীবনে আধ্যান্ত্রিক শক্তিকে মৌলিক গুরুত্ব দিয়ে থাকে। মানুষ হিসাবে তার ভাগ্যের উপর শক্তিশালী প্রভাব বিভার ছাড়াও এ জগতে এট। মানুষের জন্য এক অমূল্য সম্পদ। যথাযথ মনোযোগ দেওয়া হলে এবং উপযুক্তভাবে সংগঠিত করা হলে মানব সমাজ গঠনে এটা অর্থনীতি প্রভৃতি অপরাপর উপাদান অপেকা কম শক্তিশালী প্রমাণিত হবে না ; বরং সামাজিক পরিবর্তনের অন্যান্য সমস্ত উপাদান অপেকা অনেক বেশি কার্যকরী ও শক্তিশালী প্রমাণিত হবে। মুসলমানরা একথার সত্যতা প্রমাণের জন্য তাদের নিজেদের ইতিহাস থেকে প্রচুর প্রমাণ দিতে পারবে। এজন্মেই আমরা দেখি—প্রথম খলীফা আবুবকর তাঁর খিলাফতের প্রথম দিকে ভণ্ড নবী সমগ্যার মুকাবিলায় কঠোর মনোভাব গ্রহণ করেন—যদিও উমর বিন্ খাতাবসহ পনেক মুসলমানই প্রথম দিকে এ প্রশ্নে তাঁর সাথে এক্মত ছিলেন না। কিছ তা সত্ত্বেও স্বীয় মতে তিনি পর্বতের ন্যায় অটল থাকেন এবং এক বিন্দুও ত। থেকে বিচাত হন নি। তাঁর এই প্রেরণা তিনি কোবেকে লাভ করেছিলেন? এটা কি জাগতিক শক্তি ছিন? অথব। অর্থনৈতিক কল্যাণের ধারণা ? অথবা কোন মানব শক্তি তাঁকে এই সংকল্পে প্রেরণ। যুগিরেছিল ? তার জীবনের এই গুরুত্বপূর্ণ মুহূর্তে তাঁর প্রেরণা ও সাহস এ ধরনের কিছুতেই যোগারনি। এসবের কোন একটিতে যদি তাঁর বিশ্বাস থাকত তাহলে ইসলামের ইতিহাস সেই সংকট-মুহূর্তে তিনি কিছুতেই প্রতিকূল শক্তির সঙ্গে সংখ্যাম করতে সাহস পেতেন না। ভ্ৰমাত্ৰ আত্মিক শক্তির বলে বলিয়ান ছিলেন বলেই হযরত আব্বকর বিদ্রোহীদের সাথে সংগ্রানে নামবার ইচ্ছা, সংকর ও সাহস অর্জন করেছিলেন।

শুনু এই কারণেই তার। শেষ পর্যন্ত পরাজিত হয়েছিল এবং ইসলাম ও মুসলমানদের সাথে দুশমনী পরিত্যাগ করে পুনরার সং মুসলমান হিসাবে পরিগণিত
হয়েছিল। মানব ইতিহাসের এটা এমন এক তাৎপর্যপূর্ণ অধ্যার, যা প্রমাণ করে
জীবন্ত আত্মিক প্রেরণা কিতাবে নজীরবিহীন বৈষ্যিক ও অর্পনৈতিক শক্তি
স্পষ্ট করতে পারে। উমর বিন আবদুল আ্যীযের ঘটনাও অনুরূপ। তিনি
শুরুমাত্র আত্মিক শক্তির বলে বলিয়ান হয়েই প্রথম যুগের উমাইয়া শাসকদের স্পষ্ট
রাজনৈতিক ও সামাজিক বে-ইনসাফীর আমুল পরিবর্তন সাধন করেন। তিনি
অন্যায়ের মূলোৎপাটন করে ইসলামের অন্তানিহিত সামাজিক নীতিসমূহের ভিত্তিতে
সাফল্যের সাথে স্মাজের পুনর্গঠন করেন। ইসলামের ইতিহাসের সেই মুহুর্তেই
অর্থনৈতিক ক্ষেত্রে একটা অলৌকিক ঘটনা ঘটতে দেখা যায়, যখন সমগ্র
মুসলির স্মাজে একটিও দরিদ্র ও অভাবগ্রস্ত লোক খুঁছে পাওয়া বায়নি।

ত্বতরাং ইসলাম আত্মিক শক্তিকে পরম গুরুত্ব দিয়ে থাকে। কারণ এটা এর বিরাট অলৌকিক কল্যাণ থেকে মানব সমাজকে বঞ্চিত করতে চার না—বিদিও ইসলাম অলসভাবে বসে থাকা পছন্দ করে না এবং এর লক্ষ্য হাসিলে জাগতিক মাধ্যম ব্যবহারও বাদ দের না। ইসলাম আব্যাজিকতার বিশ্বাস করে, তবে অলৌকিক কারামতের জন্য অলস প্রতীক্ষা পছন্দ করে না। এর চিরন্তন মূলুনীতি হচ্ছে: "কুরআনে বার নিয়ন্ত্রণ করা হয়নি আরাহ্ কর্তৃপক্ষের মাধ্যমে তা নিয়ন্ত্রণ করেন।"

অন্যদিকে কমিউনিজমের নির্বেশিত পথে অর্থনৈতিক লক্ষ্য অর্জনের চেষ্টা সাধনা করে নৈতিক মূল্যবোধের দিকে বা আত্মিক উন্নয়নের দিকে নজর দেওয়া প্রায় অসম্ভব ব্যাপার। কারণ কমিউনিজমে মানব জীবনের জন্য মাত্রাতিরিজ অর্থনৈতিক দিকে গুরুত্ব দেওয়ার কলে একদেশদর্শী উন্নয়নই সম্ভবপর হয় মাত্র। এটা এরপে এক চিকিৎসা, যার হারা শরীরের কোন একটি অন্ধ—যেনন হৃদপিও বা যকৃত—এমন ভাবে সফীত করে যে তার কলে দেহের অন্যান্য অন্ধ-প্রতাদের স্থম বিকাশ ও কার্যকারিতা ব্যাহত হয়।

আমরা জানি, এমন কিছু লোক আছেন যার। উপরোলিবিত ধারার ইসলাম
ও কমিউনিজনের মধ্যে এরপে দার্শনিক তুলনা পছ্ল করেন না। কারণ, তারা
মনে করেন যে, এমব তাজ্বিক আলোচনার কোন মূল্য নেই, এগুলোর গুরুত্ব
বা তাৎপর্য কিছুই নেই। তাদের কাছে শুধু বাস্তব সমস্যারই দাম রয়েছে এবং
সব রকমের তত্ত্বগত আলোচনার পরিবর্তে সেগুলোকেই যথাসম্ভব গুরুত্ব দিতে
হবে। তাদের মতে সব কিছুই শেষ পর্যন্ত ঠিক হরে যাবে এবং কোন জীবনপদ্ধতি গ্রহণের বেলার তাজ্বিক প্রশু বাদ দিয়ে শুধুমাত্র তার বাস্তবতাকেই বিরেচনা

করতে হবে। তাই তারা বাস্তব জীবনে ইসলাম ও কমিউনিজমের মধ্যে কি করে সংঘাত আসতে পারে তা ভেবে উঠতে পারেন না। তারা এ দুরের মধ্যে এরূপ কোন সংঘাতের মন্তাবনা অস্বীকার করেন।

শমস্যার তত্ত্বগত বা দার্শনিক দিক সধকে তাদের অনীহার নাথে আমর।
একমত নই। কারণ, তত্ত্বের দিক থেকে রাস্তবকে কোন দিনই বিচ্ছিন্ন করে দেখা
যায় না। যাই হোক, এদের বিবেচনার জন্য ইসলাম ও কমিউনিজমের মধ্যে
কতকণ্ডলো বাস্তব পার্থক্য আমর। এখানে তুলে ধরছি:

১. ইসলাম বিশ্বাস করে যে, মানব জাতির বংশ বিস্তারই মেয়েদের প্রধান কাজ। তাই এটা নেহারেত জক্ষরী তাগিদ ব্যতিরেকে (যেমন পিতা, তাই বা স্বামী না থাকলে) তার নিজ রাজ্য ত্যাগ করে কারখানা ও ময়দানে কাজ করাটা সমর্থন করে না। কিন্তু ক্ষিউনিজম মেয়েদের কারখানা এবং ময়দানে পুরুষের সমান পরিপ্রম করতে বাধ্য করে কমিউনিজমের অন্তানিহিত দর্শনে প্রাথমর মধ্যে কর্মক্ষেত্র ও মনস্তান্ত্রিক গঠনের ক্ষেত্রে পার্থক্য স্থীকার করে না। একখাটি আপাতত ভুলে গেলে ক্মিউনিস্ট অর্থনীতি মূলতই সর্বপ্রকার উৎপাদন বৃদ্ধির নীতির উপর নির্ভরশীল। এই বৃদ্ধি তর্থনই সম্ভব হয়, য়য়্বন সমাজের প্রতিটি ব্যক্তিই কারখানা, লেবরেটরী ও ময়দানে পরিপ্রম করে। সমাজের অন্যান্য সদস্যদের সাথে মেয়েদেরও এ ব্যাপারে সমান দায়ির গ্রহণ করতে হবে এবং তারা ওপু প্রস্বকালীন সমরেই এ দায়ির থেকে অব্যাহতি পাবে। এর ফলে বৃহদাকারের উৎপাদনের মত মন্তান-সন্ততি পালন ও ছেড়ে দেওয়া হবে রাষ্ট্রের হাতে।

স্থতরাং আমরা যদি কমিউনিস্ট অর্থনীতি গ্রহণ করি তার অন্যতম করা দাঁড়াবে এই যে, মেরেদেরকে তাদের ঘর ছেড়ে কাজের জন্য বাইরে যেতে হবে। এর অর্থই হচ্ছে: ইসলামের অন্যতম মৌলিক সংস্থা পরিবার ব্যবস্থার উপর নির্মানভাবে আনাত হানা হবে। অথচ এই পরিবার ব্যবস্থার উপরই ইসলামের নৈতিকতা ও অর্থনীতির সমস্ত কাঠামোটি দণ্ডায়মান এবং এটার মাধ্যমেই ইসলাম দেখাতে চার যে, মেরেদের প্রকৃত কাজ গৃহাভ্যন্তরে এবং পুরুষের কাজ বাইরে। বদি বলা হর যে, মেরেদের কাজের জন্যে যে ঘাইরে কার্থানার পাঠানোই হবে তা ঠিক নর। তবে বলতে হবে এটা এমন এক ব্যাপার হবে,

বভান পালনের সময়। সম্পর্কে 'ইয়লায় ও নারী' শীর্ষক পুতিকায় আবর। আলোচনা করেছি।

২. এর ছারা অবশ্য পরিবারের অভ্যতরে পারশারিক সহযোগিতার কথা অখীকার করা হয় না। যেনন কোন সমাজে কৃষক, প্রমিক, ইঞ্জিনিয়ার, ভাজার প্রভৃতির মধ্যে বিশেষ বিশেষ ভূমিকা সত্ত্বেও সহযোগিতা সম্ভবপর।

যার সাথে কমউনিজমের কোন সম্পর্ক নেই। কারণ কমিউনিস্টরা এ সম্পর্কে তাদের নীতি মোটেই জম্পষ্ট রাখেনি। উৎপাদন বৃদ্ধির প্রশ্রে একথা বলা যার যে, এটা কেশ ভাল কথা এবং মানবীয় অন্তিম্বের জন্য এর প্রয়োজনও রয়েছে কিন্তু এর জন্য কমিউনিস্ট অর্থনীতি প্রহণের কোন প্রয়োজন নেই। কারণ কমিউনিস্টরা নিজেরাও ইউরোপীয় ধনতন্ত থেকে উৎপাদন বৃদ্ধির উপায় হাওলাত করেছে। ইসলামী রাষ্ট্র প্রতিষ্ঠিত হলেও অর্থনৈতিক সমৃদ্ধির তাগিদে কৃষি ও শিল্প উৎপাদন বৃদ্ধির যাবতীয় আধুনিক পদ্ম গ্রহণে কোন বাধা থাক্বেনা।

২. ক্ষিউনিস্ট অর্থনীতি প্রলেতারিরেতদের পূর্ণাঞ্চ একনায়কত্বের উপর নির্ভরশীল। তার মানে হচ্ছে—বিভিন্ন নাগরিক কি কাজ করবে তা দ্বির করার অধিকার একমাত্র রাষ্ট্রের এবং সেখানে তাদের শক্তি বা রুচির কোন প্রশুই থাকবে না। যারতীয় চিন্তা, কর্ম ও সম্পর্কের বিষয়াদি এবং তাদের লক্ষ্য সরই নিরম্রণ করবে গুরুমাত্র রাষ্ট্র। এই পর্যায়ে আমরা একজন ব্যক্তির একনায়ক্ষর এবং রাষ্ট্রের (তথা প্রলেতারিয়েতের) একনায়ক্ষরের মধ্যকার পর্যক্র বুবতে চেষ্টা করব। কারণ একজন শাসকের পক্ষে এমনাট হতে পারে যে, তিনি কল্যাণপ্রতী, বিনয়ী চরিত্রের অধিকারী হবেন এবং দেশের কল্যাণ তাঁর প্রিয় হতে পারে এবং কোন বিষয় নির্ধারণ বা আইন প্রণয়নের সমর সং বা অসং জনপ্রতিনিধিদের সাথে পরামর্শও করতে পারেন। কিন্তু প্রলেতারিয়েতের বা রাষ্ট্রের ডিক্টেরণীপের পক্ষে এটা প্রায় অসম্ভবের শামিল। কারণ, এটা প্রধানত অর্থনীতির ব্যাপারে আগ্রহী এবং সে কারণেই কঠোর হন্তে সেই লক্ষ্য হাসিল করতে চাইবে। প্রলেতারিয়েতের একনায়ক্ষম্ব হারা একথাই বোরা যায়।

কমিউনিজমের উপরোল্লিখিত দোধকটের তালিকার আমর। আরও একটি
বিষর সংযোজন করতে পারিঃ এর কোন স্বর্গ্নু ভিত্তি নেই, বার কলে তত্ত্ব ও
বাস্তবে প্রারণই সংঘাত ঘটতে দেখা যার। বেমন গোড়ার দিকে গেটা সব রক্ষের
ব্যক্তিগত সম্পত্তি আমূল উচ্ছেদের ওকালতি করেছিল এবং সব রক্ষের ক্ম্যারীর
মজুরী সমান করে দেরার দাবী জানিরেছিল। কিন্তু বাস্তব ও অবস্থার চাপে এই
নীতি বর্জন করতে বাধ্য হয়েছিল। কারণ, অয়দিনের মধ্যেই দেখা গোলা
যে, কিছু পরিমাণ ব্যক্তিগত সম্পত্তির অনুমতি দেওয়। এবং উৎসাহ ও প্রনের
ভিত্তিতে প্রনিকদের মজুরীতে কিছুট। পার্থক্য রাধাই স্থবিধাজনক। এমনি
করে কমিউনিজম কার্ল মার্কসের দর্শনের দু'্টি মৌলিক নীতি পরিত্যাগ করে

রাশিরা ক্ষিউনিজনের প্রথম পর্যায়ে শিয়কেতে বুব পিছিয়ে ছিল। তাই এটা ইউরোপ থেকে অর্থনৈতিক উৎপাদনের সব পরা প্রহণ ও সন্ম করতে প্রমাস পার।

এবং ইন্লানের নীতির দিকে বেশ খানিকটা অগ্রসর হতে বাধ্য হয়। এই পরিস্থিতিতে আমরা মুদলমানরা কি করে একমাত্র বাস্তব জীবন ব্যবস্থা ইন্লাম পরিত্যাগ করতে পারি—অথচ মানবতা যখনই অন্য কোন ব্যবস্থা গ্রহণ করতে গোছে বাস্তবের ক্যায়াতে বারবার এদিকেই তাকে কিরে আসতে হয়েছে?

#### ইসলাম ও ভাববাদ [ Idealism ] )

আমাদের প্রারই জিজাস। করা হয়: "তোমরা মুসলমানরা যে ইসলামের কথা বলে বেড়াও, তা কোথার ? প্রকৃত প্রস্তাবে তা কি জীবনে কথনও বাস্তবায়িত হয়েছিল ? একথা তোমরা হরদম বলে বেড়াও যে, এটা একটা অত্যন্ত আদর্শ ব্যবহা, কিন্তু বাস্তব জীবনে এর কি কথনও অস্তির ছিল ? এর বাস্তব রূপ সম্পর্কে জিজাসা করা হলে রপুলে করীম (সা.) পুলাফারে রাশেনীন অথবা তার মধ্যেও প্রথম দুই থলীফার ক্ষুদ্র শাসনকাল ছাড়া কিছু দেখতে পাই না। বিশেষভাবে উমর বিন খাতাবের কথা বলতে, তিনি যে ইসলামের জীবন্ত প্রতীক ছিলেন তা বলতে তোমরা কখনো ফ্লান্ডি বোধ কর না। তোমরা তাকে উজ্জ্বল রঙে চিত্রিত করে থাক কিন্তু তার শাসনামলের অবন্থা সম্পর্কে বেজি নিলে আমর। তো ওপু "স্তুপের পর স্তুপ অন্ধকার" সামন্তবাদ, অসাম্য, নির্দাতন, প্রতিক্রিয়াশীলতা ও

<sup>&</sup>gt;. Idaalism প্রাচ্য ভবতে একটি অতি জনপ্রিয় শবদ। প্রাচ্যে এই শবদ দ্বারা 'আদর্শ-বাং' তথা এবন একটি ব্যবহা বোঝায়, যার সধ্যে সৰ রকমের ভাল বস্তুর সন্নিৰেশ রয়েছে। এর ब्लंड बड़े। खुलाहे हत्य छेठेत्व त्य, खायता बड़ेाटर बड़े खर्त देशनात्मत्र गांत्य छुनना कर्ताछ ना, কারণ আমর। এর বিরুদ্ধে প্রদত্ত যুক্তির আলোচেই আলোচনা করছি। পাশ্চাত্যে যে অর্থে একে ব্যবহার করা হর সেই 'ভাববাদ' অর্থেই আমরা এর ব্যবহার করছি। পাশ্চাত্য ব্যাঝ্যার এই আই-ভিনালিক্স তথা ভাববাদের অর্থ নাটির মানুষকে তার অনুষ্ট, বঞ্চনা, কুরা, দুংগ ও অবিচারের মধ্যে ভেলে রেখে ভাবের রাজ্যে উত্তে বেড়ানো এবং মানুষের এই সব অভিনাপ দ্রীকরণে কোন বান্তৰ প্ৰকেপ প্ৰহণ না করা। এতে জনগণকে এই সব অভিশাপের কৰলে অগহায়ভাবে ফেলে রারা হয়। এ কারণেই ইউরোপীয়র। যুক্তিগদত ভাবেই এই 'আইডিয়ালিজর' শব্দটা ৰুণ। কৰতে ভৱ কৰে। কাৰণ এতে প্ৰাত্যাহিক জীবনেৰ সাথে বাৰ সম্পৰ্ক নেই এৰক্ষ স্ব ৰভ বভ দাৰ্শনিক বুলি কপচিত্ৰে জনসাধারণকে সামস্তবাদের নির্যাতন ও জন্মান্য ব্য অত্যাচার-খনাচার সহ্য করে নিতে আহ্বান জানাত। এই সব তাত্ত্বিক বুলি কপচানো তর্ যে শন্য বাগাড়মবে-পর্যবিষ্ঠি হতে। তাই নয়, আদতেও এগুলো ছিল অর্থহীন। স্বাভাবিষ্ক-ভাবেই বাননীয় যুক্তি এই দার্শনিকতাকে দুণা করতে নিৰে। এই ঐতিহাসিক পটভ্যির কারণেই ইউরোপীরগণ সব রকমের আদর্শবাদকে উপহাস ও ধূণা করে। এই অবস্থাটাকে নিজেদের কাজে লাগাবার উন্প্র বাসনায় কমিউনিস্টগুণ ইনলামের বিরুদ্ধে এরূপ শুক্ষ ও শুনা ভাববারের অভিযোগ এনে নিজেমের মুর্বতাই প্রমাণ করে।

প\*চাদপদতা দেখতে পাই। তোমরা দাবী কর যে, শাসকগণ তাদের দায়িত্ব পালনে ব্যর্থ হলে ইসলাম জাতিকে তাদের শান্তিদানের অধিকার দেয়, কিন্তু, খুলাফারে রাশেদীনের পর শাসকদের পাস্তি দেওয়া তো দূরের কথা, জনগণকে শাসক মনোনমনের অধিকারটুকু কবে দেওয়া হয়েছিল? তোমরা আরও বল যে, ইংগলাম সম্পদের স্থাম বন্টন্সহ একটি ইন্সাফশন্ত অর্থনীতি দিয়েছে। কিছ নানুষে যানুষে পাৰ্যকা দূর করে, এমন কি খুলাফায়ে রাখেদীনের সময় কবে পূর্ণ শাম্য প্রতিষ্ঠা করা হয়েছিল? তোমরা বলে থাক যে, ইমলাম সমস্ত নাগরিককে কাজ দেওয়া বাষ্ট্রের জন্য বাধ্যতামূলক করে, কিন্তু মে সৰ লক্ষ লক্ষ বেকার লোক সেদিন ভিক্ষ, করে জীবন কাটাত অথবা আছীবন বঞ্চনা ও দারিদ্যোর মধ্যে জীবন কাটাতে বাধ্য হয়েছিল তাদের সম্পর্কে কি বনতে চাও? তোমর। নারীর অধিকারের কথাও বলে থাক, কিন্তু তারা কি প্রকৃত প্রভাবে কোনদিন এইসব অধিকার উপভোগ করেছে? এটা কি সত্য নয় যে, প্রতিকূল সামাজিক-অর্থনৈতিক পরিবেশের কারণে তারা কখনো তাদের অধিকার তোগ করতে পারেনি ? তোমরা বল যে, আনাহ্-ভীতির ফলশ্রুতি হিসাবে মানুযের আশ্বিফ বিকাশ সাধিত হয় এবং ভার ফলে শাসক ও শাসিতের মধ্যে এবং সমাজের বিভিন্ন শ্রেণীর মধ্যে ইন্সাফ ও ন্যায়পরায়ণতার আলোকে পারম্পরিক সহ-বোগিতার ভিত্তিতে একটি স্থলর সম্পর্ক গড়ে ওঠে, কিন্তু একটি দীমিত কালের কথা বাদ দিলে, কবে কোথায় এই আত্মিক উন্নয়ন সাধিত হয়েছিল ? দরিদ্রের অধিকার হরণ করে তাদেরকে বে-ইন্সাফী ও নিষ্ঠ্রতার শিকারে পরিণত পরার পথে ইসলাম কি কোন দিন প্রতিবন্ধক হয়েছিল ? জনগণের অধিকার পদদলিত করে তাদেরকে জিল্লতী ও অবনাননার মুখে ঠেলে দেওয়ার পথে এটা কি কখনও বাদ সেবেছিল ? মোটকথা, তোমরা এমন এক স্বপুরাজ্যের কথা বলে বেড়াও, বান্তবে যার কোন অভিত্ব নেই। যে গীমিত যুগের তোমরা এত ভক্ত ভাও ভধু একথাই প্রমাণ করে বে, কতিপায় অসাধারণ ব্যক্তিত্ব সম্পন্ন লোক এমন বিচ পরিমাণ অসম সাহসিক কাজ সম্পন্ন করেছিল, যা আর কারও পকে ক্রা সম্ভব নর। এটা একটা ব্যতিক্রম, কারণ পরবর্তীকালে এর পুনরাবৃত্তি কখনো ঘটেনি এবং সেরপ আর ঘটারও কোন সম্ভাবনা নেই।"

ক্ষিউনিস্ট ও তাদের সাঙ্গোপাজোরা এসব কথাই বলতে চার। দুর্ভাগ্যক্রমে অনেক মুসলমানও এ ধরনের প্রচারণার শিকার হন। কারণ তাদের সাম্রাজ্যবাদী মনিবের। তাদের যতটুকু শিক্ষা দিয়েছেন, তার বাইরে ইসলামের ইতিহাস সম্পর্কে আর কিছুই জানেন না বা পড়েন নাই।

পরবর্তী পর্যায়ে প্রবেশের আগে আমর৷ দু'ধরনের ভাববাদের মধ্যে একটি মৌলিক পার্থক্যের উপর গুরুত্ব আরোপ করতে চাই। বিশুত্ব ভাববাদ বলতে य। বোঝা योग्न, বান্তব জীবন-পরিবেশে তাকে কোনদিন প্রয়োগ বা রূপায়িত করার নজীর নেই। অপর পক্ষে আর এক ধরনের ভাববাদ (বা আদর্শনাদ) আছে যা সাকল্যের সাথে যে বাস্তবায়িত হতে পারে, তার ঐতিহাসিক প্রমাণ আছে। এটা এমন এক ধরনের আদর্শবাদ বা শুধু যে বাস্তবে রূপায়িত হতে পারে তা-ই নর, এর নিজম্ব গতি নিরন্ত্রণের ক্ষমতাও এটা রাখে। স্তরাং যে প্রশুটি আমাদের সামনে উপস্থিত হয় তা হচ্ছে: ইসলাম কি মূল্তই এমন একটি শ্বাপ্রিক আদর্শ যার বাস্তব অন্তিম্ব নেই, জগতে কোথাও বাস্তবে রূপায়িত হওয়ার শক্তি বার নেই এবং বার গোটা মতবাদটাই কতকগুলো কান্ননিক ও মনগড়া অলীক উপাদানে গঠিত ? অথবা এটা একটি বাস্তব জীবন-ব্যবস্থা ; তবে মানৰ ইতিহাসের সর্ব যুগে সমান সাকল্যের সাথে ও সম্পূর্ণ একই ধারায় একে রাপারিত করা চলে না ? এটা সুস্পষ্ট যে, এই দুই ধরনের আদর্শবাদের মধ্যে একটা বড় রকমের পার্ধকা রয়েছে। ইসলাম যদি মূলতই একটি কলনামূলক আদর্শ হয়, তবে ভবিষ্যতে সামাজিক পরিস্থিতি ও জীবন পরিবেশের যতই পরিবর্তন হোক, এর রূপায়ণের আর কোনই আশা নেই। কিন্তু এটা যদি একটি বাস্তব জীবন-ব্যবস্থা হয় এবং শুধুমাত্র বাহ্যিক জীবন-পরিবেশের কারণেই যদি এর ৰান্তব রূপারণ হয়ে থাকে, তবে সম্পূর্ণ স্বতম্ব কথা। সে অবস্থার জীবনের প্রতিকূল পরিবেশ পরিবতিত হয়ে অনুকূল অবস্থার স্ট হলে এর রূপায়ণের খুবই আশা রয়েছে। এখন, ইসলানের ব্যাপারে এ'দুরের কোন্টি শতা— আগেরটি না পরেরটি?

এ প্রশ্নের জবাব বঁজতে আমাদের বেশী দূর বেতে হবে না, কারণ বিষয়াট এত স্পষ্ট যে এতে কোনরাপ হিমতের অবকাশ নেই। মানব ইতিহাসের এক পর্যায়ে ইসলামের পূর্ণাংগ রাপায়ণ সম্ভব হয়েছিল, এতেই নিঃসন্দেহে প্রমাণিত হয় যে, এটার বাস্তব জীবন-ব্যবহা এবং মানুষের হারা এর পূর্ণাংগ বাস্তবায়ন সম্ভবপর। এর থেকে আরও প্রমাণ হয় যে, এর ভিত্তি কায়নিক বা অলীক কিছু নয়। মানুষ মূলত অতীতেও যা ছিল বর্তমানেও তাই রয়েছে—মানুষের প্রকৃতিতেও কোন পরিবর্তন হয়নি। স্ক্তরাং যা একবার ঘটেছে তা বারবার হটতে পারে। আরুনিক প্রগতিবাদিগণ বলেন যে, এরপটি আর ঘটবে না, স্ক্তরাং ইসলামী পুনর্জাগরণ একটি অসম্ভব ব্যাপার। আমরা সবিনয়ে তাদের প্রশু করতে চাই, তবে কি তারা বিশ্বাস করেন যে, ইসলামের প্রথম বুগে মানুষ নৈতিক

উন্নতির এমন উচ্চ শীর্ষে আরোহণ করেছিলেন, যা হাসিল করা মানুষের পক্ষে আর কথনো সম্ভব নর ? এরপে বজব্য তারা কি করে সমর্থন করতে পারেন, তারা নিজেরা ধর্বন দাবী করে থাকেন যে, মানবতা প্রতিনিয়ত প্রগতির পথে সামনে এগিয়ে চলেছে ?

খুলাফারে রাশেলীনের অনুত্রপ শাসন-ব্যবস্থা প্রথম দিকে একবার এবং পরে অত্যন্ত সংক্রিপ্ত সময়ের পরিধিতে, মেসন উমর বিন আবদুল আয়ীযের খিলাফতকালে, এমনি ছিটেকোটা দু'একটা পুনরাবৃত্তি ছাড়া আর মুসলিম ইতিহাসে দেখা যার না। এমনটি কেন ঘটলো তার উত্তর পেতে হলে আমাদের প্রশুটি পুঝানুপুঝারূপে বিবেচনা করতে হবে। ইতিহাসের পাতার এর উত্তর অবশ্য অত্যন্ত কুম্পাই ভাষার লিপিবদ্ধ রয়েছে। কখনো এর জবাব মেলে মুসলিম বিশ্বের কোন হানীর ঘটনার আকারে, আবার কখনো মানবতার জীবন-ইতিহাসে উন্তাসিত কোন শাশুত সত্যের আকারে।

এ ব্যাপারে আমাদের অবশ্যই নীচের দু'টি তথ্য বিবেচনা করতে হবে। প্রথমত ইমলামের সাহায্যে মানবতার যে বিপুল অপ্রগতি সাধিত হয়েছিল এবং খুলাফায়ে রাশেদীনের আমলে ইমলাম একে বর্বরতার যে অতল গছরে থেকে নৈতিক উৎকর্ষের উচ্চ শিখরে উন্নীত করেছিল তা ছিল এমন এক ঘটনা, জীবনের মাধারণ সূত্র ঘারা যার কোন ব্যাখ্যা চলে না। ইমলাম এই পৃথিবীতে যেসব অসাধ্য সাধন করেছে, এটি ছিল তারই অন্যতম। কিছ এটা সম্ভব হয়েছিল ইমলামের প্রাথমিক যুগের নায়কদের বহু বৎসরের প্রস্তুতি ও সামপ্রিক নৈতিক সাধনার কলে। তাদের ব্যক্তিগত ও সমষ্টিগত জীবনে তাঁরা এই অসম্ভবকে সম্ভব করে তুলেছিলেন যে, তাঁরা সেই মহান আদর্শের জীবন্ত প্রতিমূতি হয়ে দাঁ।ড্রেছিলেন।

কিন্ত ইসলাম এমন তড়িৎ গতিতে পৃথিবীতে বিস্তার লাভ করে যে, এর পূর্বের বা পরের কোন যুগে বিভিন্ন ঐতিহাসিক আন্দোলনের ইতিহাসে তার কোন নজীর নেই। কমিউনিস্ট ও জড়বাদীরা মানব ইতিহাসের জড়বাদীরা অর্থনৈতিক ব্যাখ্যা দিতে অত্যন্ত পটু, কিন্ত তারাও তাদের তত্ত্ব দিয়ে ইসলামের এই অলৌকিক বিস্তৃতির কোন ব্যাখ্যা দিতে পারবে না। ইসলামের এই ক্রত প্রসারের কলে এমন অনেক জাতি এর আওতাতুক্ত হয়, যারা ইসলামের প্রকৃত মর্মবালীর সাথে ভালভাবে পরিচিত হয়নি এবং এর সামাজিক, অর্থনৈতিক ও রাজনৈতিক ব্যবস্থার প্রকৃত তাৎপর্যও অনুধাবন করতে পারেনি। দুর্ভাগ্যবশত প্রথম যুগের আরবীয় মুসলমানদের মত এই সব মুসলমান সরকারের পক্ষে

নও-মুসলিমদের মধ্যে আদর্শগত তালিম বা নৈতিক শিক্ষার ব্যবস্থা করাও সম্ভব হয়ে ওঠেনি। কলে মুসলিম জাহানের সীমা বেড়ে যায়, বিশ্বাসীদের সংখ্যাও বৃদ্ধি পায়; কিন্তু নব দীক্ষিতদের অধিকাংশের অন্তরে ইসলামের আদর্শ ও শিক্ষা প্রবেশ লাভ করতে পারেনি। ইসলামের অনুশাসন পদদলিত করতে শাসক-দেরও তাই আর জনমতের তোয়াঝা করতে হয়নি। তারা জনসাধারণের অধিকার হরণ করে সর্বপ্রকার স্বুসুম-নির্যাতনের মুখে তাদের নিক্ষেপ করে। উমাইয়া, আক্রাসীয়, তুর্কী ও মামলুকদের ইতিহাসে এই একই ঘটনার পুনরাবৃত্তি ঘটে। মুগঠিত ও জানদীপ্র জনমতের অনুপশ্বিতিতে তারা সহজেই ইসলামকে খেলার পুতুলে পরিণত করে জনগণের অধিকার হরণ করতে সক্ষম হয়।

ষিতীয়ত মানৰ জীবনে ইসলাম যে বিরাট অগ্রগতি সাধন করে, তাকে কিছুতেই একটি সাধারণ বা স্বাভাবিক ঘটনা বলে বর্ণনা করা যায় মা। কারণ এটা মানবতাকে জীতদাস ও ভূমিদাস প্রধার নিমুত্ম পঙ্ক থেকে টেনে তুলে। এ যাবত পৃথিবীতে মানুষ যত রক্ষমের সমাজ ব্যবস্থা পর্য করেছিল তার তুলনায় শ্রেষ্ঠতম ইনসাফ-সন্মত সমাজ ও রাষ্ট্র উপহার দিয়েছে। বেপরোয়া প্রবৃত্তি-তাড়না থেকে মানবতাকে মুক্তি দিয়ে ইসলাম মানব ইতিহাসে নৈতিক উলমনের উচ্চতম শিধরে একে উলীত করে।

ইসলামই মানুষকে প্রথম যুগে এই অত্যাশ্চর্য স্থ-উন্নত নৈতিক উৎকর্ষ হাসিল করতে সাহাব্য করেছিল। রসূলে করীম (সা) এবং তাঁর সাহাবা-গণের জীবনে যে আম্মিক শক্তির উন্যোধ ঘটেছিল, ইতিহাসে তার অন্য কোন দৃঠান্ত নেলে না। এই শক্তি মানুষকে এত উচ্চমানে উন্নীত করেছিল, যা সাধারণ-ভাবে হাসিল করা সম্ভব ছিল না। এর ফলে তারা এমন সব অসাধারণ কাজ করতে সক্ষম হয়েছিল যা রীতিমত অলৌকিক বলে মনে হবে। যথন এই জীবন্ত আমু তুতিতে ভাটা পড়ল, জনগণ তাদের নৈতিক ও আধ্যাম্বিক অন্তিম্বের স্থউচ্চ আসন থেকে বিচ্যুত হয়ে তাদের পূর্বতন অবস্থার অধঃপতিত হল। যদিও এর পরও তারা আলাহার রওশনিতে বওশনির একটা স্কুলিক অকুণু রাখল। এই আলাহ্র রওশনিতে উদ্ভাসিত ইতিহাসের পাতাগুলির দিকেই আমরা আমাদের বন্ধু সহমাত্রীদের দৃষ্টি আকর্ষণ করতে চাই। কিছ এর জন্য ইসলাম প্রবৃতিত পরিবর্তনের ন্যায় মানব জীবনে সামান্যতম পরিবর্তন আনতে হলেও স্বয়ং বসূল (সা) ও তাঁর সাহাবাদের উপস্থিতি অপরিহার্য বলে যারা মনে করেন তারা জুল করেন। কারণ, রাজনৈতিক ও অর্থনৈতিক সম্পর্কের ক্ষেত্রে তেরশ' বছর পূর্বে যা ছিল অলৌকিক ঘটনা, সাধারণভাবে মানবতা অথবা বিশেষভাবে

মুসলিম জাতি শতান্দীর পর শতান্দী ধরে যে অভিজ্ঞতা অর্জন করেছে ,তার কল্যাণে এখন এটা এমন এক ব্যাপারে পরিণত হয়েছে, যা সমাধা করতে মানুষ সম্পূর্ণ সক্ষম। স্থতরাং প্রথম যুগের মুসলমানদের জীবনে স্থউচ্চ নৈতিক আদর্শের কথা সারণ রেখে আমরা যদি ইসলামকে আধুনিক জীবনে প্রয়োগ করতে চাই, তাহলে আমাদেরও যে যে যুগের মত অলৌকিক তড়িং-গতিতেই অগ্রসর হতে হবে তার কোন মানে নেই। কারণ বিভিন্ন দিকে মানুষের লব্ধ বিপুল অভিজ্ঞতা ও অগ্রগতি আমাদেরকে ইসলামী আদর্শের স্থউচ্চ শিখরের অনেকটা নিকটবর্তী করে তুলেছে। ফলে এর বান্তবায়ন এখন অনেক সহজ্ঞতর হয়ে উঠেছে এবং এ কাজের জন্য প্রয়োজনীয় শ্রমও সহজ্ঞসাধ্য হয়ে উঠেছে। আধুনিক জীবনধারা থেকে কয়েকটি দৃষ্টান্ত দিলেই আমাদের কথার সত্যতা প্রমাণিত হবে।

আধুনিক যুগের অধিকাংশ জাতি সাধারণ নির্বাচনের মারকত তাদের শাসক নির্বাচিত করে থাকে। জনসাধারণের প্রতি তাদের কর্তব্য পালনে তারা ব্যর্থ ছলে জনগণ তাদের সামৃপেণ্ড বা ডিস্মিস্ও করতে পারে। কিন্তু তেরশ' বছর পূর্বে ইসলাম ধে রাই্বরাবত্ব। প্রবর্তন করেছিল, এটা তারই একটি গুরুত্বপূর্ণ বিধানের আধুনিক প্রয়োগবিধি মাত্র। ধলীকা আবু বকর (রা.) ও উমর (রা.)-এর যুগে এটা অবশ্যই অলৌকিক ব্যাপার ছিল, কিন্তু আমাদের আধুনিক বিশ্বে এটা তা নয়। আমরা যদি আমাদের জীবনে এটা গততার সাথে কার্যকর করতে চাই তবে এর বান্তবায়ন আমাদের জন্য অতি সহজ। আমরা যদি এটা ইংলগু বা আমেরিকা থেকে নিতে পারি তবে ইসলামের নামে কেন গ্রহণ করতে পারব না—বিশেষত এটা যখন ইসলামের মধ্যে এমনিতেই রয়ে গেছে ?

তারপর রাই কর্তৃক তার কর্মচারীদের মৌলিক প্রয়োজন পূরণের প্রশা।
এ ব্যাপারেও রসূলে করীম (সা)-এর স্থাপ্ট নির্দেশ রয়েছে যে, রাষ্ট্রের সমস্ত
নাগরিকের মৌলিক প্রয়োজন পূরণের ব্যবস্থা করতে হবে। বিংশ শতাবদীতে
ক্মিউনিজম এই বিধানটি কার্যকরী করেছে; কিন্তু এটা ইসলাম পূর্বেই কার্যকরী
করতে সক্ষম হয়েছিল—অথচ ক্মিউনিজম প্রনেতারিয়েতের একনায়ক্ষ কারেম
না করে উক্ত বিধান কার্যকর করতে পারেনি। রাষ্ট্রের কর্মচারীদের জন্য মৌলিক
প্রয়োজন পূরণের নিশ্চয়তা বিধান যদি আমরা করতে চাই তার জন্য আমরা
ইসলামের নেতৃত্ব অনুসরণ না করে কমিউনিজমকে অনুসরণ করতে যাব কেন ?

স্থতরাং চূড়ান্ত বিশ্লেষণে আমরা যে সমস্যাটির সম্মুখীন হচ্ছি তার মধ্যে রয়েছে একটি মৌলিক প্রশু। কোন বিশেষ সামাজিক-অর্থনৈতিক ও রাজনৈতিক

ব্যবস্থার বাস্তবায়ন সম্ভব কি না ? এটাই একমাত্র মাপকাঠি, যার ভিত্তিতে কোন ব্যবস্থার বাস্তবতা বা অবাস্তবতার বিচার হবে। এই দৃষ্টিভদীতে বিচার করলে আমরা দেখতে পাব যে, ইসলামী জীবন-ব্যবস্থা প্রকৃত প্রস্তাবে একটি বাস্তব জীবন-ব্যবস্থা। কারণ, পৃথিবীর বুকে এটাই সর্বপ্রথম ব্যবস্থা, যা মানব-জীবনে বাস্তব ক্ষেত্রে প্রয়োগ করা হয়েছিল।

কমিউনিস্ট ও তাদের স্বগোত্রীয়রা বলে বেড়ায় যে, আধুনিক জীবন বৈজ্ঞানিক ভিত্তির উপর প্রতিষ্ঠিত আর ইসলাম ভাবাবেগ ও সদিচ্ছার ভিত্তিতে প্রতিষ্ঠিত ব্যবস্থা—একথার মূলেও কোন সত্য নেই। এটা যে নির্জ্ঞলা মিধ্যা তা একটা বিষয় গেকেই বোঝা যার—ইসলামী আইন মোটেই মানুষের অনুভূতি বা ভাবাবেগের উপর নির্ভর করে না। অনুরূপভাবে প্রথম যুগের খলীফাগণ তাঁদের পরিষদের সঙ্গে পরামর্শকানে অথবা আইনের ব্যাধ্যা ও ইসলামী আইনের প্রয়োগ কেত্রে কয়নাবিলাস বা মানুষের মজির উপর তাঁদের সিদ্ধান্ত ছেড়ে দিতেন না।

প্রকৃত ব্যাপার হচ্ছে, ইসলাম শুরু আইনের উপর নির্ভর করে না। তা অবশ্যই নানারূপ আইন রচনা করে, কিন্তু সর্বপ্রথমে এটা চার মানুষকে ভেতর থেকে সভা করে তুলতে। কারণ তার দ্বারাই আইন প্রয়োগ করা হলে তারা তাকে স্বেচ্ছার মেনে চলবে—শুরুমাত্র সরকারের বাহ্যিক ভরে নর, নিজের মধ্যকার নৈতিক তাগিদেও। রাজনীতির জগতে মানুষ এ পর্যন্ত যা কিছু হাসিল করেছে এটা নিঃসন্দেহে তার মধ্যে সর্বশ্রেষ্ঠ কৃতিছ। কিন্তু আইন সর্বন্ধণ মণ্ডজুদ রয়েছে এবং যখনই সাধারণ কল্যাণের জন্য প্রয়োজন হয় তা ব্যবহার করা হয়। এরপ ক্ষেত্রে এটা ব্যক্তি ও দল-নিবিশেষে কিভাবে প্রয়োগ করা হয়, সে সম্পর্কে খলীকা উসমান (রা) বলেছেন: "কুরআন যা নিয়ন্ত্রণ করে নাই আলাহ্ তার নিয়ন্ত্রণ করেন সরকারের মাধ্যমে।"

কতক লেখক ইসলামের পুনরুজ্জীবন যে সম্ভব নয় তার কারণ ব্যাখ্যা করতে গিরে যুক্তি দেন যে, উমরের মত লোক সব সমর জন্মগ্রহণ করেন না; আর অনুরূপ ব্যক্তির ব্যতিক্রম এবং ইতিহাসে যখন-তখন এরপ ব্যক্তির দেখা যার না। কিন্তু যুক্তির এই ধারা তাদের মন্তিকের শুন্যতাই প্রমাণ করে। কারণ, ইসলামী আইন প্রয়োগের জন্য আজ আমাদের প্রয়োজন ইসলামের প্রতিনিধিক্ষানীয় চরিত্র—ব্যক্তিগত উমর নন, বরং তাঁর রচিত আইন ও আইনের নজীর। দ্টাতম্বরূপ বলা যার, উমর হকুম দিয়েছিলেন যে, কেন্ট যদি কোন বাহ্যিক অর্থনৈতিক বা সামাজিক চাপের ফলে চুরি করে থাকে বলে প্রমাণ হয় তবে তার হাত কাটা যাবে না। এই আইন বাস্তব ক্ষেত্রে প্রয়োগের জন্য নিশ্চরাই

উমরের মত লোকেরই যে একেবারে প্রয়োজন তা নয়। ইসলামের একটি বিধান রয়েছে যে, সন্দেহের ক্ষত্রে শান্তি দান পরিহার করতে হবে, আর উপরোক্ত বিধানে উমর ইসলামী ব্যবহার-শাস্ত্রের উক্ত মূল্নীতিরই ব্যাধ্যা দিয়েছেন মাত্র। উমর আমাদের মধ্যে নেই বলেই যে আমাদের বাস্তব জীবনে আমরা এই নীতি রূপান্তিত করতে পারব না, এমন তো কোন বাহ্যিক বা অভ্যন্তরীণ বাধা নেই।

খনুরপভাবে উমর আরও আইন করেছিলেন যে, ধনী লোকদের উদ্ভ সম্পদ বাজেরাপ্ত করে ত। দরিদ্রদের মধ্যে বন্টন করে দেওয়ার অধিকার শাসকের আছে। এ নিয়মটা বর্তমানে ইংলপ্তেও চালু করা হল্মছে। এটা চালু করতে ইংলণ্ডে একজন উমরের দরকার হয়নি—তাতেই বোঝা যায় আৰু নিক বিশ্বে এটা বান্তবায়ন্যোগ্য। তাঁর এই আইন ছিল কুর্আনেরই একটা আয়াতের ভিত্তিতে রচিত—"সম্পদ যেন কিছুতেই গুধুমাত্র ধনীদের হাতে আবতিত না হয়।" (৫৯: ৭)। উষর আরও বিধান দিয়েছিলেন যে, গভর্নরদের সম্পদ কিভাবে অজিত হয়েছে, তা তদস্ত করে দেখার অধিকার রাষ্ট্রের আছে; রাষ্ট্র খুঁজে খুঁজে দেখবে--সম্পদ কি তাদের নিজেদের, না সরকারী তহবিল হতে তসক্রপ করা অথবা অনৈধভাবে অভিত। এটা আজকের বিশ্বে প্রায় সার্বজনীন ব্যাপার হয়ে দাঁড়িয়েছে, যদিও এই বিশ্বে উমর উপস্থিত নেই। তিনি আরও নিয়ম করেছিলেন যে, পারত্যক্ত শিশুর রক্ষণাবেক্ষণের দায়িত্ব নেবে রাষ্ট্র এবং রাষ্ট্রীয় তহবিল থেকে যাবতীয় ব্যয় নির্বাহ করা হবে। কারণ, তার পিতা-মাতার পাপের জন্য তাকে দায়ী করা চলে না অথবা তাকে কট দেওয়া চলে না। ইউরোপ এবং আমেরিকাও এই সত্যকে স্বীকার করে নিয়ে বিংশ শতাব্দীতে এ বিষয়ে আইন তৈরী করেছে। এতে করে আরেকবার প্রমাণিত হল যে, এই আইন প্রয়োগের জন্য উমরের উপস্থিতি অপরিহার্য নয়। উমরকে তো আমাদের এখন্যে প্রয়োজন নয় যে তিনি একজন ব্যক্তিরশালী লোক ছিলেন বরং এজন্যে যে, তিনি ইসলামের প্রথম যুগের একজন নেতৃস্থানীয় আইনজ ছিলেন এবং ইসলামের মর্ম ও শিকার ছার। গভীরভাবে অনুপ্রাণিত হরেছিলেন। তাঁর ব্যক্তি-গত জীবন সম্পর্কে এতটুকু বলা যায় যে, তা আমরা অনুসরণ করলে উপকৃত হব। কারণ এতে করে আমর। জীবনের উচ্চতর সোপানে আরোহণ করতে অনুপ্রেরণা পাব এবং দর্ব যুগের মুদলমান এ থেকে অনুদরণের জন্য এক মহৎ শিক্ষা লাভ করবে। কিন্তু তাঁর ব্যক্তিগত দৃষ্টান্ত অনুসরণ করতে আমরা যদি বার্থ ও হই, তাঁর রচিত আইন পালন করলেও বাস্তব জীবনে আমাদের জন্য যথেষ্ট भूति अस्तितिकार सम्पूर्णिक वस हात हो। हात विशेष सामितिकार

হবে। কারণ আমরা এর ফলে অন্যান্য জাতির নিকট থেকে ধার করা আইন ও শাসনতন্ত্রের অন্ধ অনুকরণের বদলে নিজেদের পারে দাঁড়াতে পারব।

व ছाড়াও ইসলাম সম্পর্কে আর একটি মস্ত তুল বোঝাবুঝি রয়েছে। কেট কেট বলেন যে, খুলাফায়ে রাশেদীনের সময় ছাড়া আর কোন দিন ইসলাম পূর্ণরূপে প্রতিষ্ঠিত হয়নি। একথা সত্য যে, খুলাফায়ে রাশেদীনের পর উয়য় বিন আবদুল আযীয়ের সংক্ষিপ্ত ধিলাফতকাল ব্যতীত আর কথনে। ইসলাম প্রকৃত চেহারায় প্রতিষ্ঠিত হয়নি। তবে একথাও ঠিক নয় য়ে, খিলাফতে রাশেদার পর একটি য়য়্ম ও জীবন-পদ্ধতি হিসাবে ইসলামের অভিন্ত নেই। পরবর্তী বছরভানতে ভুধুমাত্র সরকারের মধ্যেই ইসলামের দৃষ্টিতে আংশিক বা পূর্ণ অধঃপতন ঘটেছে। সমাজের অবশিষ্ট অংশ পূর্বের ন্যায় ইসলামী থেকেছে। এ সমাজ কোন দিন মানুষকে ধনী, নির্ধন অথবা মালিক, গোলাম প্র্যায়ে বিভক্ত হতে দেয়নি। তারা বরং একটা সার্বজনীন প্রাত্ত্বের বদ্ধনে আবদ্ধ থেকেছে এবং একে অন্যের সাথে মিলে মিশে কাজ করেছে এবং তার ফল ভোগ করেছে।

মুসলিম বিশ্বের সর্বত্র মুসলিম তু-খণ্ডের আইনই প্রাধান্য লাভ করেছে; ইউরোপের মত সামন্ত প্রভুদের দয়ার উপর জনসাধারণকে ছেড়ে দেওয়া হয়ি। ইসলামের ঐতিহ্য বজায় থেকেছে এবং শক্রদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ পরিচালনাকালেও এ ঐতিহ্য মুসলমানর। পালন করেছে। ক্রুসেডের ইতিহাস, বিশেষ করে মালাই উদ্দীন আইউবীর আমলের ঘটনাবলী পর্যালোচনা করলেই এ কথার সত্যতা প্রমাণিত হবে। পরবর্তীকালে ও আন্তর্জাতিক চুজ্জি পালনের ক্ষেত্রে মুসলমানদের আচরপ মহান ও গৌরবজনক ছিল। জ্ঞান-বিজ্ঞানের প্রতি তাদের আগ্রহ এবং সভ্যতা সম্পর্কে তাদের অকুন্ঠ শ্রদ্ধার কারণে মুসলিম বিশ্ব জ্ঞান-বিজ্ঞান ও প্রশিক্ষকলা চর্চার প্রধান কেন্দ্র হরে দাঁড়ায়। ইসলামের প্রজ্ঞানিত জ্ঞানের দীপ্র মশালই সমগ্র ইউরোপকে আলোকিত করে তাকে প্রগতি ও উর্য়তির প্রথে এগিয়ে নিয়ে যায়।

পাশ্চাত্যে বেরাপ খারাপ অর্থে ভাববাদ বোঝানো হয়, ইসলাম সেরাপ কোন মতবাদ নয়। এটা বরং একটা নিখুঁত বাস্তব ব্যবস্থা, যা একবার মানুষ পর্থ করে দেখেছে। স্থতরাং তেরশ' বছর পূর্বে যে ভাবে একে একবার রূপায়িত করা হয়েছিল, পরবর্তীকালে লব্ধ অভিজ্ঞতার সাহায্যে সহজেই সেরাপ গাফল্যের সাথে আজও একে রূপায়িত করা সম্ভব। নবলব্ধ অভিজ্ঞতা বরং এর উপলব্বির পথ মানুষের জন্য আরও সহজ ও নিকটতর করে দিয়েছে। অপর পক্ষে কমিউনিজম সম্পর্কেই বলা চলে যে, এটা একটা কল্পন-প্রধান আদর্শবাদ, শার সফল প্রয়োগ এ পর্যন্ত কখনও হয়নি। আমাদের বলা হয়, প্রকৃত কমিউনি-জনের ন্তর এখন আসেনি, দুনিয়াই নাকি কেবল ধীরে ধীরে সেদিকে এগিয়ে যাচ্ছে। যথন সমগ্র বিশ্বকে একটিমাত্র বিশ্ব কমিউনিস্ট রাষ্ট্রের আওতাধীনে আনম্বন করে এর সমস্ত নাগরিকদের মধ্যে সম্পদের সম-বন্টন করা হবে, তথনই নাকি কমিউনিজমের আসল গুর-হাসিল করা হবে। তখন বড ও ছোটর মধ্যকার শ্রেণী-সংগ্রাম চিরতরে দ্রীভত হবে। কারণ, সম্পদের অসম বন্টন্ই শ্রেণী-সংগ্রামের একমাত্র কারণ।

क्मिडेनिम्हे चशुत्राका वकाँह कहाना-ताका, या वह माहित श्रिवीटड क्लानिनहे বান্তবায়িত হয়নি এবং হবে না। এই মতবাদ যে মনে করে, একইরূপ উৎ-পাদন-যন্ত্র দিয়ে মানুষকে কখনে৷ কৃত্রিমভাবে সমান করা বাবে না এবং মানুষের মধ্যে সম্পদের সমবন্টন হলেই সব শ্রেণী-সংঘাত খত্ম হয়ে যাবে এবং শানবতা শ্রেণী-সংগ্রাম ছাড়। প্রগতির পথে অগ্রসর হতে পারে না-এর সবকটি ধারণাই ভিত্তিহীন ও অসত্য। এ এমন এক ভাববাদের প্রতিনিধিত্ব করে, যা ভবুমাত্র আহম্মকদেরই চিত্ত জয় করতে পারে, জডবাদের নামে কল্লনার জগতে এর স্থাষ্ট হয়েছে এবং পরিহাদের বিষয় এই যে, বৈজ্ঞানিক দীতি ও জীবনের সত্যের উপর একে প্রতিষ্ঠিত বলে দাবী করা হয়।

A CONTRACT OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF T

# ইসলাম ও যৌন অবদমন

. बाद माना श्रीतीय कर्नाच सर्वाच सर्वाच सर्वाचित नक स्तं, संस्थ कविति-

পাশ্চাত্য মনোবিজ্ঞানীরা অভিযোগ করেন বে, ধর্ম মানুমের জীবন-শক্তি অবদমিত করে তার জীবনকে নিস্পাণ করে তোলে। কারণ ধর্মীয় লোকদের মনে এক প্রকার বিশেষ পাপবোধ থাকে, যার কলে সে পাথিব সমস্ত ক্রিয়াকর্মকেই দুঘণীয় মনে করে এবং মনে করে জীবনের আনন্দ-উপভোগ থেকে দূরে সরে না থাকাই পাপ। ঐ সব মনোবিজ্ঞানী আরও বলেন যে, ইউরোপ যতদিন ধর্ম মেনে চলত ততদিন অজ্ঞতার অন্ধকারে নিমজ্জিত ছিল, কিছ মধনই সে ধর্মের শৃথলৈ থেকে নিজেকে মুক্ত করল, এর ভাবাবেগ মুক্তি পেল এবং উৎপাদনের ক্ষেত্রে সে বিশায়কর সফলতা লাভ করল।

এ-সব মনোবিজ্ঞানী প্রারই বলেনঃ তোমরা কি আমাদের ধর্মের দিকে কিরে
থেতে বল ? আমরা প্রগতিবাদীরা যে জীবন-শক্তি মুক্ত করে দিয়েছি, তাকে কি
তোমরা শৃঙ্খলিত করতে বল ? কোন্টা তাল কোন্টা মন্দ এ-সব কথা অপ্তপ্রহর
সমরণ করিয়ে দিয়ে তোমরা কি তরুণদের জীবন বিষিয়ে তুলতে চাও ?

ইউরোপীয়রা তাদের ধর্ম সম্পর্কে যা ইচ্ছে বলুক; আমরা সেটা বিশ্বাস করি না করি, তাতেও বড় একটা আসে যায় না। কারণ আমরা সাধারণভাবে ধর্ম সম্পর্কে আলোচনা করছি নাঃ আমরা আলোচনা করছি ইসলাম সম্পর্কে।

ইসলাম জীবন-শক্তি অবদমন করে কিনা, এটা আলোচনা করার পূর্বে 'অবদমন' কথাটার ব্যাখ্যা হওয়া উচিত। 'কালচার্ড' এবং 'অর্থ-শিক্ষিত' উভয় দলই এই শব্দটির অপব্যাখ্যা ও অপপ্রয়োগ করেছেন।

মৌলিক প্রবৃত্তিমূলক কাজ থেকে বিরত থাকার ফল অবদমন নর। প্রবৃত্তিভাত কাজকে নোংরা বলে বিশ্বাস কর। এবং এরপ কোন তাগিদ যে মানুষের
মন ও চিন্তাকে প্রভাবিত করতে পারে, তার অস্বীকৃতি থেকেই অবদমনের উত্তব
হয়। এই অর্থে অবদমন হচ্ছে অবচেতন অনুভূতি এবং প্রবৃত্তিজাত কাজাট
সম্পাদন করেও হয়ত তার থেকে মুক্তি পাওয়া যার না। বে ব্যক্তি প্রবৃত্তিজাত
কাজ সম্পাদন করে অথচ মনে করে যে, সে একটি খারাপ ও নাংরা কাজ
করছে, সে যদি দিনে বিশ বারও সে কাজাট করে তবুও সে অবদমন রোগ

পেকে মুক্তি পান না। প্রতিবার এরপে কাজ করেই—কী সে করেছে এবং কী তার করা উচিত ছিল—এদুইয়ের মধ্যে একটা মানসিক সংঘাতে সে ভুগবে। সচেতন ও অবচেতন মনের এই বে ছন্দ-সংঘাত—এ থেকেই জটিলত। ও মনন্তাত্ত্বিক বিশুঙালা স্বাষ্টি হয়।

অবদমনের এই সংজ্ঞা বর্তমান লেখক আবিকার করেন নি। এই সংজ্ঞা দিয়েছেন ক্রন্তেচ, যিনি আজীবন ধর্মকে এই বলে সমালোচনা করেছেন যে, ধর্ম মানুষের ক্রিয়াকলাপ দমন করে। ক্রন্তেচ তাঁর 'খ্রি কন্ট্রিবিউশনস টু সেক্সুরাল খিয়োরী' নামক গ্রন্থে (পূর্চা ৮২) বলেন যে, "অবচেতন, অবদমন ও প্রবৃত্তিজাত কাজ থেকে বিরত থাকা — এ দুইনের মধ্যে পার্ধক্য করার প্রয়োজন আছে, কারণ এটি তো কাজ সাময়িকভাবে বাদ রাখা।"

এখন আনরা বুঝতে পারছি যে, প্রবৃত্তিসঞ্জাত কাজ সম্পাদন থেকে সাময়িক-ভাবে বিরত থাকা নয়, এই কাজকে নোংর। মনে করা থেকেই অবদমনের উৎপত্তি। এবারে অবদমন ও ইসলাম সম্পর্কে আলোচনা করা যাক।

প্রাকৃতিক তাগিদ স্বীকার করে নেওয়া এবং তাকে পরিচ্ছা ও স্থস্থ বিষয় বলে বিবেচনা করার ব্যাপারে ইসলামের মত আর কোন ধর্মই অত অকপট নয়। পবিত্র কুরআন বলে:

জ্বীলোক, সন্তান-সন্ততি, স্বর্ণ-রৌপ্যের ন্তুপ, তেজী ঘোড়া, গৃহপালিত জন্ত কর্মণবোগ্য জনি—এ সবকেই মানুষের কাছে আকর্মণীর করে দেওয়া হয়েছে। (৩:১৪)

এই আয়াতে কুরআন পাথিব কামনা-বাসনাকে বাস্তব বলে স্বীকৃতি দিয়েছে এবং এগুলোকে মানুষের চোখে আকর্ষণীয় বলে ঘোষণা করেছে। এই সব কামনাকে আপ,উকর বলে নি, এগুলোকে নিরুৎসাহিত্ত করেনি।

এ-কথা সত্য যে, ইসলাম মানুষকে এই সব কামনার নিকট আল্পসমর্পণ করতে বা এগুলোর গোলামে পরিণত হতে অনুমতি দেয় না। প্রত্যেকেই মদি তার প্রবৃত্তির গোলাম হয়ে যায়, তবে জীবন ভুল পথে এগিয়ে যাবে। মানবতা উন্নতি ও প্রগতি কামনা করে, বেপরোয়া প্রবৃত্তির পালায় পড়ে মানুষ্ যদি তার সমস্ত শক্তির অপচয় করে কেলে ও পশুদ্বের তবে নেমে যায়, তাহলে মানবতা কোনদিনই তার উপরোক্ত লক্ষ্য অর্জন করতে পারবে না।

ইসলাম কোন দিনই মানুষকে পভজের ভরে নেমে থাবার অনুমতি দের না। কিন্তু এর সাথে অবচেতন অবদমনের পার্থক্য রয়েছে; কারণ ওতে মনে কর। হয়, এই সৰ প্ৰৰৃত্তি মাত্ৰই নোংৱা এবং পৰিত্ৰতা ও শুদ্ধির নামে এমন কি ঐ সৰ চিন্তা থেকেও মানুম্বকে সরিয়ে রাখতে চেষ্টা করা হয়।

মানবাশ্বার বিচারে ইসলাম নীতিগতভাবে সমস্ত স্বাভাবিক আবেগকে
স্বীকার করে নের এবং সেগুলো দমন করে অবচেতন স্তরে আটকিয়ে রাখে
না। ইসলাম এই সব প্রবৃত্তিমূলক কাজ এমন পর্যায় পর্যন্ত সম্পাদনের অনুমতি
দের, যাতে ব্যক্তি বা সমাজের ক্ষতি না করে যুক্তিসক্ষত পরিমাণ আনন্দ বিধান
করতে পারে। যে ব্যক্তি তার প্রবৃত্তির তাগিদ পূরণেই নিজেকে ব্যন্ত রাখে,
সে অচিরেই তার জীবনী-শক্তি নিঃশেষিত করে ফেলে। তাছাড়া, যে ব্যক্তি
তার বেপরোয়া প্রবৃত্তির গোলাম হয়ে য়য়, সে কিছু করবার উপযুক্ত থাকে না।
তার সমস্ত চেষ্টা ও চিন্তা তার কামনা পূরণেই নিয়োজিত থাকে।

অনুরূপভাবে, শ্রষ্টার পরিকল্পিত বিভিন্ন দিকের পরিবর্তে কোন সমাজের সদস্যগণ বদি একদিকেই তাদের সমস্ত চেষ্টা-সাধনা নিয়োজিত করে, তবে তাতেও সমাজের বিরাট ক্ষতি হয়। কারণ এতে জীবনের অন্যান্য বহু দিক ক্ষতিগ্রস্ত হয় এবং সেগুলোর মূল্যও কোন অংশে কম নয়। এর ফলে পারি-বারিক সংহতি ধ্বংস এবং সামাজিক বিশৃষ্টালাও স্বরান্থিত হয়:

"তুনি হয়ত মনে করবে তার। স্থশংহত রয়েছে। কিন্তু আদপে তাদের অন্তরসমূহ বিধাবিভক্ত।"

এমতাৰস্বায় অন্যান্যদের পক্ষে তাদের আক্রমণ করে ২বংস করে দেওর। সহজ হয়। জানেস ঠিক এমনটিই ঘটেছিল।

ব্যক্তি যাতে তার নিজের প্রতি, অন্যান্যদের প্রতি, পরিবার বা সমাজের প্রতি কোন ক্ষতি না করে বসে, এ-রকম সীমা নির্ধারণ করে দেওরার পর ইসলাম তাকে জীবনের আনন্দ-সামগ্রী উপভোগ করার পূর্ণ স্বাধীনতা দেয়। বাস্তব ক্ষেত্রে ইসলাম জীবনের আনন্দ উপভোগ করতেই আহ্বান জানায়। কুরআন বলে: "আলাহ্ যে সব নিয়ামত তাঁর বান্দাদের জন্যে স্থাষ্ট করেছেন এবং তাদের জীবন-বারণের যে সব বৈধ ও পবিত্র সামগ্রী দান করেছেন, এগুলোকে নিষিদ্ধ করেছে?" কুরআনের অন্যান্য আয়াতে বলা হয়েছে:

"দুনিয়ার তোমাদের যে হিস্যা রয়েছে ত। অবহেলা করে। না"; "তোমাদের জন্য যে সব উত্তম বস্তু দিয়েছি সে সব ভক্ষণ কর"; "খাও এবং পান কর, কিন্তু অপচয় করে। না।" ইশলাম মানুষের যৌন-প্রয়োজনকে এমন অকপট স্বীকৃতি দিয়েছে যে, রশুল (সা) স্বয়ং বলেছেনঃ

দুনিয়ার বিভিন্ন ভোগসামগ্রীর মধ্যে স্থগন্ধি ও নারী আমার কাছে প্রিয় এবং সালাত আমার চোখের শান্তি।

নারীসংসর্গ কে দুনিয়ার শ্রেষ্ঠ খোশবুর পর্যায়ে উন্নীত করা হয়েছে এবং তাকে আনাহ্র সানিধ্যে যাওয়ার সর্বোভ্য কার্য সালাতের সাথে একবাক্যে উল্লেখ করা হয়েছে।

রসূল (সা) একবার বলেছিলেন: "মানুষ তার জীর সারিধ্যে অধিবাসের জন্যেও পুরস্কার পাবে।" যখন বিশিয়ত হয়ে কতিপর খ্রোতা জিজ্ঞেস করলেন: "সেই মানুষটি তার প্রবৃত্তির সন্তোঘ বিধানের জন্যে পুরস্কার পাবে?" রসূল (সা) বললেন, "সে যদি এটা নিষিদ্ধ পথে করত তবে যে তার পাপ হত তা কি জান না? অতএব সে যদি এটা হালাল পথে করে থাকে, তবে অবশ্যই তার প্রতিদান পাবে।" (মুসলিম)

এ জন্যেই ইগলামের বিধানে অবদমন কখনও স্থান পার না। বদি তরুণর। যৌন প্রবৃত্তির তাড়না অনুভব করে তাতে অন্যায় কিছুই নেই এবং যৌন প্রবৃত্তিকে নোংরা ও আপত্তিকর বলে ভাববারও কোন কারণ নেই।

ইগলাম তর্মণদের কছি থেকে বা দাবী করে সেটা ছল অবদমন না করে প্রবৃত্তিকে নিয়প্রপ করা, স্বেচ্ছার ও সচেতনভাবে নিয়প্রপ করা অর্থাৎ উপযুক্ত সমর না আগা পর্যন্ত প্রয়োজন পূর্ণ স্থগিত রাখা। ক্রয়েডের মতে যৌনক্রিয়া স্থগিত রাখার নাম অবদমন নয়। অবদমনের নয়ার যৌনকর্মের অস্বায়ী বিরতি স্নায়ুর উপর তেমন চাপ স্থাষ্ট করে না, এতে জটিলতা ও মনস্তাজ্বিক বিশৃত্বালাও স্থাষ্ট হয় না।

প্রবৃত্তি নিয়ন্তবের এই আহ্বান জনগণকে জীবনের আনন্দ থেকে বঞ্চিত করবার কোন ধানথেয়ালী ফরমায়েশ নয়। ইতিহাস সাক্ষ্য দেয় য়ে, কোন জাতি তার প্রবৃত্তিকে নিয়ন্তপ করতে সক্ষম না হয়ে বা কোন বৈধ আনন্দ থেকে স্বেচ্ছায় বিরত না থেকে তার স্বাধীনতা রক্ষা করতে পারে না। অপরদিকে কোন জাতির জনসমটি কট সহ্য করতে শিক্ষা না পেলে এবং তাদের কামনা-বাসনা পূরণ প্রয়োজন অনুসারে ঘন্টা, দিন বা বছর প্রমৃত্ত স্থাতিত না পারলে সেই জাতি কিছুতেই আন্তর্জাতিক সংখাতের মুকাবিলা করতে পারে না।

এখানেই ইসলামের সিয়াম সাধনার মাহাল্য। উচ্ছৃঙালতাপ্রিয় কিছু লোক সিয়াম সাধনা সম্পর্কে আলোচনা করতে থেয়ে বলেঃ দেহকে কুধাত্রায় কট দিয়ে মানুষকে খাদ্য, পানীয় ও জীবনের অন্যান্য আনক থেকে বঞ্চিত রাধবার কী মানে আছে? এর উদ্দেশ্য কি? বিজ্ঞতা বা যুক্তিযুক্ত লক্ষ্য বিবজিত কতকওলো খামখেয়ালী বিধান মানা ছাড়া এ আর কি?

এই সৰ উচ্ছ্খলতা-প্ৰিন্ন লোকদের প্ৰতি আমরা বলবঃ যে নিছের সংবমশক্তি প্ৰয়োগ করে না, সে আবার মানুষ কিসের ? করেক ঘনটা যে নিজের
কামনা-বামনা পূরণ বন্ধ রাখতে পারে না, সে মানবতার কি কল্যাণ করবে ?
দুনিরায় অন্যারের বিশ্লদ্ধে সংগ্রাম পরিচালনা করে নিজেদেরকে বহু আনন্দ থেকে বাইত করবার মত থৈব আমরা কি করে অবলম্বন করতে পারব ?

মুসলিম প্রাচ্যের কমিউনিস্ট প্রচারকর। সিয়াম এবং অন্যান্য আপ্রসংযম ক্রিয়াকে উপহাস করে। কিন্তু দেহমনকে কট দিয়ে প্রচুর কঠোরত। সহ্য করবার অভ্যাস না করকে সট্যালিনগ্রাছে কমিউনিস্টরা কি করে নাজী আক্রমণ প্রতিহত করতে পারত ? এটা আশ্চর্ম দে, কমিউনিস্টরা 'রাষ্ট্রের' ছকুমে আপ্রসংযম অবলম্বন করতে রাষী থাকে, কারণ সেখানে আশু শান্তির ভর থাকে, অপচ রাষ্ট্র এবং সমস্ত প্রাণী জগতের শুটা আল্লাহ্র বিধানে অনুরূপ দানীর কথা শুনরেই চীৎকার শুরু করে দেয়।

একটা কথা প্রায়ই বলা হয় বে, যার। ধর্মের বিধান মেনে চলে, তাদের জীবন বিষম্য হয়ে দাঁড়ায় এবং পাপের ভূত তাদের সদা-সর্বদা তাড়িয়ে নিয়ে বেড়ায়। কিন্তু ইসলাম সম্পর্কে এ কথা খাটে না, কারণ ইসলামে শান্তির কথা যত বলা হয়েছে, তার চাইতেও অনেক বেশী বলা হয়েছে ক্ষমার কথা।

ইসলামের দৃষ্টিতে পাপ এমন কোন দেও-দানব নর, যা অন্তপ্রহর মানুষকে তাড়া করে ফিরছে বা অফলারের এমন সাগর নর, যা মানুষকে সর্বক্ষণ নিমজ্জিত রাখে। আদমের গুনাহ গোটা মানবজাতির দিকে মুখ ব্যাদান করে দাঁড়িয়ে নেই, নতুন করে এর কোন শুদ্ধিকরণ বা কতিপুরণও আর লাগবে না:

অতঃপর আদম তার প্রতুর নিক্ট থেকে প্রেরণাদায়িনী বাণী শিক্ষা করল এবং প্রতু তাকে ক্ষমা করে দিলেন। (কুরআন ২:৩৭)

্তুব সহজভাবেই এবং আনুষ্ঠানিকতা ছাড়াই আদমের তওৰ। এহণ করা হয়েছিল।

বাব। আদমের মতই আদমের বংশবররাও গুনাহ করলে আলাহ্র ক্ষা। থেকে বঞ্চিত হয় না। আলাহ্ তাদের প্রকৃতির সীমাবদ্ধতা জানেুন এবং তিনি কখনো তাদের সাধ্যের অতিরিক্ত বোঝা চাপান না: "আরাহ কাউকৈ তার সাধ্যের অতিরিক্ত বোঝা চাপান না" (কুরআন ১:২৮৬)। রসূল (সা) বলেন, "প্রতিটি আদমসভানই পাপ করে। এই সব পাপীদের মধ্যে তারাই উত্তম যারা অনুতপ্ত হয়।"

আলাহর দয়া, কমা ও অনুতাগ-সম্পকিত কুরআনের আরাত অসংখ্য, তবে আমরা এখানে নিম্নোক্ত আরাতটির উদ্বৃতিই যথেই মনে করি:

তোমার প্রতুর নিকট থেকে ক্ষম। গ্রহণের প্রতিযোগিতায় এবং সেই আনন্দধানের জন্যে ক্রত অগ্রসর হও, বার প্রসার আসমান-জমিনের মত এবং বা তৈরী হরেছে সৎ লোকদের জন্য—বারা সম্পদে-বিপদে মুক্ত হস্তে দান করে: বারা ক্রোধ সংবরণ করে এবং সকল মানুষকে ক্ষমা প্রদর্শন করে। আলাহ্ ভালবাসেন তাদের, বারা সৎকাজ করে এবং বারা লজ্জাকর কাজ করে ফেলার পর অথবা নিজেদের প্রতি অত্যাচার করার পর আলাহ্কে একাস্তভাবে সমরণ করে এবং পাপের জন্যে ক্ষমা প্রার্থনা করে, এবং জানা অবস্থায় সেই জন্যারে লিপ্ত থাকে দা। আলাহ্ ছাড়া আর কে ক্ষমা প্রদর্শন করতে পারে ?

তাদের প্রভুর পক্ষ থেকে ক্ষমাপ্রাপ্তি এবং গ্রোতম্বিনী-পরিবেষ্টিত উদ্যান অনন্তধামই এরূপ প্রতিদান। যারা চেষ্টা করে তাদের জন্যে কত মহৎ এই প্রতিদান। (৩:১৩৩-১৩৬)

আরাহ্র রহনত কত বিশাল ও ব্যাপক। তিনি গুণু বাদার তওবা ক্রুল করেন তাঁই নয়, তাদেরকে তিনি পাপ থেকে মুক্তি দেন, তাদের গ্রহণ করেন এবং কর্মণাধারায় অভিধিক্ত করে সং ব্যক্তিদের প্র্যায়ে উন্নীত করেন।

এরপে দরার পর আল্লাহ্র ক্ষমাশীলতা সম্পর্কে কি বিশুমাত্র সন্দেহ পোষণ করা উচিত ? যখন আন্তরিকতার সাথে 'তওবা' করলেই তিনি তাদের কোলে টেনে নেন, তখন জুলুম ও পাপের জুজু কি করে মানব-আন্তাকে পীড়িত করবে ?

আমাদের যুক্তির সমর্থনে আর কোন উদ্ভির প্রয়োজন নেই। তবুও আমর। রসূল (সা)-এর নিম্নোক্ত বাণীটি উদ্ভূত করতে চাই:

আমার আয়। বাঁর হাতে রয়েছে তাঁর শপথ, তোমরা যদি কোন পাপকার্য না করতে, তাহলে আরাহ্ তোমাদের অপসারিত করে অন্যদের পাঠাতেন যারা গুনাহ করে আরাহ্র নিকট ক্ষমা চাইত এবং তাদের সেই ক্ষমা মঞ্জুর করা, হত। তাহলে দেখা যাচেছ; এটা আনাহ্রই ইচ্ছা যে, তিনি মানুষের পাপ ক্ষমা করবেন। পরিশেষে আমরা পবিত্র ক্রআনের নিশোক্ত আরাত উদ্ধৃত করছি:

তোমরা যদি কৃতজ্ঞ ও বিশ্বাসী হও, তবে তোমাদের শান্তি দান করে আলাহ্র লাভ কি? আলাহ্ সর্ববিষয়ে অভিজ্ঞ ও সর্বজ্ঞ। (৪:58৭)

হঁয়, আলাহ্ যখন তাঁর অনুগ্রহ ও ক্ষমা প্রদর্শন করা পছ্ল করেন, তখন স্বানুষকে যাতনা দিয়ে তাঁর লাভ কি ৮

## ইসলামের শাস্তি-নীতি

কতক লোক প্রায়ই বলে থাকেন, "বছ যুগ পূর্বে মরুভূমির বুকে যে বর্বর শান্তিদান পদ্ধতি চালু করা হয়েছিল, আজকের যুগে কি আমরা আবার সেই বর্বর ব্যবস্থা প্রবর্তন করব ? পাঁচ প্রসার জন্য একটি চোরের হাত কেটে কেলা কি সমর্থনযোগ্য ? বিংশ শতাবদীতে আজ যখন মনে করা হয় অপরাধী সমাজের শিকার মাত্র এবং শান্তির বদলে তার চিকিৎসা পাওয়ারই অধিকার রয়েছে—ঐসব ব্যাপার তখন কি করে ঘটতে পারে ?" তাদেরকে একটি মাত্র প্রশূই করা যেতে পারে—বিংশ শতাব্দীতে উত্তর আফ্রিকার চল্লিশ হাজার নিরীষ্থ নির্দেষ মানুষ হত্যার অনুমতি দেওয়া চলে আর একটি অপরাধীর বৈধ শান্তিতে আপত্তি করা হয়—এটাই বা কেমন কথা।

প্রতারণামূলক কথা দিয়ে সত্যকে বারা চাপা দিতে প্রয়াস পায়, তাদের জন্য বিক!

স্থতরাং বিংশ শতাব্দীর সভ্যতার আর তার গুণপানার কথা যত কম বলা যার ততই উত্তম। আমরা এখন ইসলামের দৃষ্টিতে অপরাধ ও শান্তির ধারণা সম্পর্কে আলোচনা করব।

সমাজের বিরুদ্ধে ব্যক্তির কোন কার্যকেই সাধারণত অপরাধ বলা হয়ে থাকে এবং এ কারণেই অপরাধ ও ধারণা সংশ্রিষ্ট জাতির ব্যক্তি সমাজ সম্পর্কের ধারণার সাথে নিবিড্ভাবে জড়িত।

ধনতান্ত্রিক পাশ্চাত্য রাষ্ট্রসমূহের ন্যায় বিভিন্ন ব্যক্তিভান্ত্রিক দেশ ব্যক্তিকে অতি মাত্রায় পরিত্র বিবেচনা করা হয়। সেখানে তাকেই সমগ্র সামাজিক জীবনের কেন্দ্রবিন্দু মনে করা হয়। এসব দেশে ব্যক্তির স্বাধীনতার উপর রাষ্ট্রীয় হস্তক্ষেপের অধিকার চরমভাবে নিয়ন্ত্রিত হয়। অপরাধ ও শান্তি সম্পর্কিত তাদের ধারণার মধ্যেও এই মনোভাব প্রতিকলিত হতে দেখা যায়। তারা অপরাধীর সাথে সহানু-ভূতিপূর্ণ ও সদর ব্যবহার করে। কারণ মনে করা হয়, যে-সব দূষিত পরিবেশ, মনভাত্ত্রিক জটিনতা ও স্বার্থিক বিশ্র্থানা তার। কাটিয়ে উঠতে অসমর্থ হয়, তারা সেগুলোরই শিকারে পরিণত হয়। স্ক্তরাং এসব রাষ্ট্র শান্তি লাঘবেরই পক্ষপাতী। ফলে নৈতিক অপরাধের জন্য তারা যে শান্তি দেয় তাকে আর যা-ই স্থাক শান্তি বলা যায় না।

এ পর্যায়ে অপরাদের হেতু-নির্দেশ ও বিশ্বেষণের জন্য মনঃসনীক্ষণের আরির্ভাব ঘটে। এখানে উল্লেখযোগ্য যে, অপরাধ সম্পর্কে মানুষের মনোভাবে ঐতিহাসিক পরিবর্তন সাধনের প্রধান প্রবক্তা ছিলেন ক্রমেড। তিনি মনে করতেন, অপরাধী ব্যক্তি যৌন-জাঁটলতারই শিকার, আর সমাজ, ধর্ম নৈতিকতা ও ঐতিহ্য কর্তৃক মানুষের যৌন-প্রবৃত্তি অবদমিত হবার ফলেই এই যৌন জাঁটলতার উদ্ভব ঘটে। পরবর্তীকালে। মনঃসমীক্ষণবিদদের সকল দলই ক্রমেডের দৃষ্টান্ত মোটামুটি অনুসরণ করেন, তবে তাদের অনেকেই তার একথা মেনে নেন নিযে, যৌন-প্রবৃত্তিই মানব-জীবনের কেক্রবিন্দু। এসব মনোবিজ্ঞানীরই ধারণা অপরাধী একটি নিষ্ক্রির প্রাণী এবং সে যে সাধারণ ও বিশেষ পরিবেশে লালিত পালিত হয় তারই শিকারে পরিণত হয়। তারা এমন একটি মতবাদে বিশ্বাসী যাকে বলা যায় "মনন্তাত্ত্বিক নিশ্চরতাবাদ"—যার অর্থ হচ্ছে মনন্তাত্ত্বিক শক্তি পূর্ব নির্দারিত প্রক্রিয়ায় কাজ করে চলে, আর এই মনন্তাত্ত্বিক শক্তির ব্যাপারে মানুষের ইচ্ছা বা কর্মের কোন স্বাধীনতা নেই।

অপর পক্ষে, কমু নিস্ট দেশসমূহ মনে করে যে, সমাজ হচ্ছে একটি পবিত্র সত্তা এবং কোন ব্যক্তিই এর বিরুদ্ধে বিদ্রোহ করতে পারবে না। এজন্যই এসব রাষ্ট্রে যারা সমাজের বিরুদ্ধে বিদ্রোহ করে তাদের মৃত্যুদ্ও ও নির্যাতনসহ কঠোর শান্তির ব্যবস্থা করা হয়।

ক্রমেড ও অন্যান্য মনোবিজ্ঞানীর। অপরাধের কারণ থিসাবে মনঃস্তাত্ত্বিক কারণের উপর জার দিয়েছেন আর কমুনিজম মনে করে যে, যে-সমাজে অর্থনৈতিক বিশৃষ্থালা বিদ্যমান সেখানে মানবীর গুণের বিকাশ সম্ভব নর। স্কৃতরাং
অপরাধীদের শান্তি দেওয়া উচিত নর। কিন্তু কমুনিস্টরা কি বলতে পারেন, যে
রাশিয়ার দীর্ঘ দিন ধরে সাম্যবাদী অর্থনীতি চালু র্যেছে, সেখানে আজও কেন
অপরাধ সংঘটিত হয় গ সেখানে কারাগার ও বিচারালয়ের অস্তিত্ব আজও কেন
দেখা যায় ?

এ সম্বন্ধে কোনই সন্দেহ নেই যে, ব্যক্তিবাদী ও ক্যু নিস্টদের ধারণা আংশিক-ভাবে সত্য। একথা সত্য যে, একটি ব্যক্তি যে পরিবেশে অবস্থান করে তা তার মানস-গঠনে প্রভাব বিস্তার করে এবং অবচেতন মনের প্রতিক্রিয়ায়ও অনেক সমন্ত্র অপরাধ সংঘটিত হয়। কিন্তু এ ধরনের পরিস্থিতির মুকাবিলায় মানুষ সম্পূর্ণ নিষ্ক্রির বা অসহায় নয়। মনঃসমীকণবিদগণ যে ভুল করেন তা হচ্ছে: তারা মানুষের মধ্যকার গতিশীল শক্তির দিকে দৃষ্টি নিবছ করেন অথচ মানুষের অন্তর্নিহিত নিরন্ত্রণ শক্তিকে অবহেল। করেন। বে-শক্তির বলে একটি শিশু তার ক্ষরণগ্রন্থি (secretive glands) নিয়ন্ত্রণ করে বরুসের একটি বিশেষ পর্যায়ে বিছানার মলমূত্র ত্যাগ বন্ধ করতে সক্ষম হয়, বড় হলে সেই শক্তিই তার আবেগ ও কর্মকে এমন ভাবে নিয়প্তিত করে, যাতে করে সে তার বেপরোয়া কামনা ও পেয়াল-গুশির শিকারে পরিণত না হয়।

অপর পক্ষে ব্যক্তির চিন্তা ও কর্মে অর্থনৈতিক অবস্থাও অনেকথানি প্রভাব বিস্তার করে থাকে। একথা সত্য যে, ক্ষুধা মানুষের মানসিকতা বিপর্যন্ত করে ঘৃণা-বিশ্বেষ স্পষ্টির কারণ হয়ে দাঁড়ায় এবং এর কলে তার পক্ষে অপরাধ বা নৈতিকতা-বিরোধী কাছ করে বসাও সন্তব হয়। কিন্তু শুধুমাত্র অর্থনৈতিক কারণই মানবীয় আচরণকে প্রভাবিত করে—এ ধরনের কথা বলা অর্থসত্য মাত্র; সোভিয়েত ইউনিয়নে যেখানে ক্ষুধা ও দারিদ্রোর মূলোৎপাটন করা হয়েছে বলে দাবী করা হয়, সেখানকার বাস্তব অবস্থাই উপরোক্ত তত্ত্বের অসারতা প্রমাণ করে।

আসল প্রশু হলঃ কোন অপরাধীকে শাস্তি দেওনা হবে কি হবে না, তা
ঠিক করার পূর্বে আমাদের বিচার করতে হবে যে, সে ব্যক্তি যে অপরাধ করেছে
তাতে তার দায়িত্ব কতথানি! লক্ষণীয় যে, অপরাধ ও শাস্তির প্রশু বিবেচনা
করতে যেয়ে এসব বিষয়ই প্রথম বিচার-বিবেচনার অন্তর্ভুক্ত হয়।

ইসলাম কখনো এলোমেলোভাবে শান্তি নির্ধারণ করে না এবং যথোপযুক্ত বিবেচনা ছাড়। তা কার্যকরীও করে না। এ বিষয়ে ইসলাম একটি অনন্য তত্ত্ব দেয়, যার মধ্যে কম্যুনিস্ট ও ব্যক্তিভান্ত্রিক উভর মতবাদের ভাল দিকের সমাহার দেখতে পাওয়া যায়। ইসলাম সঠিক পদ্ধতিতে বিচারের ভারসাম্য রক্ষা করে এবং অপরাধের সাথে সংশ্রিষ্ট সমস্ত ঘটনা ও সমগ্র পরিস্থিতি পুঝানুপুঝারপে পরীক্ষার উপর জার দেয়। কোন অপরাধ বিশ্লেমণকালে ইসলাম অপরাধী এবং যে সমাজের বিরুদ্ধে সে অপরাধ করেছে—এ উভয়ের অভিমতকে বিবেচনা করে থাকে। এসব বিবেচনার আলোকে এমন স্থাচিন্তিত শান্তির ব্যবস্থা দেয়, যার মধ্যে স্তম্ব যুক্তি ও স্থবিজ্ঞ বিবেচনা থাকে এবং যা একপেশে তত্ত্ব এবং সমাজ ও ব্যক্তির খোনাৰ খুশীর প্রভাব থেকে মুক্ত থাকে।

ইসলাম নিবর্তনমূলক শান্তির বিধান দেয়। ইহা হারী দৃষ্টিতে বা ভাসা-ভাসা চিন্তার দ্বারা বিবেচনা করলে নির্মম বা কঠোর মনে হতে পারে; কিন্তু, অপরাধটি কোনক্রমেই সঙ্গত ছিল ন। বা অপরাধী বাধ্য হয়ে এ অপরাধ করেনি— এ ব্যাপারে নিশ্চিত না হয়ে ইসনাম কখনো শাস্তি কার্যকর করে না।

ইগলাম নির্দেশ দের যে, চোরের হাত কাটতে হবে, কিন্ত যেখানে এ ব্যাপারে সামান্যতম সন্দেহের অবকাশ থাকে যে চোর ক্ষার তাড়নার চুরি করেছিল, সেখানে কিছুতেই এ শাস্তি দেওয়া হর না।

ইসলাম নির্দেশ দের যে, ব্যাভিচারী ও ব্যাভিচারিণী উভরকে প্রস্তরাধাত করতে হবে। কিন্তু তারা বিবাহিত ব্যক্তি না হলে এবং চারজন স্বচক্ষে-দেখা সাক্ষীর সাক্ষ্য ব্যতীত এ শান্তি দেওরা যার না। অর্থাৎ একটি বিবাহিত ব্যক্তি ও একটি বিবাহিত জীলোকের মধ্যে যখন এই জঘন্য কার্য সংঘটিত হয় তখনই তাদের এরপ সাজা দেওয়া হবে।

এখানে উল্লেখযোগ্য যে, ইসলামের যত রক্ম শাস্তির বিধান ব্য়েছে তার প্রতিটি ক্ষেত্রেই এমনি ধরনের সাবধানত। রয়েছে।

ইসলানের ইতিহাসে অন্যতম শ্রেষ্ঠ আইনপ্রণেতা রূপে স্বীকৃত দিতীয় খলীকা উমর ইবনুল খাতাব (রা.) কর্তৃক বিধিবদ্ধ একটি আইন থেকে একথা ক্ষাষ্ট হয়ে উঠবে। শরীয়তের আইন কার্যকরীকরণে উমরের কঠোরতার কথা। স্থবিদিত; স্ত্তরাং একথা কিছুতেই বলা চলবে না যে, তিনি আইনের ব্যাখ্যায় কোনরূপ উদারতা দেখিরেছেন। মনে রাখতে হবে যে, দুভিক্ষের সমর যখন সামান্যতম সন্দেহের অবকাশ থাকত যে লোকে ক্ষুধার তাড়নার চুরি করতে পারে, উমর কিছুতেই চোরের জন্য নির্দিষ্ট শান্তি (হাত কাটা) কার্যকর করতেন না।

নিম্নোক্ত ঘটনার উপরোক্ত আইনের স্থার দৃষ্টান্ত ররেছেঃ

"উমরের কাছে এই মর্মে একটি অভিযোগ আনীত হয় যে, হাতিব ইব্নে আবি বালতার অধীনত্ব কতিপয় বালক-ভৃত্য মুজনা গোত্রের এক ব্যক্তির একটি উট্রা চুরি করেছে। উমর যথন তাদের জিজ্ঞাসা করলেন, তারা চুরির কথা স্বীকার করল। তিনি প্রথমে তাদের হাত কাটার হুকুম দিলেন। একটু পরেই তিনি বলনেন, 'আল্লাহ্র শপথ, আমি যদি না জানতাম যে তুমি এই ছেলেদের দ্বারা কাজ করাও অথচ তাদের ক্ষুধার্ত রাধ, তাহলে তাদের অবশ্যই হাত কাটতাম। কিন্তু আনাহারে থাকবার দক্ষন তাদের জন্য সেই খাবারও জায়েয়, যা স্বাভাবিক-ভাবে তাদের জন্য নাজায়েয়'। অতঃপর তিনি উপরোজ মালিকের দিকে তাকিয়ে বললেন: 'আল্লাহ্র শপথ, যেহেতু আমি তাদের হাত কাটি নাই, তোমাকে এমন

দত্তে দণ্ডিত করব, যা তোমার জন্য দুংখের কারণ হবে।' একথা বলে তিনি তাকে উদ্লীটির দ্বিগুণ মূল্য জরিমান। প্রদানের আদেশ দিলেন।

এই ঘটনার একটি দ্বার্থহীন ও স্থাপার নীতির দৃষ্টান্ত পাওয়া যায়: বেখানে অপরাধী পদ্মিন্থিতির চাপে অপরাধ করে সেখানে তাকে শান্তি দেওয়া যাবে না। রসূল (সা)-এর একটি হাদীস থেকে এই নীতির সমর্থন মেলে: "সন্দেহের বশবর্তী হয়ে শান্তিদান থেকে বিরত থাক।"

শান্তি নির্বারণের বেলার আমর। যদি ইমলামের অনুসত নীতি বিশ্বেষণ করি তবে বুঝতে পাঁরব যে, যেসব পরিস্থিতিতে অপরাধ সংঘটিত হয় তা থেকে সমাজকে পরিস্তন্ধ করার জনাই প্রথমত ইসলামের প্রচেষ্টা। এরূপ সাবধানতা অবলম্বনের পর ইসলাম প্রতিরোধনূলক ও ইনসাফসত্মত শান্তির বাবত্বা দের; এবং তা সেই সমস্ত অপরাধীদের জনাই, যাদের অপরাধের কোন অসম্ভত যুক্তি নেই। ঘেখানে সমাজ অপরাধ-স্টেকারী পরিবেশ দুর করতে না পারে অথবা যেখানে অপরাধ সম্পর্কে সামান্য সন্দেহ আছে সেখানে শান্তি দেওয়। যাবে না এবং শাসক অপরাধীকে মুক্তি দেবেন অথবা অপরাধ সংঘটনে সংশ্লিষ্ট ব্যক্তির দায়িছের অনুপাতে লবু শান্তি (প্রহার বা কারাদও) দেবেন।

বে সমস্ত পরিস্থিতি মানুষকে অপরাধের দিকে প্ররোচিত করে বিভিন্ন পশ্বার তা দুর করতে ইসলাম প্ররাস পার। ইহা সম্পদের ইন্সাফ্সক্সত বন্টন স্থানিশ্চিত করতে প্ররাস পার। উনর বিন আববুল আথীবের বিলাফত কালে ইসলাম দারিদ্রোর মূল উৎপাটন করতে সক্ষম হরেছিল। আতি-ধর্ম বর্ণ-ভাষা ও সামাজিক নর্যাদা নিবিশ্বেষে ইসলামী রাষ্ট্র প্রতিটি নাগরিকের ক্লাট-ক্লজীর জন্য দায়ী। সমস্ত নাগরিকের সন্ধানজনক কাজের নিশ্চরতা বিধানের দায়িশ্বও রাষ্ট্রের। কাজ বোগানো যখন সম্ভব হবে না অথবা কোন ব্যক্তি যখন কাজ করতে অপারগ হবে, তাকে সাবারণ কোমাগার (বায়তুলমাল) থেকে সাহায্য দেওয়া হবে।

ইসলান লুন্ঠনের সম্ভাব্য সকল রক্ম প্ররোচনা দূর করতে চেষ্টা করে, তবুও শান্তি কার্যকরী রশের পূর্বে সমস্ত পরিস্থিতি পুঝানুপুঝ বিশ্লেষণ করে বুঝতে চেষ্টা করে যে, অপরাধ করার মূলে অপরাধীর পেছনে যথেষ্ট প্ররোচনা ছিল কিনা।

ইসলাম যৌন প্রবৃত্তির স্বাতাবিক গুরুত্বকে স্বীকার করে নেয় এবং যৌন প্রয়োজন পূরণের জন্য বৈধ পদ্ম তথা বিবাহেরও বিধান দেয়। এ কারণেই ইসলাম যথানীয় বিবাহের পক্ষপাতী। যারা বিবাহ করতে ইচ্ছুক অথচ প্রয়োজনীয় নামর্থ্য যাদের নেই, ইসলাম তাদের জন্য বায়তুলমাল থেকে সাহায্য দানের বিধান দেয়। অপর পক্ষে যে সমস্ত প্ররোচনামূলক কারণ যৌন-কামনাকে উত্তেজিত করে তোলে, ইগলাম সমাজ থেকে সেগুলোর মূলোৎপাটন করতে প্রয়াস পায়। তাছাড়া ইহা মানুষের সামনে এমন সব মহৎ ও পবিত্র আদর্শ তুলে ধরে, যা মানুষের অতিরিক্ত প্রাণশক্তি মানব-কল্যাণের সেরামূলক কাজে নিঃশেষিত হবার পথ করে দেয়। অবসর সময় মানুষ আমাহ্র নিকট হতে নিকটতর হবার কাজে ব্যয় করুক—এটাই ইসলামের কামনা। এভাবেই ইসলাম অপরাধের সবরকম মনোবৃত্তি উৎসাদনে প্রয়াস পায়। এতসব সত্তেও অপরাধী সর্বপ্রকার ভব্যতার মাথায় পদাধাত করে চারজন লোকের দৃষ্টিগীমার মধ্যে ব্যভিচার করার মত পাশবিক জরে দেনে না গেলে ইসলাম শান্তি প্রদানে তাড়াছড়ো করে না।

হয়ত বা বলা হবে—বর্তমান অর্থনৈতিক, সামাজিক ও নৈতিক অবস্থা তরুণদের বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ হওয়াকে কঠিন করে তুলেছে, আর এজন্যেই তারা ব্যক্তিচারের পথে পরিচালিত হয়। একথার মধ্যে কিছুটা সত্য রয়েছে। কিছু ইসলাম পরিপূর্ণভাবে রাপায়িত হলে তরুণ-তরুণীদের অপরাধের পথে পরিচালনার মত উন্মন্ত প্ররোচনা থাকবে না এবং থৌন অপ্লীলতামূলক চলচ্চিত্র পত্রিক। বা সংগীতও থাকবে না। রাজা দিয়ে উন্নাদনামূলক প্ররোচনা হেটে বেড়াবে না। মানুমকে বিবাহ থেকে বিরত রাখে—এমন দারিদ্রাও থাকবে না। তথন এবং শুবুমাত্র তথনই জনসাধারণকৈ পুণ্যবান হতে আহ্বান জানানো যাবে এবং তারাও পুণ্যবান হতে পারবে। এ রক্ম পরিস্থিতিতে অপরাধীদের শাস্তি দেওয়া চলবৈ। কারণ তাদের অপরাধের তথন কোন অজুহাত বা নৌজিকতা থাকবে না।

শান্তি নির্দেশর পূর্বে ইসলাম প্রথমত বে সমস্ত পরিস্থিতি ও মনোবৃত্তি
মানুষকে অপরাধের দিকে পরিচালিত করে, মেগুলো পরিশোধনের চেষ্টা করে।
এর পরেও কেউ যদি অপরাধ করে আর তাতে সন্দেহের অবকাশ থাকে, তথনও
ইসলাম শান্তি পরিহার করতে চেষ্টা করে। ইসলামের এই ইন্সাফ্যুলক ব্যবস্থার
সাথে তুলনা করা যেতে পারে তেমন কোন ব্যবস্থা আছে কি?

অপরাধ ও শান্তি সম্পর্কীয় ইসলামী ধারণার যথার্থত। কতিপর ইউরোপীয় ব্যক্তি অনুধারন করে দেখেন নি বলে তারা ইসলামের শান্তি-বারস্থাকে বর্বর ও মানব মর্বাদার পক্ষে হানিকর বলে মনে করেন। ইউরোপীয় দেওয়ানী শান্তির ন্যায় এসব শান্তিও যত্রতত্ত্র এবং যথন তথন দেওয়া হবে বলে তাদের ভুল ধারণা। বরেছে। করনার ফানুস উড়িয়ে তারা দেখেন বে, ইসলামী সমাজের দৈনন্দিন কারবারই হচ্ছে চাবুক মারা, হাত কাটা আর পাথর মারা। কিন্তু প্রকৃত ব্যাপার এই যে, এ ধরনের প্রতিরোধমূলক শান্তি দানের ধুব কমই প্রয়োজন হত। স্থদীর্ব চার শত বছরের মধ্যে মাত্র ছয় বার চুবির এরূপ কঠোর শান্তি প্রদান করা হয়েছিন—এ থেকেই স্পান্ত প্রমাণিত হয় বে, অপরাধ প্রতিরোধ করাই ছিল এসব শান্তির প্রধান লক্ষ্য।

একথা মনে রাখা স্তুচিত, ইসলাম শান্তি নির্বারণের পূর্বে অপরাধ প্রতিরোধেরই প্রথাস পার। এমন কি, যেসব ক্ষেত্রে শান্তি দেওয়াও হয়েছে, আমরা নিশ্চিত থাকতে পারি যে তা ন্যায়সঞ্চতভাবেই দেওয়া হয়েছে।

কতক ইউরোপীয়ান কেন যে ইসলামের বিধান প্রয়োগকে ভয় করেন তার কারণ বুঁজে পাওয়া ভার। তবে তারা নিজেরা যদি অপরাধী হয়ে গাকেন এবং গায়ের জোরে অপরাধ চালিয়ে যেতেই গোঁ। ধরেন তবে স্বতম্ব কথা।

অপর পক্ষে কতক লোক কয়ন। করেন যে, এগব শান্তির কোন বান্তব তাৎপর্য নেই। ধারণাটি সত্য নর। এইগব শান্তি তাদের ভীতি প্রবর্শনের জন্যই নির্ধারিত হয়েছে, যাদের অপরাধের কোন যুক্তিসংগত কারণ না থাক। সত্ত্বেও অপরাধের প্রবর্ণতা যাদের মধ্যে শিক্ত গেড়ে বদে, তাদের অপরাধের মনো-বৃত্তি যত দ্বাই হোক, শান্তিদানের কলে পরবর্তীকালে নতুন অপরাধ করতে যেয়ে তাদের পুরার চিন্তা করে দেখতে হবে।

একথা সত্য যে, কোন কোন তরুণ থৌন অবদমনের অস্থ্রিধার ভুগছে। কিন্ত যতদিন পর্বন্ত সমাজ সাধারণের কল্যাণের জন্য, সমস্ত সদস্যের মঞ্চলের জন্য কাজ করে যাবে, ততদিন সমাজ ব্যক্তি ও সম্পত্তির বিষয়ে পূর্ণ নিরাপ্তার দাবীদার।

অন্যদিকে, যে সমস্ত ব্যক্তি কোন স্থাপাই কারণ ছাড়াই অপরাধ করে তাদেরকেও তাদের নিজেদের ভাগ্যের উপর ছেড়ে দেওয়। যায় না। এ সমস্ত লোক যাতে প্রয়োজনীয় চিকিৎসার মারফতে পুনরায় স্বাভাবিকতার পথে কিরে আগতে পারে ইগ্লাম তার জ্নাও সম্ভাব্য সকল পদ্বার চেই। চালায়।

এটা দুংগজনক যে, কতিপয় শিক্ষিত তরুণ ও আবুনিক আইনজ্ঞ শুধুমাত্র এই আশংকায় ইসলামের শান্তিব্যবস্থা সম্পর্কে বিরূপে মনোভাব প্রকাশ করেন যে, ইউরোপীয়র, তাদেরকে বর্বর বলবে। কিন্তু আমি স্থানিশ্চিত যে, এঁরা যদি ইসলামী আইনের যথাবঁতা নিরপেক্ষ বিশ্বেষণের মাধ্যমে অনুধাবন করতে চেষ্টা করেন, তবে প্রভূত পরিমাণে উপকৃত হবেন।

## ইসলামের দৃষ্টিতে চিস্তার স্বাধীনতা ও সভ্যতা

## ইসলাম ও চিন্তার স্বাধীনতা

আলোচনার এক ন্তরে আমাকে ভদ্রলোক বলে বসলেন—'আপনি উদারপন্থী ননু।"

- —''(कन ?" व्यापि श्रेशु कत्रनाम।
- "আপনি কি আলাহ্র অভিছে বিশ্বাস করেন ?" তিনি জিজাসা করলেন। — "হঁয়া, করি।"
- —"তাহলে আপনি উদারপন্থী নন।"

আমি প্রশু করলাম—"আগনি কি জন্য বলছেন যে আমি মুক্তবুদ্ধি নই?"

- —''কারণ আপনি এমন এক ননসেন্সে বিশ্বাস করেন, যার কোনই অন্তিম্ব নেই'' তিনি বললেন।
- —"আর আপনি? আপনারা কিন্সে বিশ্বাস করেন? এই বিশ্বজগৎ ও জীবন কে স্ফাষ্ট করেছে বলে আপনি মনে করেন?"—আমি তাকে প্রশু করনাম। —"প্রকৃতি।"
- —"কিন্ত প্রকৃতি চীজট, কি?"
- --"ইহা এমন এক গোপন শক্তি, যা অসীম অথচ যার বহিঃপ্রকাশ ইক্রিয় ছার। উপলব্ধি করা যায়।"--তিনি বললেন।

এবার আমি বনলাম: "আপনার কথা থেকে বুঝতে পারছি আপনি আমাকে একটি অজানা শক্তিতে বিশ্বাস স্থাপন করতে নিষেধ করছেন এজন্যে, যাতে অপর একটি সমান অজানা শক্তিকে বিশ্বাস করি। কিন্তু প্রশূ হচ্ছে, আমি আমার আলাহ্কে ছেড়ে দিয়ে সমান অজানা মিথ্যা এক দেবতাকে বিশ্বাস করব কেন ? আমি তো আমার আলাহ্র বিধান থেকে স্থ্য-স্বাচ্ছল্য ও শান্তি পেয়ে থাকি; অথচ প্রকৃতি রূপী মিথ্যা দেবতা আমার প্রার্থনারও জ্বাব দেয় না, আমাকে কোন স্থ্য-স্বাচ্ছ্ল্যও দিতে পারে না।

সংক্ষেপে বনতে গেলে, এটাই হচ্ছে তথাকথিত প্রগতিপথীদের চিন্তার বছর, আর এরাই চিন্তার স্বাধীনতার কথা বলে বেড়ার। তাদের মতে চিন্তার স্বাধীনতা অর্থই হচ্ছে আলাহুকে অস্বীকৃতির স্বাধীনতা। এটা চিন্তার স্বাধীনতা নয়—নান্তিকতার স্বাধীনতা। এই ধারণার বশবর্তী হয়েই তারা অভিযোগ করে যে, ইসলাম চিন্তার স্বাধীনতা ধর্ব করে, কারণ ইসলাম নান্তিকতার বিরোধী। কিন্তু প্রশু হল—চিন্তার স্বাধীনতা আর নান্তিকতার স্বাধীনতা কি এক বন্তু ? এবং নান্তিকতা কি চিন্তার স্বাধীনতার অপরিহার্য পূর্বশর্ত ? ইউরোপীয় উদার-নৈতিকতার ইতিহাস স্বারা বিল্লান্ত হয়ে তারা এই সত্যটি ভুলে যায় যে, কতিপয় স্থানীয় পরিস্থিতির দক্ষন ইউরোপে যদি নান্তিকতা প্রসারের প্রয়োজন ঘটেও থাকে, তার অর্থ এই নয় যে দুনিয়ার সর্বত্র সেই একই ব্যাপার ঘটতে হবে।

ইউরোপে চার্চের বিজ্ঞান-বিরোধিতা, বিজ্ঞানীদের উপর অত্যাচার এবং "ঈশুরের বাণী" বলে বছ মিথ্যা ও কুসংস্কার চালিয়ে দেওয়ার ফলে খুস্টধর্মের যে চেহারা ফুটে ওঠে তার ফলে মুক্ত-বুদ্ধিসম্পন্ন লোকেরা নান্তিকতার দিকে চলে পড়ে। ইউরোপের বুদ্ধিজীবী সম্প্রদায়ের জন্য দুটি বিপরীত-ধর্মী দৃষ্টিভঙ্গীর একটিকে বেছে নিতে হয়েছিল: ঈশুরে বিশ্বাস অথবা বিজ্ঞানের তাত্ত্বিক ও বাস্তব বিষয়াবলী।

ইউরোপীয় বুদ্ধিজীবীর। প্রকৃতির মধ্যে তাদের সমস্যার আংশিক সমাধান খুঁজে পেল। তাই চার্চকে ভেকে তারা বল্ল: "তোমাদের ভগবান তোমরা ফিরিয়ে নাও, কারণ এরই নামে তোমরা আমাদের দাসত্ব-বন্ধনে আবদ্ধ কর, আমাদের উপর কঠিন বোঝা চাপিয়ে দাও এবং অত্যাচারমূলক ভিক্টেটরশীপ ও কুসংস্কারের শৃঞ্খলে আমাদের আবদ্ধ কর। তোমাদের ভগবানে বিশ্বাস করলে আমাদের মানবসঙ্গ বজিত সাধু জীবন যাপন করতে হয়—অতএব তোমাদের নির্দেশ মানতে আমরা রাষী নই। এখন আমরা নতুন এক 'ভগবান'' মান্ব, যার মধ্যে তোমাদের ভগবানের অধিকাংশ গুণ রয়েছে, অথচ আমাদের দাসত্ব শৃথ্খলে আবদ্ধ করবার মত তার কোন চার্চ নেই, আর তোমাদের ভগবানের মত সেনিতিক, বুদ্ধিবৃত্তিক বা বৈষয়িক কোন বিধি-নিষেধও চাপিয়ে দেয় না।''

কিন্তু ইসলামে এমন কিছু নেই, যার জন্য মানুষ নান্তিকতার আশ্রয় নেবে।
মানুষের মন ধাঁধিয়ে দেওয়ার মত কোন জটিলতা এখানে নেই। আলাহ্ এক ও
অন্বিতীয়। তিনি সব কিছু স্মষ্টি করেছেন এবং সব কিছু তাঁরই কাছে ফিরে
যাবে। এ এমন এক স্বচ্ছ ও সহজ্ব ধারণা যা অস্বীকার বা সন্দেহ করা এমন
কি প্রকৃতিবাদী বা নান্তিকদের পক্ষেও কষ্টকর।

ইসলামে ইউরোপীয় চার্চের মত কোন যাঞ্চকশ্রেণী নেই। ধর্ম সকলের সাধারণ উত্তরাধিকার এবং এর থেকে নিজ নিজ দৈহিক, মানসিক ও বুদ্ধিবৃত্তিক শক্তি অনুপাতে কল্যাণ লাভের অধিকার প্রতিটি যুগলিমের আছে। সমস্ত মানুষ সমান এবং প্রত্যেককে বাস্তব জীবনে তার কার্যকলাপের মাধ্যমেই বিচার ▼तर्ज श्रव । मानुरावत मानुराव मा হোক, অথবা শিক্ষক, শ্রমিক বা শিল্পী হোক। ধর্ম আর দশটা পেশার মত কোন পেশা নয়। ইসলামের ইবাদত করার জন্য পাদ্রীদের মত কোন পেশাদার যাজক গোষ্ঠীর প্রয়োজন হয় না। এমনটি অবশ্য হতে পারে যে কতক লোক নীতি ও আইন-শান্ত সম্পর্কে বুংপত্তি লাভ করবেন এবং তার দারা সমাজব্যবয়। উপকৃত হবে। ইসলামী ব্যবহারশাস্ত্র ও শাসনতান্ত্রিক আইন বিষয়ে যারা এভাবে ব্যুৎপত্তি অর্জন করবেন, তাদের সামাজিক মর্যাদা অন্যান্য দেশের এ ধরনের বিশেষজ্ঞদের চাইতে অধিক হবে না। জনগণের উপর বিশেষ অধিকার অধব। শ্রেণীমর্যাদা তার। পাবে না। তারা আইনজ্ঞ এবং রাষ্ট্রের উপদেষ্টা মাত্র। এখানে উল্লেখ করা যেতে পারে যে, মিসরের আল-আজহার বিপুবিদ্যালয় একটি ধর্মীয় সংস্থা, কিছ পাশ্চাত্যের পাশ্রীদের মত মানুষদের পুড়িয়ে মার। বা তাদের ওপর নির্যাতন চালানোর অধিকার এর নেই। আল-আজহার বড়জোর কোন ব্যক্তি ধর্ম সম্পর্কে যা বুঝেছে, তা চ্যালেঞ্জ ও সমালোচনা করতে পারে। পক্ষান্তরে আল-আজহারের বাইরের বে-কোন লোকও এর ধর্মীয় ধারণাকে চ্যালেঞ্জ ও স্মালোচনা করতে পারে, কারণ ইসলাম কোন ব্যক্তিবা গোটির একচোটিয়া নয়। ধর্মীয় প্রশ্নে ভ্রু সেইসৰ লোককেই প্ৰামাণ্য বলে ধরা হয়, যারা তাদের গভীর জ্ঞান-গাধনার আলোকে ইসলামকে বাস্তব জীবনে প্রতিফলিত করে—তাদের ব্যক্তিগত পেশা যাই হোক।

ইসলামী শাসন প্রতিষ্ঠিত হলে আলেমগণ (ইসলামী পণ্ডিত) রাতারাতি গভর্নর, মন্ত্রী বা ডিপার্টমেনেটর কর্মকর্তা বনে যাবেন না। পরিবর্ত্তন শুধু এই হবে যে, শাসনব্যবস্থার ভিত্তি আল্লাহ্র আইন তথা ইসলামের ব্যবহারশান্ত্রের আলোকেরচিত হবে। ইঞ্জিনিয়ারিংয়ের কাজ ইঞ্জিনিয়ারদের উপরই ন্যন্ত থাকবে, চিকিৎসা কার্যের জন্য চিকিৎসকগণই দায়ী থাকবেন। তক্ষপ অর্থনীতিবিদরাই সমাজের অর্থনৈতিক কাজকর্ম পরিচালনা করবেন। তবে এক্ষেত্রে পার্থক্য হবে এটা যে, ইসলামী অর্থনীতিই তাদের নীতিনির্দেশনার দায়িত্ব নেবে।

ইসলাম সাক্ষ্য দেয়, ইসলামের আদর্শ বা এর শাসনব্যবস্থা কোনদিনই বিজ্ঞান বা তার তত্ত্ প্রয়োগের ব্যাপারে বাধ সাধে নি। ইসলামের ইতিহাসে কোন বিজ্ঞানীকেই কোন বৈজ্ঞানিক তথ্য আবিকার বা উব্ধাটনের কারণে কখনে। পুড়িরে মারা হয়নি বা তাকে নির্মাতনের শিকারে পরিণত করা হয়নি। ইসলামের আদর্শ তথা আলাহ্ই যে সবকিছুর স্রষ্টা—এই বিশ্বাসের সঙ্গে প্রকৃত বিজ্ঞানের কোন সংখাত নেই। মহাকান ও পৃথিবী সম্পর্কে জান আহরণ ও তাদের স্বাষ্টি সম্পর্কে চিন্তা করে আলাহ্র অন্তিম অনুধাবন করতে ইসলাম মানুষের প্রতি আহ্বান জানার। একথা সারণ রাখা দরকার যে, বহু পাশ্চাত্য বিজ্ঞানী, যারা আলাহ্তে বিশ্বাস করতেন না, বৈজ্ঞানিক গবেষণার মাধ্যমে আলাহ্র অন্তিমে বিশ্বাস আনরন করতে বাধ্য হন।

ইসলামে এমন কিছুই নেই, যা মানুষকে নান্তিকতার পথে পরিচালিত করতে পারে। প্রাচ্যের নান্তিক্যবাদের প্রবক্তাগণ তাদের গাবেক ঔপনিবেশিক প্রভাদের অন্ধ্রারী মাত্র। তারা চার যে, ধর্মীর বিশ্বাস ও সর্বপ্রকার ইবাদতের সমালোচনা করার স্বাধীনতা দিতে হবে। তারা আবদার জানায় যে, ধর্ম বর্জন করা হোক। কিন্তু তারা এ স্বাধীনতা চায় কেন? ইউরোপে যানুষ ধর্মের বিরুদ্ধে অভিযান চালিয়েছিল কুসংস্কার থেকে তাদের অন্তরকে মুক্ত করতে এবং শোষণ ও জুনুম থেকে জনগণকে মুক্তি দিতে কিন্ত বেসৰ প্রয়োজনে এই স্বাধীনতা তারা চার বা দাবী করে, ইসলাম যদি এমনিতেই সেগুলো পূরণ করে তবুও তারা একে আক্রমণ করবে কেন ? আগল ব্যাপার হল, এই তথাক্ষিত 'উদারপন্থী'দের চিন্তার স্বাধীনতা নিয়ে অতটা মাধাব্যধা নেই, বতটা রয়েছে নৈতিকতা-বিবোধী কার্যকলাপ ও অবাধ যৌন বিশৃঙ্খলা প্রসারের ব্যাপারে। চিন্তার স্বাধীনতার শ্রোগানটাকে তারা তাদের কুৎসিৎ কামনাটিকে চাকার জন্মই মধোস হিসাবে ব্যবহার করে। ধর্ম ও নৈতিকতার বিরুদ্ধে তাদের গোপন যদুবস্তের স্বার্থে এটা একটা ধুমুজাল মাত্র। ইসলাম চিন্তার স্বাধীনতা নিরন্ত্রণ করে-এজন্য তারা ইসলাম-বিরোধী নয়, ইসলাম কুৎসিৎ কামনা থেকে মানবতাকে মুক্তি দিতে চায় বলেই তার। ইসলামের বিরোধী।

এই তথাক্থিত 'মুক্ত চিন্তা'-র প্রবক্তাগণ অভিযোগ করে যে, ইসলাম রাষ্ট্রের ছাতে প্রত্ব ক্ষমতা দেয় বলেই ইসলামী শাসন একনায়কম্মূলক। তারা আরও বলে, ধর্মের প্রতি জনগণের প্রবল আকর্ষণ রয়েছে, আর এই ধর্মের নামে ইসলাম রাষ্ট্রকে প্রচুর ক্ষমতা ও অধিকার দেয়, যার ফলে জনগণ অন্ধভাবে নির্যাতনমূলক শাসনের শিকলে বাঁধা পড়ে। তারা মন্তব্য করতে চায়, এর ফলে রাষ্ট্র একনায়কম্মূলক হয়ে য়য়, আর জনগণ গোলাম প্রেণীভুক্ত হয়ে পড়ে এবং নিজেক্ষের চিন্তার অধিকার হারিয়ে ফেলে, চিন্তার স্বাধীনতা চিরতরে হারিয়ে য়য়। কেউশাসকদের চ্যালেঞ্জ করতে পারে না, যে তা করে সেও বর্ম ও আলাহ্র বিরুদ্ধে বিল্লোহের অভিযোগে অভিযুক্ত হয়।

এই সব খোঁড়া অভিযোগের জবাবে কুরআনের এই আয়াতগুলোই যথেট:

১. "এবং তাদের সরকার পরিচালিত হয় তাদের মধ্যে পারস্পরিক পরামর্শের
ভিত্তিতে" (৪২: ৩৮)। ২. "তোমরা যখন জনসাধারণের কোন বিষয়
বিবেচনা কর তা ইনসাফের ভিত্তিতে বিবেচনা করবে।" (৪:৫৮)।

প্রথম ধলীফা হযরত আৰু বকর (রা) বলেছিলেন: "আমাকে ততক্ষণ পর্যন্ত অনুসরণ করবে যতক্ষণ আমি আলাহ্ ও তাঁর রসুলের অনুসরণ করি। কিছ আমি যদি আলাহ্ অথবা তাঁর রমুলের ধেলাফ কাজ করি তথন আমি তোমাদের আনুগত্যের হকদার নই।"

হযরত উমর (রা) মুসলমানদের উদ্দেশ্য করে বলেছিলেন: "আমার মধ্যে কোন বক্ততা (বা প্রান্তি) দেখলে তোমরা আমাকে গোজ। করে দিও।" প্রোতাদের একজন বলেছিলেন: "আপনার মধ্যে যদি কোন বক্ততা আমর। দেখতাম তলো-রারের সাহাব্যে তা আমর। গোজ। করে দিতাম।"

একখা সত্য বে, ধর্মের নামে কখনো কখনো জুনুম ও নির্বাতন চালানো হয়েছে। একখাও সত্য যে, কোন কোন দেশে এখনও ধর্মের নামে এরপ নির্বাতন চালানো হছে। কিন্তু ধর্মই কি জালিমদের একমাত্র অন্ত্র ? হিটলার কোন্ ধর্মের নামে দেশ শাসন করতেন ? রাশিয়াতে পর্যন্ত এখন স্বীকার করা হয়—স্টালিন একজন জালিম ও একনায়কছবাদী ছিলেন এবং তিনি রাশিয়ায় পুলিশী রাজ্য কায়েম করেছিলেন। কিন্তু স্টালিন কোন্ ধর্মের নামে দেশ শাসন করেছিলেন ? মাও-সেতুং, ক্রাজ্যে, দক্ষিণ আক্রিকার মালান, জাতীয়তাবাদী চীনের চিয়াং কাইশেক প্রতৃতি অসংখ্য জালিম শাসকদের কেউ কি ধর্মের নামে রাজত্ব করেছেন ? এ সম্পর্কে কোনই সন্দেহ নেই যে, ধর্মীয় প্রভাব থেকে মুক্ত হয়েও বিংশ শতাবদী বছ দানবীয় ডিক্টেটরশীপ প্রত্যক্ষ করছে এবং এসব ডিক্টেটরশীপ চালানো হচ্ছে ধর্মের ভিত্তিতে বা ধর্মের নামে নর—তার চাহতে যহ আকর্ষণীয় নতুন নতুন নামে।

ভিটেটবশীপের সমর্থন কেন্তই করে না; মুক্ত বুদ্ধি ও মুক্ত বিবেকের অধিকারী কোন মানুষ ইহা অনুমোদন করতে পারে না। দির যে-কোন মহৎ আদর্শকেই তো ব্যক্তিগত স্থার্থের মুখোস হিসাবে ব্যবহার করা চলে। করাসী বিপ্লবের সময় আমরা স্থাধীনতা তথা নিবার্টির নামে জ্বন্যতম অপরাধ সংখটিত হতে দেখেছি। কিন্ত এই ঘটনাকে স্থাধীনতার বিরুদ্ধে আন্দোলন স্পষ্টির অন্ধুহাত হিসাবে খাড়া করতে দেওয়া চলে না। শাসনতন্ত্রের নামে শত শত নিরীহ মানুষকে কারাক্রম, নির্যাতিত অথবা হত্যা করা হরেছে। এজন্যে কি দুনিয়ার সমন্ত শাসনতন্ত্রকে ২বংস করে ফেলতে হবে গুলোন কোন দেশে ধর্মের নামেও

নির্যাতন চালানো হয়েছে। আমাদের কি এজন্যে সমস্ত ধর্ম বর্জন করতে হবে ?
ধর্মে যদি ছুনুম ও বেইনসাফীর সপক্ষে ওকালতি থাকত, তাহলে ধর্মকে বর্জন
করা ঠিক হত। কিন্ত ইসলাম সম্পর্কে তো একথা বলা চলে না। কারণ ইসলামে
ভুধু মুসলমানে-মুসলমানেই নয়, মুসলমান ও তাদের জাতশক্রদের মধ্যেও নিশুঁত
ইনসাফ ও সাম্যের মহন্তম দৃষ্টান্ত রয়েছে।

আল্লাহ্তে বিশ্বাস ও স্বাধীনতার প্রতি প্রদ্ধা প্রদর্শন শিক্ষাদানের মাধ্যমেই জুনুমবাজির বিক্লচে সবচাইতে ভালভাবে সংগ্রাম করা সম্ভব। আর ধর্মই এই স্বাধীনতার সমর্থন ও সংরক্ষণ করে। ধর্মানুসারী লোকেরা ক্থানো ক্থানো শাসককে অন্যায়-অবিচারের স্থানোগ দেনেন না, বরং তাঁকে তার বৈধ শজির পরিসীমার মধ্যে রাধরে। ইসলামের ন্যায় এত কঠোরভাবে ইন্সাফ প্রতিষ্ঠাও অন্যান্য উৎপীড়ন বিরোধিতায় আর কোন ব্যবস্থা এগিয়ে এসেছে বলে আমার জানা নেই। শাসক অন্যায়কারী হলে তাকে ঠিক পথে আনম্বন করাকে ইসলাম জনগণের অন্যতম কর্তব্য বলে সাব্যস্ত করেছে। রসুলে করীম (সা) বলেন: "কেউ যদি কোন অন্যায় হতে দেখে, তার উচিত তা সংশোধন করা।" তিনি আরও বলেন: "অত্যাচারী শাসকের শাসনে সত্য কথা বলা শ্রেষ্ঠতম জিহাদ।"

এসব নীতির কারপেই তৃতীয় ধলীফা হযরত উগমান (রা)-এর আমলে লোকেরা যথন বিশ্বাস করেছিল যে, তিনি সত্যপথ থেকে বিচ্যুত হয়েছেন, তথন তাঁরা তাঁর বিরুদ্ধে বিদ্রোহ করেছিলেন—মদিও এই বিদ্রোহ শেষ পর্যন্ত অধিকতর বিচ্যুতিতে পর্যবসিত হয়।

উপসংহারে আমর। এইগব 'প্রগতিশীল, মুক্ত-বৃদ্ধি চিন্তাবিদদের' উদ্দেশ্যে একটি ছোট পরামর্শ দিতে চাই। মুক্তির প্রকৃত পথ ধর্ম বর্জনের পথ নর, বরং মানুষের মধ্যে এমন এক বৈপ্লবিক চেতনা স্কাষ্ট, যা বেইন্সাফীকে থতম করে এবং অত্যাচারীকে সংশোধন করে। আর এটা একান্তভাবেই ইসলামপদ্ধীদের মনোভঙ্গী।

## ইসলাম ও সভ্যতা

"সেই থাজার বংগর পূর্বে যখন মানুষ তাঁবুতে বাস করত, সেই যুগে কি তোমরা আমাদের ফিরে নেতে বল? মরুভূমির সেই বন্য ও অসভ্য বেদুম্বনদের জন্য ইসলাম ঠিকই ছিল, কারণ এটা এমন একটা সহজ বর্ম ছিল, যা তাদের কাছে মনোমুগ্ধকর ও আকর্মণীয় লাগত। কিন্তু আজকের দুনিয়ায় স্থপারসনিক প্লেন, হাইছোজেন বোমা ও চলচ্চিত্রের যুগে কি আলাহ্র ধারণার তিত্তিতে প্রতিষ্ঠিত কোন সভ্যতা কোন কাজে লাগবে? আজকের উন্নত সভ্যতার সাথে তাল মিলিয়ে ইহা চলতে পারবে না। ইহা গতিহীন। স্থতরাং দুনিয়ার অন্যান্য জাতির মত আমাদেরও যদি প্রকৃত প্রস্তাবে সভ্য ও উন্নত হতে হয় তবে অবশ্যই আমাদের এসব ঝেড়ে মুছে কেলা ছাড়া গতান্তর নেই।"

মিসরে গত দুই বংসর যাবত কর্মরত জনৈক 'শিক্ষিত' ইংরেজের সাথে সাক্ষাতকালে উপরোজ ধরনের সন্দেহ-সংশ্য আমাকে সারণ করিরে দেওয়া হয়। মিসরীয় কৃষকদের জীবন-মান উয়য়নের প্রচেষ্টায় সাহায়্য করার উদ্দেশ্যে জাতিসংঘের যে একদল বিশেষজ্ঞ এসেছেন, ইনি তাদেরই একজন। কিছ এই জনগণের জন্য তাদের সর্বপ্রকার 'প্রেম' থাকা সত্ত্বেও তারা এদের ভাষা শেখে নি বা শিখতে চেষ্টা করেনি। এ কারণেই মিসর সরকার তাদের ও স্থানীয় কৃষকদের মাঝে দোভামী হিসাবে আমাকে নিযুক্ত করেন। এতে করেই আমি 'শিক্ষিত' ইংরেজটির সংস্পর্শে আসি।

প্রথমেই তাকে স্থাপ ভাষার জানিরে দিলাম যে, আমরা মিসরীয়র। তাদের ঘূণা করি এবং যতদিন তার। প্রাচ্যে হামলা চালিরে যাবে আমরাও তাদের ঘূণা করে চলব। আমি বললাম, তাদের দোসর আমেরিকা গররহ্কেও আমর। মিসর, ফিলিস্তিন প্রভৃতি প্রশ্নে অন্যায় নীতি গ্রহণের কারণে ঘূণা করি। আশ্চর্য হয়ে তিনি কিছুক্ষণ আমার দিকে তাকিরে থাকলেন এবং পরে বললেন: "আপনি কি কমিউনিস্ট ?"

अ পूडकबानि निगत्व गर्वश्रवा >> 30 गाल श्रकानिङ इस ।

আমি বলনাম থে, আমি কমিউনিস্ট নই, মুগলমান। আমি বিশ্বাস করি থে, ধনতমী ও কমিউনিস্ট উভয় সভ্যতার তুলনায় অনেক বেশী শ্রেষ্ঠ ইসলামের সভ্যতা। আমি আরও মনে করি থে, মানুষের পরীক্ষিত সমস্ত বিধানের মধ্যে ইসলামী ব্যবস্থাই সর্বোত্তম; কারণ মানুষের সামগ্রিক জীবনই এর আওতাভুক্ত, আর জীবনের বিভিন্ন দিকের একটি স্কুষ্ঠু ভারসাম্য রয়েছে এতে।

আমাদের আলোচনা এভাবে এগিয়ে চল্ল। দীর্ব তিন ঘন্টা কথাবার্তা হওয়ার পর তিনি বললেন: "হতে পারে, আপনি ইসলাম সম্বন্ধে বা বলছেন তা সত্য, কিন্তু আমি তো নিজেকে আধুনিক সভ্যতার অবদান থেকে বঞ্চিত করতে চাই না। প্রেনে বমণ করা আমি পছন্দ করি, রেডিওতে মনমাতানো সঙ্গীত শুনতে আমার ভাল লাগে। এসব আনন্দ থেকে নিজেকে আমি বঞ্চিত করতে চাই না।"

তাঁর উত্তরে অবাক হয়ে আমি বন্লাম: "কিন্ত কে আপনাকে এসব আনল উপভোগে নিষেধ করছে ?"

—"ইসলাম গ্রহণ কর। অর্থ কি বর্বর যুগে এবং তাঁবুর জীবনে ফিরে নাওয়। নর ?"

এটা সত্যিই আশ্চর্ম লাগে বে, ইসলামের বিরুদ্ধে এমনি ধরনের সন্দেহ
বর্ষণ অবিরাম ধারায় চলেছে, যদিও এসবের কোন যুক্তিযুক্ত ভিত্তি নেই। যাঁরাই
এই ধর্মের ইতিহাস অব্যয়ন করেছেন এ ব্যাপারে তাঁরা এক্যত হবেন। সভাতা
ও প্রগতির পথে ইসলাম মুহুর্তের তরেও প্রতিবন্ধক হয়নি।

ইসলাম এমন এক জনগোহঠীর মধ্যে অবতীর্ণ হরেছিল, যারা অধিকাংশই ছিল বেৰুদ্বন। তারা এত কঠোর ও নির্মম প্রকৃতির ছিল যে, কুরআন শ্রীকে তাদের সম্পর্কে বলা হয়েছে: 'বেৰুদ্বনরা অধিকতর কপট ও ধর্মবিরোধী।''

ইগলামের অন্যতম শ্রেষ্ঠ কীতি এই যে, ইহা এগৰ উগ্র ও কঠোর প্রকৃতির বেনুষ্টনদেরকে একটি মানবিক গুণ সম্পান জাতিতে পরিণত করতে সমর্থ হয়েছিল। শুধু তারাই যে সংপথে পরিচালিত এবং পশুদ্ধের স্তর থেকে মানবিক স্তরে উমীত হয়েছিল তা নর –আলাহ্র পথে মানবতাকে পরিচালনার নেতৃত্বও তারা লাভ করেছিল। মানুষকে সভ্যতার আলোকে উদ্ভাগিত করা এবং আল্পার বিকাশ গাধনে ইগলামের অলৌকিক ক্ষমতার ইহা একটি উজ্জ্বল দৃষ্টান্ত।

এ বিষয়ে কোন সন্দেহ নেই যে, আত্মার উন্নতি সাধন এমন একটি মহৎ কাজ, যা মানুষের চেষ্টা ও পরিপ্রমের লক্ষ্য হতে পারে; কারণ ইহা সভ্যতার অন্যতম চূড়ান্ত লক্ষ্য। কিন্ত ইসলাম গুরুমাত্র আত্মিক উন্নতিতেই তুই থাকেনি। আজ যা মানুষের মধ্যে জনপ্রিয় আগ্রহ হাষ্ট্র করে এবং যাকে অনেকে জীবনের কেন্দ্রবিন্দু মনে করে, সভ্যতার সেসব তাবং সামগ্রীকেই ইসলাম গ্রহণ করেছে। একেশ্বরবাদের খেলাপ না হওয়া পর্যন্ত এবং জনগণকে সং কাজ থেকে বিন্নান্ত ন। করা পর্যন্ত ইসলাম বিজ্ঞিত সমস্ত দেশের সভ্যতাকে সাহায্য ও পৃষ্ঠপোষকতা করেছে।

চিকিৎসাবিজ্ঞান, জ্যোতিবিজ্ঞান, গণিতশাত্র, পদার্থবিজ্ঞান, রসায়নশাত্র ও দর্শনশাত্র গহ সমগ্র গ্রীক বৈজ্ঞানিক উত্তরাধিকারকে ইসলাম পৃষ্ঠপোষকতা দান ও সমৃদ্ধ করেছে। বিজ্ঞানের ক্ষেত্রে ইসলাম নতুন নতুন অবদান সংযোজন করেছে। এ পেকে প্রমাণ হয় যে, বৈজ্ঞানিক গবেষণার ব্যাপারে ইসলাম গভীর ও একনিষ্ঠ আগ্রহ দেখিয়েছে। আলালুসিয়ার ইসলামী বৈজ্ঞানিক অবদানের উপরেই ইউরোপীয় রেনেশাঁ ও তার আধুনিক বৈজ্ঞানিক আবিক্কারগুলির ভিত্তি গড়ে ওঠে।

স্থৃতরাং মানবভার সেবায় নিয়োজিত কোন সভাতাকে ইসলাম কবে কোপায় বিরোধিতা করেছে ?

আজকের পাশ্চাত্য সভ্যতার প্রতি ইসলামের মনোভাব কি?

অতীতের প্রতিটি সভ্যতার প্রতি ইসলামের যে মনোভাব ছিল বর্তমানের পাশ্চাত্য সভ্যতার প্রতিও তার সেই একই রূপ মনোভাব। এসব সভ্যতার মহৎ অবদানগুলিকে ইসলাম গ্রহণ করেছে, আর ক্ষতিকর দিকগুলিকে করেছে বর্জন। বৈজ্ঞানিক বা জড়বাদী বিচ্ছিন্নতাবাদের নীতি ইগলাম কথনই সমর্থন করেনি। ব্যক্তিগত বা বর্ণগত বিবেচনায় ইহা কখনো অন্যান্য সভ্যতার বিরোধিতা করে নি; কারণ মানবজাতির ঐক্য এবং বিভিন্ন বর্ণ ও গোষ্ঠীর জনগণের মধ্যে নিবিড় সম্পর্কে ইহা বিশ্বাস করে। ইসলামী আদর্শ আধুনিক আবিকারের বিরোধিতা করে না। এমনও কোন কথা নেই যে, বাড়ীতে, কারখানায় বা কার্মে কোন কলকজ্ঞা ও মন্ত্রপাতি ব্যবহার করতে হলে তার উপরে 'বিশমিল্লাহির রহমানির রহিম' লিখে নিতে হবে। সেই সব যদ্ধপাতি বা কলকজা যদি আল্লাহ্র নামে আন্নাহ্র আদর্শে ব্যবহৃত হয় তবেই যথেই হবে। আসলে যপ্তপাতি ও কলকজার তো কোন ধর্ম নেই, দেশও নেই—কিন্ত তার বাবহারের পদ্ধতিই পৃথিবীর মানুষের কল্যাণ-অকল্যাণ করে থাকে। যেমন, বন্দুক একটি আবিকার মাত্র; এর কোন वर्म, वर्ष वा तम्भ त्नदे। किन्न जाशनि यपि देश जनगानगरमत विकृतक शमनात ভবু আক্রমণ প্রতিরোধ এবং বিশ্বে আলাহ্র বাণী প্রদারের কাজে ব্যবস্ত হোক— रेशरे रेमनात्मत पानी।

চলচ্চিত্ৰও একটি আধুনিক আবিকার। আপনি সং মুসলিম হতে পারেন বদি একে স্থস্থ আবেগ ও মহৎ চরিত্রের চিত্রায়ন এবং মহৎ মানবতা প্রতিষ্ঠার উদ্দেশ্যে মানুষে মানুষে সংঘাত রূপায়ণে একে ব্যবহার করতে পারেন। কিন্তু আপনি যদি বৌন অপ্লীলতা, বেপরোয়া কুপ্রবৃত্তি অথবা নৈতিক, আধিমানসিক ও আধ্যান্থিক অনাচার চিত্রাগ্রনে একে ব্যবহার করেন তবে আপনি নুসলিমের কাজ করলেন না। এসব চলচ্চিত্র খারাপ ও ক্ষতিকর। শুধু এজন্যে নয় যে, এগুলো মানুষের মধ্যে কুৎসিৎ কামনা ও মানসিকতা জাগিয়ে তোলে, বরং এজন্যেও যে, এতে করে জীবনকে খুব সন্তা ও তুচ্ছ হালকামীতে পরিপূর্ণ একটি সত্তা বলে দেখানো হয়। মানবতার বিকাশে এরা কোন স্বস্থ খোরাকই বোগাতে পারে না।

মানুষ বৈজ্ঞানিক আবিকারের ক্ষেত্রে ফেসৰ অবদান রেখেছে তা গ্রহণে ইসলামী আদর্শ কথনো বিরোধিতা করেনি। সমত বৈজ্ঞানিক আবিকারের সন্থাবহার করা মুসলমানদের উচিত। রসূল (সা) বলেছেন: 'বিজ্ঞান সাধনা একটি পবিত্র বিধান।'' একথা বলা নিপ্রয়োজন যে, উপরে উল্লিখিত বিজ্ঞান সাধনার অর্থ সর্বপ্রকার জ্ঞান সাধনা। সর্বত্র সর্বপ্রকার জ্ঞান সাধনার জন্য রসূল (সা) মানুষকে আবোন জানিয়েছেন।

উপসংহারে বলা চলে—সভাতা যতক্ষণ পর্যন্ত মানবতার সেবায় নিয়োজিত থাকে, ইসলাম তার বিরোধিতা করে না। কিন্তু সভাতার অর্থ যদি হয় মদ্যপান, জুয়া, বেশ্যাবৃত্তি, উপনিবেশবাদ এবং বিভিন্ন ছুতায় মানুষকে গোলামীর শৃঞ্জলে আবদ্ধ করা, তা হলে ইসলাম অবশ্যই এ ধরনের তথাক্ষিত সভাতার বিরুদ্ধে সংখ্যাম করবে এবং এর মান্য-মরীচিকার কবল থেকে মানবতাকে রক্ষার জন্য সম্ভবপর সকল কর্মপন্না গ্রহণ করবে।

## ইসলামের বিজয় কোন্ পথে ?

ইণলান আনাদের গামনে যে আদর্শ তুলে ধরে, তার গান্তথারনের জন্য থ কি করা উচিত ? আমরা জেনেছি ইনলাম দুনিয়ার সবচাইতে সেরা ব্যবহু আমাদের ঐতিহাসিক, ভৌগোলিক ও আন্তর্জাতিক অবস্থান প্রমাণ কর একমাত্র ইণলামের মাধ্যমেই আমরা ও দুনিয়ায় আমাদের ইয়নত, নেতৃত্ব ও গা ইনসাফ পুনক্ষরার করতে পারি। কিন্তু প্রশু হল, আন্তর্কের বিরুদ্ধবাদী মুকাবিলার এবং কিছু কিছু মুসলিম ভূখণ্ডে স্বৈরতপ্রী শাসকরা যখন ব শক্রর চাইতে কঠোরতরভাবে ইনলানী আদর্শের বিরোধিতা করে, তখন মুকাবিলার ইনলামী আদর্শের বান্তবায়নের পক্ষে কোন্ পথে অগ্রমর হতে হ

হঁয়, কোন্ পথে আমাদের অগ্রসর হতে হবে? এবং আমাদের কি হবে? উত্তর হল, মানব ইতিহাসের অন্যান্য আন্দোলনের ব্যাপারে ফেমনাটি গেছে, তেমনটি এরও একটিই এবং মাত্র একটি পথই রয়েছে এবং এক তা হলঃ বিশ্বাস।

প্রথম যুগে মুগলগানদের এই বিশাগই শক্তি যুগিয়েছিল। আজও ত বর্তমান উত্তরপুক্ষকে সাহাত্য করবার শক্তি কেবল এটাই। মুগলমান হি আমাদের অবস্থা ও অবস্থান প্রাথমিক যুগের মুগলমানদের চাইতে কোন অ পৃথক লয়। নগণ্য সংখ্যক লোক হয়েও তারা সেকালের দুই-দুটি পরাক্রমণা উদ্ধত রাই্রশক্তি তাদের বামদিকের রোমান সাম্রাজ্য এবং ডান দিকের প্র সাম্রাজ্যের বিক্লমে যুদ্ধ বোষণা করেন। তাদের এই দুশমনের উভয়ই ত তুলনায় লোক-লস্কর, বৈদ্যাকি সম্পদ, যুদ্ধকৌশল, যুদ্ধবিজ্ঞান ও রাজনৈ অন্তর্গৃষ্টির বিচারে অনেক উন্নত ছিল। এতসব সত্ত্বেও অলোকিক ব্যাপ সংঘটিত হয়ে গোল। অর্থশতাবদীরও কম সময়ের মধ্যে অরসংখ্যক মুসলমান সীজার ও বসক্র—উভয়কে পরাভূত করে দিল। ভারত মহাসাগর থেকে আটলা পর্যন্ত বিস্তার্থ তাদের হাত থেকে দখল করে নিল। এই অনৌকিক : কেমন করে সম্ভব হল?

ইতিহাসের কোন বস্তবাদী বিশ্লেষণই এই অলৌকিক ঘটনার সম্যক ব্যা দিতে পারে না। কেবল একটি মাত্র বিষয়ই এই মহারহস্যের জট খুলতে প

C 5 B

4

13

以后 山

f

वनः छ। श्रष्ट हेमान। वहे हेमानहे श्रेथम यूर्णत खरेनक मूननमानत्क तूक होन करत वक्षा धाषण। कत्र छ छ क करति हिन । वक्षा कि मछा नव रम, जामि यिम वहे लारकत (जिल्हां) महन्न युक्त करत छात्क श्रुणा कि ज्ञेशा निर्द्ध निश्च श्रुणा कार्य व्याप्त व्याप्त व्याप्त व्याप्त विश्व करते छात्र क्षा वार्य हैं। हार ने हार कार्य कार्य विश्व वार्य हैं। हार कार्य कार कार्य कार

কিছু লোক আছে যার। আমাদের প্রশু কবে, এ জন্য আমাদের প্রয়োজনীয় অন্তর্গন্ধ, হাতিয়ার কোথায় ? এসব প্রশুকারীদের কেন্ড আন্তরিকতার বশবতী হয়েই এ প্রশু করে, অন্যরা প্রশু করে তাদের পরাজনী মনোবৃত্তি থেকে হাতিয়ারের প্রশু ? হঁঁয়, হাতিয়ারের প্রয়োজন অবশ্যই আছে। তবে আমাদের ভুলে গেলে চলবে না যে, আমাদের সর্বপ্রথম ও সবচাইতে বড় প্রয়োজন হাতিয়ার নয়, কারণ ভবুমাত্র হাতিয়ার দিয়ে এক্ষেত্রে কোন জাতির কোন উপকার হতে পারে না। বিগত বিশুবুদ্ধে ইতালীদের হাতে ছিল সবচাইতে কার্যকর ও মারাল্লক অন্তর্শন্ধ, তবুও এগুলো তাদের বাঁচাতে পারেনি। এমনকি এর দারা তারা কোন গৌরবজনক বিজয়ও অর্জন করতে পারল না। তারা ভবু একটা ব্যাপারে—সম্ভবত সমস্ত অন্তর্শন্ত শত্রুর জন্য কেলে রেখে যুদ্ধক্রের গোলিয়ে যাবার ব্যাপারে পারক্ষমতা দেখাতে পেরেছিল। তাদের অভাব ছিল অন্ত্রশন্তের নয়—বিশ্বাস ও প্রেরণার।

অপরদিকে আমরা দেখতে পাই অনুপ্রাণিত নোদ্ধাদের একটি ফুল্র দল, যাদের মোট সংখ্যা একশতের বেশী হবে না এবং যাদের নৈশ অতিনানকার্নাদের দলে কখনও ছয়-সাত জনের বেশী লোক থাকত না, তারা প্রাচীন সাম্রাজ্যের নেতৃ-বৃদ্দকে এত বেশী ভীত-সম্রস্ত করে তুলেছিল বে, তারা ঐ ফুল্র বোদ্ধা দলকে পরাস্ত করার বদলে তাদের হাতে দেশ ছেড়ে দিয়ে চলে যাওয়াই অবিকতর পছক্ষ করেছিল। বিশ্বাদী যোদ্ধাদের এই ফুল্ল দলের নিকট কোন মারাম্বক হাতিয়ার ছিল না । তারী আটিলারী, জেট-ফাইটার অথবা অর্মর্ভ করেছিল। তবে শক্রদের তুলনাম একটা অনেক বেশী কার্মকর হাতিয়ার তাদের ছিল—তাদের ছিল বিশ্বাদ। তারে সাধারণ পিতল, বক্ষুক ও রাইফেল দিয়ে যুদ্ধ করেছিল। তবে শক্রদের তুলনাম একটা অনেক বেশী কার্মকর হাতিয়ার তাদের ছিল—তাদের ছিল বিশ্বাদ। তাদের সধ্যে ছিল প্রথম বুগের মুসলমানদের প্রেরণা—আলাহ্র রান্তার সংগ্রাম

করে অবিশ্বাদীদের কতল করা অথবা নিজেরা শহীদ হবার প্রেরণা। এতাবেই তারা প্রবল শক্তির বিরুদ্ধে জয়ী হয়েছিল।

আমর। জানি আমাদের জন্য আমর। যে পথ বেচে নিয়েছি তা কুস্থান্তীর্ণ নর। এবরং এমন এক পথ, যা প্রম, রক্ত ও অশুনর আহ্বান জানায়। কুরবানী, আন্ধান, মহাপরীক্ষা এবং সর্বন্ধ ত্যাগের সদাপ্রস্তুতি এর দাবী। কিন্তু এর মধ্যে বিসায়ের কিছু নেই, কারণ অন্যান্য যে কোন আদর্শবাদী আন্দোলন সম্বন্ধেও একথা খাটে। আন্ধত্যাগের প্রয়েজন অপরিহার্য। সাফল্যের কোন শর্টকাট, সংক্ষিপ্ত পথ নেই।

তবে আমর। কেন আমাদের মহৎ লক্ষ্যের জন্য—মর্যাদা, গৌরব ও শামাজিক ইনসাফের জন্য আপ্রাণ সংগ্রাম ও কট সহ। করতে প্রস্তুত থাকুব না ? জিলতী, অসন্মান, দারিদ্রা, অসহায়তা ও বিশৃদ্ধালার কারণে যে কট ও ত্যাগ স্বীকারে ইতিমধ্যেই আমরা বাধ্য হয়েছি তার তুলনায় ইসলামের জন্য প্রয়োজনীয় ত্যাগ ও কট স্বীকার কিছুতেই অধিক ও কঠোরতর হবে না। বিগত বিশুষুদ্ধে বিভিন্ন আরব দেশের লক্ষ্য লোক প্রাণ দিয়েছে। মিত্রশক্তির বিমান থেকে বোমাবর্ধণে হাজার হাজার মানুষ ধ্বংস হয়েছে; সম্পদ ধ্বংস করে দেওয়া হয়েছে প্রতুর এবং বিপুল সংখ্যক লোককে বন্দী করা হয়েছে, বিজয়ী শক্তির বিরুদ্ধে মুদ্ধে অংশ প্রহণ না করেও বহু সম্পদশালীর সম্পদ বাজেয়াও করা হয়েছে। আমাদের এতসব জিলতীর পরেও মিঃ চাটিলের মন ডঠন না। তিনি নির্নজ্জভাবে আমাদের বলে বসলেন: "আমরা তোমাদের রক্ষা করেছি। এখন এর মূল্য পরিশোধ করে দাও।"

শ্বন্ধ কিছু দিন আগে পাশ্চাত্য শক্তিবর্গ তাদের সাথে একটি নৌথ প্রতিরক্ষা চুল্লি সম্পাদনে আরবদের রাথী করাতে ব্যপ্ত ছিল। তাদের আসল মতলব ছিল তাদের সোনাবাহিনীতে অন্তঃ পাঁচ লক্ষ আরব ভতি করা, যাতে করে আমেরিক। ও ইংল্যাণ্ডের সাদা আদমীদেরকে মারাশ্বক অন্ত্রশন্তের কবল থেকে রক্ষা করে আরবদেরকে এসব অন্ত্রশন্তের খোরাক করা যার। এ কান্ধ করতে যেরে তারা আরব জগতের খাদ্য ৬২পাদন জবরদর্থল করে নের এবং আরব জনগণকে জিন্নতা ও অসম্বাদের মধ্যে তেলে দের। তাদের প্রয়োজন ফুরিরে গেলে তারা ওদেরকে লাখি মেরে দুর করে দের। মৃত্যুর হাত থেকে, আন্তর্তাাগ ও মহাপরীক্ষার হাত থেকে বাঁচার কোন পর্য নেই। তুচ্ছ ও অগোরবন্ধনক কাজেও মানুষ মৃত্যুবরণ করে থাকে। গত বিশ্বযুদ্ধে মিত্রশন্তির পক্ষে যুদ্ধ করতে যেয়ে কমপক্ষে পাঁচ লক্ষ লোক প্রাণ দিরেছে। তাহলে আমরা ইসলামের জন্য পাঁচ লক্ষ লোক প্রাণ দান করতে কুন্তিত হব কেন? এখন ইসলামের জন্য পাঁচ লক্ষ লোক (মিত্রশন্তির জন্য যতক্ষণ প্রাণ দিরেছে) প্রাণ বিলিয়ে দিতে প্রত্ত হবে, তার পরিণাম ফল ভিন্ন হতে বাধ্য। তথন এ বিশ্বে একজনও স্বেরাচারী বা জালিম থাকতে পারবে না, তথন খুন্টান বা অনুস্টান কোন

গাঁদাখাৰাদ্য থিছে থাকতে পাৱৰে না। এর পেকে কিবোঝা যায় না—আম্বর খালালের লক্ষ্য কোন্ পথে ছানিল করতে পারি ? ওটাই পথ।

নিতু নোক আনুনিক বিশ্বে কমিউনিজনের প্রবাবে উরিপু। এ ব্যাপারে 
থান্ডাবার কোনই কারণ নেই। ইসলানের দৃষ্টিতে বিশ্ব পরিস্থিতি এতটুকু পরিবতিত
ছবান। পতনানে যে শব দেশ কমিউনিস্ট শীসনাধীনে রয়েছে, কমিউনিজনের
পূর্বে অপ্রবা জিল প্র্যান প্রভাগনিন এবং ইসনাম ও মুসন্নানদের প্রতি আজকের
মতাই শক্ষ ভারাপা। দৃষ্টাঅস্করল রাশিয়ার কথা বলা যায়—কমিউনিস্ট বিপ্রবের পূর্বেও
সোলেশ পেকে বিভিন্ন মুসলিম রাজ্যে অনুপ্রবেশকারী পাঠিয়ে মুসলমানদের মধ্যে
ঘণালোম ও অন্তর্কোশল বাধানোর চেই। করা হতো। একই অবস্থা ছিল ইউরোপেও।
অতীতেও এবা মুসলিম বিশ্বের বিরুদ্ধে জুসেড চালিয়েছে এবং আজও তার। এ
লড়াই চালিয়ে যাছে। মুসলমান বা ইসলামের জন্য অবস্থার এতটুকু পরিবর্তন হর্মনি।

এতেন পরিবিতিতে আমাদের দৃষ্টিভঙ্গীও অবশ্য অবশ্যই অপরিবিতিত গাকরে। ইসলামের প্রথম যুগে যেমন মুগলমানরা বাম ও জান—দুই দিক থেকেই গেকালের দুই পরাশক্তির বিরুদ্ধে একই সাথে সংগ্রামে লিপ্ত ছিল, আমাদের আজকের অবস্থানও ঠিক তজ্ঞপ। আনন্দের কথা সর্বপ্রকারের বাধাবিপত্তি এবং কঠোর বিরোধিতা সত্ত্বেও বিশ্বে ইসলামের আওয়াজ প্রতিদিনই বুলল ও শক্তিশালী ঘ্যে উঠছে। ইসলামের পুনরুজ্জীবন অবশ্যজারী হয়ে উঠছে। ইসলামের ইতিহাসের প্রথম যুগের মতই আজকের বিশ্বেও ইসলাম এক গৌরবজনক ভূমিকা পালন করতে থাছে। পাণিব ভোগ-লালসা ও লাভালাতে উন্নত্ত আজকের বিশ্ব দ্বত্ব ও বিশ্বজার যখন ভূবে থেতে বন্সেছে, তখন একমাত্র ইসলামই একে শান্তি ও মন্তির প্রতিশ্বতি দিতে পারে। জড় ও আম্বার সমন্মর ঘট্টিয়ে মানবতাকে আজকের নাজুক পরিস্থিতি থেকে মুক্তি দিতে পারে একমাত্র ইসলাম। এনতাবস্থার আজ হোক বা কাল হোক ইসলামের ওক্তম্ব অনুধাবন করতে এবং আনুষ্ঠানিকভাবে ধর্ম হিসাবে ইসলামকে গ্রহণ না করলেও ইসলামের মূলনীতিসমূহ গ্রহণ করতে বিশ্ব বাধা।

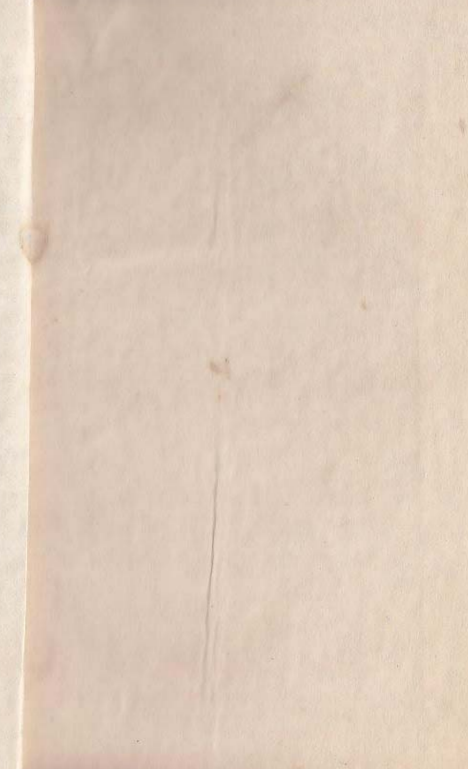
আমর। যার। ইণলামের কর্মী, তাদের বক্তব্য, আমর। এ ব্যাপারে সম্পূর্ণ সচেত্ন যে, আমাদের শান্দের পথ কুজুমান্তীর্ণ নর। আমাদের শুসলমানদের আল্পত্যাগ করতে হবে, কঠিন ও অপরিমের আল্পত্যাগের মাধ্যমে পৃথিবীকে ইণলামের অল্পনিহিত শ্রেষ্ট্রন্থ ও সত্য সম্বন্ধে বুবিরে দিতে হবে। তবে একপ্রাপ্ত দর্বদা মনে রাখতে হবে, এ লক্ষ্যে পৌছার একমান্ত্র পথ আল্প-উৎসর্গের পথ: "আলাহ্ নিশ্চয়ই তাকে সাহায্য করেন, যে তাঁকে সাহায্য করে। আলাহ্ নিশ্চয়ই শক্তিমান, পরাক্রমশালী।" (আল-কুরাআন— ২২ : 80)

করে তারা

্এ বরং মহাপ্র কিছু ( আত্মত

ইনগান অসম্মা ইতিম ও কা আরব বর্ষণে এবং গ্রহণ জিলা বগ্রে

চুক্তি ছিল খামে রক্ষা বেরে জনগ তারা মহাগ কমপ ও স পাঁচ প্রস্থ





ইসলামিক ফাউণ্ডেশন বাংলাদে