### أنوار التنزيل وأسرار التأويل العسروف

# بتفسير البيضاوي

تأليف ناصر الدين أبي الخبر عبد الله بن عمر بن محمد الشيرازي الشافعي البيضاوي (ت191 هـ)

> إعداد وتقديم محمد عبد الرحمن المرعشلي

طبعة جديدة مصححة ومنقحة وُضِع التفسير فيها تحت آيات القرآن الكريم من المصحف العثماني

مؤسسة التاريخ العربي

دار إحياء التراث العربي

بيروت

### أنوار التنزيل وأسرار التأويل العدوف

# بتفسير البيضاوي

تألبف

ناصر الدين أبي الخبر عبد الله بن عمر بن محمد الشيرازي الشافعي البيضاوي (ت ٦٩١ هـ)

إعداد وتقديم محمد عبد الرحمٰن المرعشلي

الجزء الثاني

ظبعة جديدة مصححة ومنقحة وُضِع التفسير فيها تحت آيات القرآن الكريم من المصحف العثماني

مؤسسة التاريخ العربي

دار إحياء التراث العربي

بيروت

تفسير البيضاوي

(')

www.besturdubooks.wordpress.com

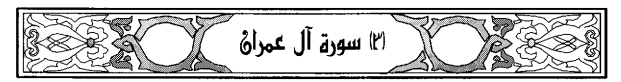
جَيْع جُقوق الْحَلِبْع وَالْنَشِر مُجَفوظَة لِدُار احيَاءالترَاث الْعَرْجِي بيروت - لبنان

DAR EHIA AL-TOURATH AL-ARABI

دار إحياء التراث العربي

Publishing & Distributing

بهروت دلبنان د شارع دکاش د هاتف: ۲۷۲۱۵۲ م ۲۷۲۱۵۲ و ۲۷۲۷۸۲ تاکس: ۲۷۲۷۸۲ میرب: ۸۵۰۹۲۳ میرب: ۸۵۰۹۲۳ میرب: ۸۵۰۹۲۳ Beyrouth - Liban - Rue Dakkache - Tel. 272652 - 272655 - 272782 - 272783 Fax: 850717 - 850623 P.O.Box; 7957/11



#### مدنية وآيها مائتائ

#### بِسْمِ اللهِ النَّمْنِ الرَّحَدِ لِمْ

#### ﴿ الَّذَ ١ إِلَّهُ إِلَّا مُرَّ الْمَقِّ الْفَيْنُ ١ ﴿ وَ الْمَنَّ الْفَيْنُ ١ ﴿ وَ اللَّهُ مُلَّا الْفَيْنُ الْفَيْنَ الْفَيْنِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلِهُ اللَّهُ اللَّالِلَّ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

﴿المّم \* الله لا إله إلا هُو﴾ إنما فتح الميم في المشهور وكان حقها أن يوقف عليها لإلقاء حركة الهمزة عليها ليدل على أنها في حكم الثابت، لأنها أسقطت للتخفيف لا للدرج، فإن الميم في حكم الوقف كقولهم واحد اثنان بإلقاء حركة الهمزة على الدال لا لالتقاء الساكنين، فإنه غير محذور في باب الوقف، ولذلك لم تحرك الميم في لام. وقرىء بكسرها على توهم التحريك لالتقاء الساكنين. وقرأ أبو بكر بسكونها والابتداء بما بعدها على الأصل. ﴿الحَيُّ القَيْومُ﴾ روي أنه عليه الصلاة والسلام قال: «إن اسم الله الأعظم في ثلاث سور في البقرة الله لا إله إلا هو الحي القيوم، وفي آل عمران الله لا إله إلا هو الحي القيوم، وفي طه وعنت الوجوه للحي القيوم».

﴿ زَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِئَابَ بِٱلْحَقِ مُمَهَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيَّةٍ وَأَنزَلَ ٱلتَّوَرِينَةَ وَٱلْإِنجِيلُ ﴿ مِن قَبْلُ هُدَى لِلنَّاسِ وَأَنزَلَ التَّوَرِينَةَ وَٱلْإِنجِيلُ ﴿ مِن قَبْلُ هُدَى لِلنَّاسِ وَأَنزَلَ التَّوَرَينَةَ وَٱلْإِنجِيلُ ﴿ مِن قَبْلُ هُدَى لِلنَّاسِ وَأَنزَلَ التَّوَرَينَةَ وَٱلْإِنجِيلُ ﴿ لَيَ اللَّهِ مَلَى اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلِيدٌ ذُو ٱلنِقَامِ ﴿ لَيْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْكُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُ وَلَلْهُ عَنِيدٌ ذُو ٱلنِقَامِ ﴿ لَهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّ

﴿نَزَّلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ﴾ القرآن نجوماً. ﴿بِالْحَق﴾ بالعدل، أو بالصدق في أخباره، أو بالحجج المحققة أنه من عند الله وهو في موضع الحال. ﴿مُصَدِّقاً لِما بَينَ يَدَيْهِ﴾ من الكتب. ﴿وَأَنْزَلَ النَّوْرَاةَ وَالْإِنْجِيلَ﴾ جملة على موسى وعيسي. واشتقاقهما من الورى والنجل، ووزنهما بتفعلة وافعيل تعسف لأنهما أعجميان، ويؤيد ذلك أنه قرىء «الأنجيل» بفتح الهمزة وهو ليس من أبنية العربية، وقرأ أبو عمرو وابن ذكوان والكسائي ﴿التوراة﴾ بالإمالة في جميع القرآن، ونافع وحمزة بين اللفظين إلاقالون فإنه قرأ بالفتح كقراءة الباقين.

﴿ مِنْ قَبْلُ ﴾ من قبل تنزيل القرآن. ﴿ هُدى لِلنَّاسِ ﴾ على العموم إن قلنا إنا متعبدون بشرع من قبلنا، وإلا فالمراد به قومهما. ﴿ وَأَنْزَلَ الفُرْقَانَ ﴾ يريد به جنس الكتب الإلهية، فإنّها فارقة بين الحق والباطل. ذكر ذلك بعد ذكر الكتب الثلاثة ليعم ما عداها، كأنه قال: وأنزل سائر ما يفرق به بين الحق والباطل، أو الزبور أو القرآن. وكرر ذكره بما هو نعت له مدحاً وتعظيماً، وإظهاراً لفضله من حيث إنه يشاركهما في كونه وحياً منزلاً ويتميز بأنه معجز يفرق بين المحق والمبطل، أو المعجزات ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآياتِ الله ﴾ من كتبه المنزلة وغيرها. ﴿ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ ﴾ بسبب كفرهم. ﴿ وَالله عزيز ﴾ غالب لا يمنع من التعذيب. ﴿ ذُو انْتِقام ﴾ لا يقدر على مثله منتقم، والنقمة عقوبة المجرم والفعل منه نقم بالفتح والكسر، وهو وعيد جيء به بعد تقرير التوحيد والإشارة إلى ما هو العمدة في إثبات النبوة تعظيماً للأمر، وزجراً عن الإعراض عنه.

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفَىٰ عَلَيْهِ ثَنَيٌّ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّتَمَآءِ ۞ هُوَ ٱلَّذِى بُصَوْرُكُمْ فِي ٱلْأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَآّهُ

#### لَاَ إِلَٰهُ إِلَّا هُوَ ٱلْعَزِينُ ٱلْحَكِيمُ ۞﴾.

﴿إِنَّ الله لاَ يَخْفَى عَلَيْهِ شَيءٌ فِي الأَرْضِ وَلاَ فِي السَّمَاءِ ﴾ أي شيء كائن في العالم كلياً كان أو جزئياً، إيماناً أو كفراً. فعبَّر عنه بالسماء والأرض إِذ الحس لا يتجاوزهما، وإنما قدم الأرض ترقياً من الأدنى إلى الأعلى، ولأن المقصود بالذكر ما اقترف فيها. وهو كالدليل على كونه حياً وقوله: ﴿هُوَ الَّذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي الأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَاءُ ﴾ أي من الصور المختلفة، كالدليل على القيومية، والاستدلال على أنه عالم بإتقان فعله في خلق الجنين وتصويره. وقرىء «تصوركم» أي صوركم لنفسه وعبادته. ﴿لاَ إِلهُ إِلاَّ هُوَ ﴾ إذ لا يعلم غيره جملة ما يعلمه ولا يقدر على مثل ما يفعله. ﴿العَزِيزُ الحَكِيمُ ﴾ إشارة إلى كمال قدرته وتناهي حكمته. قيل: هذا حجاج على من زعم أن عيسى كان رباً، فإن وفد نجران لما حاجوا فيه رسول الله ﷺ نزلت السورة، من أولها إلى نيف وثمانين آية تقريراً لما احتج به عليهم وأجاب عن شبههم.

﴿ هُوَ ٱلَّذِى ۚ أَزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِئْلَبَ مِنْهُ مَايَكُ تُحْكَمْكُ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِئْلِ وَأُخَرُ مُتَشَلِيهَكُ ۚ فَأَنَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَكَيْعُونَ مَا تَشَنَبُهَ مِنْهُ ٱبْتِغَانَهُ ٱلْفِشْنَةِ وَٱبْتِغَانَهُ تَأْوِيلِهِ ۖ وَمَا يَشْلَمُ تَأْوِيلَهُ ۚ إِلَّا ٱللَّهُ وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْرِ يَقُولُونَ ءَامَنَا يهِ- كُلُّ قِنْ عِندِ رَيِّنا ۚ وَمَا يَذَكُنُ إِلَاۤ أُولُواْ ٱلْأَلْبَ ۖ ﴿ ﴾ .

﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الكِتَابَ مِنْهُ آيَاتُ مُحْكَمَاتُ ﴾ أحكمت عبارتها بأن حفظت من الإجمال والاحتمال. ﴿هُنَّ أَمُ الكِتابِ﴾ أصله يرد إليها غيرها والقياس أمهات فأفرد على تأويل كل واحدة، أو على أن الكل بمنزلة آية وأحدة. ﴿وَأَخَرُ مُتَشَابِهَاتُ﴾ محتملات لا يتضح مقصودها ـ لإجمال أو مخالفة ظاهر ـ إلا بالفحص والنظر ليظهر فيها فضل العلماء، ويزداد حرصهم على أن يجتهدوا في تدبرها وتحصيل العلوم المتوقف عليها استنباط المراد بها، فينالوا بها. وبإتعاب القرائح في استخراج معانيها، والتوفيق بينها وبين المحكمات . معالي الدرجات. وأما قوله تعالى: ﴿الَّو كتابِ أحكمت آياته﴾ فمعناه أنها حفظت من فساد المعنى وركاكة اللفظ، وقوله: ﴿كتاباً متشابهاً﴾ فمعناه أنه يشبه بعضه بعضاً في صحة المعنى وجزالة اللفظ، ﴿وأخر﴾ جمع أخرى وإنما لم ينصرف لأنه وصف معدول عن الآخر ولا يلزم منه معرفته، لأن معناه أن القياس أن يعرف ولم يعرف لا أنه في معنى المعرف أو عن ﴿أَخْرِ﴾ من ﴿فَأَمَّا الَّذِينَ في قُلُوبِهِمْ زَيْغُ﴾ عدول عن الحق كالمبتدعة. ﴿فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِثْهُ﴾ فيتعلقون بظاهره أو بتأويل باطل ﴿ابْتِغَاءَ الفِثْنةِ﴾ طلب أن يفتنوا الناس عن دينهم بالتشكيك والتلبيس ومناقضة المحكم بالمتشابه. ﴿وَابْتَغَاءَ تَأْوِيلِهِ﴾ وطلب أن يؤولوه على ما يشتهونه، ويحتمل أن يكون الداعي إلى الاتباع مجموع الطلبتين، أو كل واحدة منهما على التعاقب. والأول يناسب المعاند والثاني يلائم الجاهل. ﴿وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ﴾ الذي يجب أن يحمل عليه. ﴿إِلاَّ الله وَالرَّاسِخُونَ في العِلْم﴾ أي الذين ثبتوا وتمكنوا فيه، ومن وقف على ﴿إلا الله﴾ فسر المتشابه بما استأثر الله بعلمه: كمدة بقاء الدنيًا، ووقت قيام الساعة، وخواص الأعداد كعدد الزبانية، أو بما دلُّ القاطع على أن ظاهره غير مراد ولم يدل على ما هو المراد. ﴿يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ﴾ استثناف موضح لحال الراسخين، أو حال منهم أو خبر إن جعلته مبتدأ. ﴿ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنًا ﴾ أي كل من المتشابه والمحكم من عنده، ﴿ وَمَا يَذَّكُّرُ إِلاَّ أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ مدح للراسخين بجودة الذهن وحسن النظر، وإشارة إلى ما استعدوا به للاهتداء إلى تأويله، وهو تجرد العقل عن غواشي الحس، واتصال الآية بما قبلها من حيث إنها في تصوير الروح بالعلم وتربيته، وما قبلها في تصوير الجسد وتسويته، أو أنها جواب عن تشبث النصاري بنحو قوله تعالى: ﴿وَكَلَّمَتُهُ ٱلقَّاهَا إِلَى مَرْيَم وروح منه﴾. كما أنه جواب عن قوله لا أب له غير الله، فتعين أن يكون هو أباه بأنه تعالى مصور الأجنة كيف يشاء فيصور من نطفة أب ومن غيرها، وبأنه صوره في الرحم والمصور لا يكون أب المصور. ﴿ رَبَّنَا لَا تُرِغَ فَلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَدُنكَ رَحْمَةٌ إِنَّكَ أَنتَ الْوَهَابُ ۞ رَبَّنَآ إِنَّكَ جَسَامِعُ النَّاسِ لِيَوْمِ لَا رَيّبَ فِيهُ إِثَ اللَّهَ لَا يُخلِفُ الْبِيعَسَادَ ۞﴾.

﴿ رَبُّنَا لاَ تُرِغُ قُلُوبِنَا ﴾ من مقال الراسخين، وقيل: استئناف والمعنى لا تزغ قلوبنا عن نهج الحق إلى اتباع المتشابه بتأويل لا ترتضيه، قال عليه الصلاة والسلام «قلب ابن آدم بين أصبعين من أصابع الرحمن، إن شاء أقامه على الحق وإن شاء أزاغه عنه ». وقيل: لا تبلنا ببلايا تزيغ فيها قلوبنا. ﴿ بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا ﴾ إلى الحق والإيمان بالقسمين، من المحكم والمتشابه، وبعد نصب على الظرف، وإذ في موضع الجر بإضافته إليه. وقيل إنه بمعنى إن. ﴿ وَهَبْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةٌ ﴾ تزلفنا إليك ونفوز بها عندك، أو توفيقاً للثبات على الحق أو مغفرة للذنوب. ﴿ إِنُّكَ أَنْتَ الوَهَّابُ ﴾ لكل سؤل، وفيه دليل على أن الهدى والضلال من الله وأنه متفضل بما ينعم على عباده لا يجب عليه شيء.

﴿رَبِّنَا إِنَّكَ جَامِعُ النَّاسِ لِيَوْمِ﴾ لحساب يوم أو لجزائه. ﴿لا رَيْبَ فيهِ﴾ في وقوع اليوم وما فيه من الحشر والمجزاء، نبهوا به على أن معظم غرضهم من الطلبتين ما يتعلق بالآخرة فإنها المقصد والمآل. ﴿إِنَّ الله لاَ يُخْلِفُ الْمِيعَادَ﴾ فإن الإلهية تنافيه وللإشعار به وتعظيم الموعود لوّن الخطاب، واستدل به الوعيدية. وأجيب بأن وعيد الفساق مشروط بعدم العفو لدلائل منفصلة كما هو مشروط بعدم التوبة وفاقاً.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِيرَ كَفَرُوا لَن تُعْرِضَ عَنْهُمْ أَمْوَلُهُمْ وَلَا أَوْلَدُهُمْ مِنَ ٱللَّهِ شَيْئًا وَأُوْلَتِهِكَ هُمْ وَقُودُ ٱلنَّارِ ﴿ لَهُ اللَّهُ مِذُنُوبِهُمْ وَاللَّهُ شَدِيدُ ٱلْمِقَابِ ﴿ لَهُ ﴾ .

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَروا﴾ عام في الكفرة. وقيل: المراد به وفد نجران، أو اليهود، أو مشركوا العرب. ﴿لَنَ تُغْنِيَ عَنْهُمْ أَمْوَالُهُمْ وَلاَ أَوْلاَدُهُم مِن الله شَيئاً﴾ أي من رحمته، أو طاعته على معنى البدلية، أو من عذابه ﴿وَأُولَئِكَ هُمْ وَقُودُ النَّارِ﴾ حطبها. وقرىء بالضم بمعنى أهل وقودها.

﴿كَذَأْبِ آلِ فِرْعَوْنَ﴾ متصل بما قبله أي لن تغن عن أولئك، أو توقد بهم كما توقد بأولئك، أو استئناف مرفوع المحل تقديره دأب هؤلاء كدأبهم في الكفر والعذاب، وهو مصدر دأب في العمل إذا كدح فيه فنقل إلى معنى الشأن. ﴿وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ﴾ عطف على ﴿آل فرعون﴾. وقيل استئناف. ﴿كَذَّبُوا بَآياتِنَا فَأَخَذَهُمُ الله بِنُنوبِهم﴾ حال بإضمار قد، أو استئناف بتفسير حالهم، أو خبر إن ابتدأت بالذين من قبلهم. ﴿والله شديدُ المِقَابِ﴾ تهويل للمؤاخذة وزيادة تخويف الكفرة.

#### ﴿ قُلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا سَتُغَلِّونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَى جَهَنَّةً وَمِلْسَ ٱلْمِهَادُ ﴿ ﴾.

﴿ قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا سَتُغْلَبُونَ وَتُحْشَرُونَ إلى جَهَنَّمَ ﴾ أي قل لمشركي مكة ستغلبون يعني يوم بدر، وقيل لليهود فإنه عليه الصلاة والسلام جمعهم بعد بدر في سوق بني قينقاع فحذرهم أن ينزل بهم ما نزل بقريش، فقالوا لا يغرنك أنك أصبت أغماراً لا علم لهم بالحرب لئن قاتلتنا لعلمت أنا نحن الناس، فنزلت. وقد صدق الله وعده لهم بقتل قريظة وإجلاء بني النضير وفتح خيبر، وضرب الجزية على من عداهم وهو من دلائل النبوة. وقرأ حمزة والكسائي بالياء فيهما على أن الأمر بأن يحكي لهم ما أخبره به من وعيدهم بلفظه. ﴿ وَبِنْسَ المهاد جهنم أو ما مهدوه لأنفسهم.

﴿ قَدْ كَانَ لَكُمْ ءَايَةٌ فِي فِصَتَيْنِ ٱلْتَقَتَّا فِعَةٌ تُقَنَتِلُ فِ سَبِيلِ ٱللَّهِ وَأَخْرَىٰ كَافِرَةٌ يَرَوْنَهُم مِنْ يَشَاءً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَمِـبْرَةً لِأُولِ ٱلْأَبْصَدِ (﴿ اللَّهُ مَنْ يَشَاءً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَمِـبْرَةً لِأُولِ ٱلْأَبْصَدِ (إِلَيْ) .

﴿ فَقَدْ كَانَ لَكُمْ آيَةٌ ﴾ الخطاب لقريش أو لليهود، وقيل للمؤمنين. ﴿ فِي فِتَتَينِ التَقَتَا ﴾ يوم بدر. ﴿ فِئَةٌ تُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَأُخْرَى كَافِرَةٌ يَرَوْنَهُمْ مِفْلَيْهِمْ ﴾ يرى المشركون المؤمنين مثلي عدد المشركين، وكان قريباً من ألف، أو مثلي عدد المسلمين وكانوا ثلاثمائة وبضعة عشر، وذلك كان بعد ما قللهم في أعينهم حتى اجترؤوا عليهم وتوجهوا إليهم، فلما لاقوهم كثروا في أعينهم حتى غلبوا مدداً من الله تعالى للمؤمنين، أو يرى المؤمنون المشركين مثلي المؤمنين وكانوا ثلاثة أمثالهم ليثبتوا لهم ويتيقنوا بالنصر الذي وعدهم الله به في قوله: ﴿ فَإِنْ يَكُن مَنكُم مَائة صابرة يغلبوا مائتين ﴾. ويؤيده قراءة نافع ويعقوب بالتاء وقرىء بهما على البناء للمفعول أي يريهم الله، أو يريكم ذلك بقدرته، وفئة بالجر على البدل من فئتين والنصب على الاختصاص، أو الحال من فاعل التقتا. ﴿ وَأَي المَين ﴾ رؤية ظاهرة معاينة. ﴿ وَالله يُؤيّدُ بِنَصْرِهِ مَنْ يَشَاء ﴾ نصره كما أيد أهل بدر. ﴿ إِنَّ في ذلِك ﴾ أي التقليل والتكثير، أو غلبة القليل عديم العدة في الكثير شاكي السلاح، وكون الواقعة آية أيضاً يحتملها ويحتمل وقوع الأمر على ما أخبر به الرسول ﷺ. ﴿ فَعِبْرَةُ لأُولِي الأَبْصَار ﴾ أي لعظة لذوي البصائر. وقيل لمن أبصرهم.

﴿ ذُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ ٱلشَّهَوَتِ مِنَ ٱللِّسَاءِ وَٱلْبَنِينَ وَٱلْقَنَطِيرِ ٱلْمُقَنظَرَةِ مِنَ ٱللَّهَبَ وَٱلْفِضَكَةِ وَالْمَخَيْلِ ٱلْمُسَوَّمَةِ وَٱلْأَنْفَكِمِ وَٱلْحَرَثُ ذَلِكَ مَسَكُ ٱلْبَحَيْلِةِ ٱلدُّنَيْ وَٱلْمَامِ الْمُعَابِ اللَّهِ اللَّهُ عِندَهُ حُسْنُ ٱلْمَعَابِ اللَّهِ .

﴿ وَيُنَ لِلنَّاسِ حُبُ الشَّهَوَاتِ ﴾ أي المشتهيات سماها شهوات مبالغة وإيماء على أنهم انهمكوا في محبتها حتى أحبوا شهوتها كقوله تعالى: ﴿ أحببت حب المخير ﴾ والمزين هو الله تعالى لأنه الخالق للأفعال والدواعي، ولعله زينه إبتلاء، أو لأنه يكون وسيلة إلى السعادة الأخروية إذا كان على وجه يرتضيه الله تعالى، أو لأنه من أسباب التعيش وبقاء النوع. وقيل الشيطان فإن الآية في معرض الذم. وفرق الجبائي بين المباح والمحرم. ﴿ مِنَ النَّسَاءِ وَالبَينِينَ وَالقَنَاطيرِ المُقَنَظرة مِنَ اللَّهَبِ وَالفِضَةِ وَالخَيلِ المُسَوَّمَةِ وَالأَنْمَامِ وَالْحَرْثِ ﴾ بيان للشهوات، والمنظار المال الكثير. وقيل مائة ألف دينار. وقيل ملء مسك ثور. واختلف في أنه فعلال أو فنعال، والمقنطرة مأخوذة منه للتأكيد كقولهم بدرة مبدرة. والمسومة المعلمة من السومة وهي العلامة، أو المرعية من ألما الدابة وسومها، أو المطهمة. والأنعام الإبل والبقر والغنم ﴿ وَلِكَ مَتَاعُ الحَياةِ اللَّذَيّا ﴾ إشارة إلى ما ذكر. ﴿ وَاللّٰ عِنْدَهُ حُسْنُ المآبِ ﴾ أي المرجع، وهو تحريض على استبدال ما عنده من اللذات الحقيقية الأبدية بالشهوات المخدجة الفائية.

﴿ قُلْ أَوْنَيْفَكُم بِخَيْرِ مِن ذَالِكُمُّ لِلَّذِينَ اتَّقَوْا عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّتُ تَجْرِى مِن تَّمَيْهَا ٱلأَنْهَدُ خَلِدِينَ فِيهَا وَأَذَوْجُ مُّطَهَّكُوهُ وَيَشَوَاتُ مِن اللَّهُ وَاللَّهُ بَمِسِيرًا بِالْمِسْبَادِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُا وَأَذَوْجُ مُطَهَّكُوهُ وَيُمْوَاتُ مِنْكَ إِنَّنَا اللَّهِ وَاللَّهُ بَمِسِيرًا بِالْمِسْبَادِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ بَمِسْيرًا بِالْمِسْبَادِ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُواللِمُ الللِمُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللْ

﴿قُلْ أَوْنَبِتُكُمْ بِخَيْرِ مِنْ ذَلِكُمْ لِيريد به تقرير أن ثواب الله تعالى خير من مستلذات الدنيا. ﴿لِلَّذِينَ فِيهَا لَاستثناف لبيان ما هو خير، ويجوز أن يتعلق اللام بخير ويرتفع جنات على هو جنات، ويؤيده قراءة من جرها بدلاً من ﴿خير﴾. ﴿وَأَزُواجٌ مُطَهَّرَةٌ لَكُ مما يستقذر من النساء. ﴿وَرَضُوانُ مِنَ الله وَ قرأ عاصم في رواية أبي بكر في جميع القرآن بضم الراء ما خلا الحرف الثاني في المائدة وهو قوله تعالى: ﴿رضوانه سبل السلام له بكسر الراء وهما لغتان. ﴿وَالله بَصِيرٌ بِالعِبَادِ لَكُ أي بأعمالهم في نيمه في الله في الله في المائدة وهو قوله تعالى: ﴿وَالله بَصِيرٌ بِالعِبَادِ لَهُ أَي بأعمالهم في نيمه في الله أنه الله أعد الهم جنات، وقد نبه بهذه الآية على نعمه فأدناها متاع الحياة الدنيا وأعلاها رضوان الله تعالى لقوله تعالى: ﴿وَرضُوان مِن الله أكبر وأوسطها الجنة ونعيمها.

﴿الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَنًا إِنَّنَا آمَنًا فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ صفة للمتقين، أو للعباد، أو مدح منصوب أو مرفوع. وفي ترتيب السؤال على مجرد الإيمان دليل على أنه كاف في استحقاق المغفرة أو الاستعداد لها.

#### ﴿ الْفَتَدَيرِينَ وَالْفَكَدِيْدِينَ وَالْقَدْنِيْنِ وَالْمُدْفِقِينَ وَالْمُسْتَغْفِرِينَ بِٱلْأَسْحَارِ اللّ

﴿الصَّابِرِينَ وَالصَّادِقِينَ وَالْقَانِتِينَ والْمَنْفِقِينَ وَالْمُسْتَغْفِرِينَ بِالْأَسْحَارِ﴾ حصر لمقامات السالك على أحسن ترتيب، فإن معاملته مع الله تعالى إما توسل وإما طلب، والتوسل إما بالنفس وهو منعها عن الرذائل وحبسها على الفضائل والصبر يشملهما، وإما بالبدن، وهو إما قولي وهو الصدق وإما فعلي وهو القنوت الذي هو ملازمة الطاعة، وإما بالمال وهو الإنفاق في سبل الخير، وأما الطلب فبالاستغفار لأن المغفرة أعظم المطالب بل الجامع لها وتوسيط الواو بينهما للدلالة على استقلال كل واحد منها وكمالهم فيها أو لتغاير الموصوفين بها، وتخصيص الأسحار لأن الدعاء فيها أقرب إلى الإجابة، لأن العبادة حينئذ أشق والنفس أصفى والروع أجمع للمجتهدين. قبل إنهم كانوا يصلون إلى السحر ثم يستغفرون ويدعون.

## ﴿ شَهِدَ اللَّهُ أَنَهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَتَهِكُذُ وَأُولُوا الْفِلْمِ قَالِهَا بِالْفِسْطِ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَرَبِينُ الْعَكِيمُ الْفَافِيرِ الْعَكِيمُ الْفَافِيرِ الْعَكِيمُ الْفَافِيرِ الْعَكِيمُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

وشهد الله أنه لا إله إلا هو بين وحدانيته بنصب الدلائل الدالة عليها وإنزال الآيات الناطقة بها. والمَلاَئِكَة بالإقرار. ووَأُولُوا العِلْم بالإيمان بها والاحتجاج عليها، شبه ذلك في البيان والكشف بشهادة الشاهد. وقائيماً بالقِسْط مقيماً للعدل في قسمه وحكمه وانتصابه على الحال من الله، وإنما جاز إفراده بها ولم يجز جاء زيد وعمرو واكباً لعدم اللبس كقوله تعالى: ووهبنا له إسحق ويعقوب نافلة أو من هو والعامل فيها معنى الجملة أي تفرد قائماً، أو أحقه لأنها حال مؤكدة، أو على المدح، أو الصفة للمنفي وفيه ضعف للفصل وهو مندرج في المشهود به إذا جعلته صفة، أو حالاً من الضمير. وقرىء «القائم بالقسط» على البدل عن هو أو الخبر لمحذوف. ولا إله إلا هو كرره للتأكيد ومزيد الاعتناء بمعرفة أدلة التوحيد والحكم به بعد إقامة الحجة وليبني عليه قوله: والعكيم فيعلم أنه الموصوف بهما، وقدم العزيز لتقديم العلم بعكمته، ورفعهما على البدل من الضمير أو الصفة لفاعل شهد.

وقد روي في فضلها أنه عليه الصلاة والسلام قال «يجاء بصاحبها يوم القيامة فيقول الله تعالى: «إن لعبدي هذا عندي عهداً وأنا أحق من وفي بالعهد، أذخِلوا عبدي الجنة». وهي دليل على فضل علم أصول الدين وشرف أهله.

﴿ إِنَّ الدِّيرَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسْلَئُمُّ وَمَا الْخَتَلَفَ الَّذِيرَٰ أُوتُواْ الْكِتَنَبَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْمِلْمُ بَغْنَيْا بَيْنَهُمْ ۚ وَمَن يَكُفُرُ بِتَايَنتِ اللَّهِ فَإِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ الْجِسَابِ اللَّٰكِ﴾.

﴿إِنَّ الدَّينَ عِنْد الله الإِسْلاَمُ جملة مستأنفة مؤكدة للأولى أي لا دين مرضي عند الله سوى الإسلام، وهو التوحيد والتدرع بالشرع الذي جاء به محمد ﷺ، وقرأ الكسائي بالفتح على أنه بدل من أنه بدل الكل أن فسر الإسلام بالإيمان، أو بما يتضمنه وبدل اشتمال إن فسر بالشريعة. وقرىء أنه بالكسر وأن بالفتح على وقوع الفعل على الثاني، واعتراض ما بينهما أو إجراء شهد مجرى قال تارة وعلم أخرى لتضمنه معناهما. ﴿وَمَا الْحَتَلَفَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ ﴾ من اليهود والنصارى، أو من أرباب الكتب المتقدمة في دين الإسلام فقال قوم إنه مخصوص بالعرب ونفاه آخرون مطلقاً، أو في التوحيد فثلثت النصارى ﴿وقالت اليهود عزير ابن الله ﴾. وقيل هم قوم موسى اختلفوا بعده. وقيل هم النصارى اختلفوا في أمر عيسى عليه اليهود عزير ابن الله ﴾. وقيل هم قوم موسى اختلفوا بعده. وقيل هم النصارى اختلفوا في أمر عيسى عليه

السلام. ﴿إِلاَّ مِنْ بَغْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ﴾ أي بعد ما علموا حقيقة الأمر وتمكنوا من العلم بها بالآيات والحجج. ﴿بَغْياً بَيْنَهُمْ﴾ حسداً بينهم وطلباً للرئاسة، لا لشبهة وخفاء في الأمر. ﴿وَمَنْ يَكْفُرُ بِآيَاتِ اللهِ فَإِنَّ الله سَرِيعُ الحِسَابِ﴾ وعيد لمن كفر منهم.

﴿ فَإِنْ حَاجُوكَ فَقُلْ أَسَلَمَتُ وَجْمِهِى لِلَّهِ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِ ۗ وَقُل لِلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَنَبَ وَٱلْأُمْتِينَ ءَأَسْلَمَتُمَ ۚ فَإِنْ آسَلَمُواْ فَضَدِ آهْتَكَدَوْأَ وَإِن تَوَلَّوْاْ فَإِنْكَا عَلَيْكَ ٱلْبَلَئْ وَٱللَّهُ بَصِيدًا ۚ بِٱلْمِبَادِ ۞﴾.

﴿فَإِنْ حَاجُوكَ ﴾ في الدين، أو جادلوك فيه بعد ما أقمت الحجج. ﴿فَقُلْ أَسَلَمْتُ وَجْهِيَ لله ﴾ أخلصت نفسي وجملتي له لا أشرك فيها غيره، وهو الدين القويم الذي قامت به الحجج ودعت إليه الآيات والرسل، وإنما عبر بالوجه عن النفس لأنه أشرف الأعضاء الظاهرة ومظهر القوى والحواس ﴿وَمَنِ اتّبِعَنِ ﴾ عطف على التاء في أسلمت وحسن للفصل، أو مفعول معه. ﴿وَقُلْ لِلَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ وَالأَمْيين ﴾ الذين لا كتاب لهم كمشركي العرب. ﴿أَأَسْلَمْتُم ﴾ كما أسلمت لما وضحت لكم الحجة، أم أنتم بعد على كفركم ونظيره وقوله: ﴿فَهِلُ أَسْمَ منتهون ﴾ وفيه تعيير لهم بالبلادة أو المعاندة. ﴿فَإِنْ أَسْلَمُوا فَقَد اهْتَدَوا ﴾ فقد نفعوا أنفسهم بأن أخرجوها من الضلال. ﴿وَإِنْ تَوَلُّوا فَإِنَّمَا عَلَيْكَ البَلاَعُ ﴾ أي فلم يضروك إذ ما عليك إلا أن تبلغ وقد بلغت. ﴿وَالله بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ ﴾ وعد ووعيد.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِنَايَنَتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيَّيَنَ بِغَنْدِ حَقِّ وَيَقْتُلُونَ الَّذِينَ بِالْمَسُطِ مِنَ النَّاسِ مَبَشِرْهُم بِعَدَابِ الِيهِ ﴿ أَوْلَتَهِكَ الَّذِينَ حَبِطَتَ أَعْمَلُهُمْ فِي الدُّنْيَ وَالْآخِرَةِ وَمَا لَهُم مِّن نَصِرِينَ ﴿ اللَّهِ ﴾.

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِآيَاتِ اللهُ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيينَ بِغَير حَقِ وَيَقْتُلُونَ الذِينَ يَأْمُرُونَ بِالقِسْطِ مِنَ النَّاسِ فَبَشْرَهُمْ بِعَذَابِ أَلِيمٍ هِم أَهِلَ الكتابِ الذين في عصره عليه السلام. قتل أولهم الأنبياء ومتابعيهم وهم رضوا به وقصدوا قتل النبي ﷺ والمؤمنين ولكن الله عصمهم، وقد سبق مثله في سورة البقرة. وقرأ حمزة "ويقاتلون الذين". وقد منع سيبويه إدخال الفاء في خبر إن كليت ولعل ولذلك قيل الخبر.

﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ حَبِطِتْ أَعمَالُهُم في الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ﴾ كقولك زيد فافهم رجل صالح، والفرق أنه لا يغير معنى الابتداء بخلافهما. ﴿وَمَا لَهُمْ مِنْ نَاصِرِينَ﴾ يدفع عنهم العذاب.

﴿ أَلَرْ تَرَ إِلَى الَّذِيكَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِنَ الْكِتَابِ يُتَعَوّنَ إِلَىٰ كِنَفِ اللّهِ لِيَعْكُمُ بَيْنَهُمْ ثُمَّ يَتَوَلَّى فَرِيقٌ مِنْهُمْ وَهُم مُعْرِضُونَ ﴾.

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيباً مِنَ الكِتَابِ ﴾ أي التوراة أو جنس الكتب السماوية، ومن للتبعيض أو للبيان. وتنكير النصيب يحتمل التعظيم والتحقير. ﴿ يُدْعَوْنَ إِلَى كِتَابِ الله لِيَحْكُم بَيْنَهُم ﴾ الداعي محمد عليه الصلاة والسلام وكتاب الله القرآن، أو التوراة لما روي (أنه عليه الصلاة والسلام دخل مدراسهم فقال له نعيم بن عمرو والحارث بن زيد على أي دين أنت. فقال: على دين إبراهيم. فقالا إن إبراهيم كان يهودياً فقال: هلموا إلى التوراة فإنها بيننا وبينكم. فأبيا فنزلت). وقيل نزلت في الرجم. وقرىء ليحكم على البناء للمفعول فيكون الاختلاف فيما بينهم، وفيه دليل على أن الأدلة السمعية حجة في الأصول. ﴿ مُثَمّ يَتُولَى فَرِيقٌ مِنْهُم ﴾ استبعاد لتوليهم مع علمهم بأن الرجوع إليه واجب. ﴿ وَهُمْ مُعْرِضُونَ ﴾ وهم قوم عادتهم الإعراض، والجملة حال من فريق وإنما ساغ لتخصصه بالصفة.

﴿ ذَالِكَ بِأَنْهُمْ قَالُواْ لَن تَمَسَّمَنَا ٱلنَّارُ إِلَا أَيَامًا مَعْدُودَاتُو وَغَرَّهُمُ فِي دِينِهِم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُوكَ ۖ اللَّامُ الْكَارُ إِلَّا أَيَامًا مَعْدُودَاتُو وَغَرَّهُمُ فِي دِينِهِم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُوكَ اللَّهُ وَكُولُونَ اللَّهُ وَكُولُونَ اللَّهُ وَكُولُونَ اللَّهُ وَكُولُونَا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَكُولُونَا اللَّهُ وَلَا يَعْلَمُونَا اللَّهُ وَكُولُونَا اللَّهُ وَلَا يَعْلَمُونَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا يَعْلَمُونَا اللَّهُ وَلَا يَعْلَمُونَا اللَّهُ وَلَا يَعْلَمُ وَاللَّهُ وَلَا يَعْلُمُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِمُ لِللْمُ اللَّهُ وَلِمُ لِللللْمُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِمُ لِلللْمُ اللَّهُ وَلِمُ لِللْمُ اللَّهُ وَلِمُ لِلللْمُ اللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَا لِللْمُولِكُ اللَّهُ وَلَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا الللْمُولِقُونَا لَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلِمُ لَا لِلللْمُ لَا اللَّهُ لِلْمُ لَا اللَّهُ الللْمُولِي اللَّهُ لِلْمُ اللَّهُ لِلْمُ لِللْمُ لِلْمُ لِللْمُولِقُولَالِكُولِي لَا الللْمُولِقُولَالِكُولِي لَا الللْمُولِقُلُولُولُولُولُولُولُولُ لِلْمُ لَلِي اللْمُؤْلِقُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ

﴿ ذَلِكَ ﴾ إشارة إلى التولي والإعراض. ﴿ بِأَتَهُمْ قَالُوا لَنْ تَمَسَّنَا النَّارُ إِلاَ أَيَاماً مَعَدُودَاتِ ﴾ بسبب تسهيلهم أمر العقاب على أنفسهم لهذا الاعتقاد الزائغ والطمع الفارغ. ﴿ وَغَرَّهُمْ فِي دِينِهمْ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ من أن النار لن تمسهم إلا أياماً قلائل، أو أن آباءهم الأنبياء يشفعون لهم، أو أنه تعالى وعد يعقوب عليه السلام أن لا يعذب أولاده إلا تحلة القسم.

﴿ فَكَيْفَ إِذَا جَمَعْنَاهُمْ لِيَوْمِ لاَ رَيْبَ فِيهِ ﴾ استعظام لما يحيق بهم في الآخرة وتكذيب لقولهم لن تمسنا النار إلا أياماً معدودات. روي: أن أول راية ترفع يوم القيامة من رايات الكفار راية اليهود فيفضحهم الله تعالى على رؤوس الأشهاد ثم يأمر بهم إلى النار. ﴿ وَوُفَّيَتْ كُلُّ نَفْسِ مَا كَسَبَتْ ﴾ جزاء ما كسبت. وفيه دليل على أن العبادة لا تحبط وأن المؤمن لا يخلد في النار، لأن توفية إيمانه وعمله لا تكون في النار ولا قبل دخولها، فإذن هي بعد الخلاص منها ﴿ وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ ﴾ الضمير لكل نفس على المعنى لأنه في معنى كل إنسان.

﴿ قُلِ ٱللَّهُمَّرَ مَالِكَ ٱلْمُنْاكِ تُوَّقِى ٱلْمُلْكَ مَن تَشَآهُ وَتَغَيْعُ ٱلْمُلْكَ مِمَّن تَشَآةٌ وَتُعِيزُ مَن تَشَآهُ وَتُدِلُ مَن تَشَآةٌ بِيكِكَ ٱلْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ مَدِيرٌ ﴿ ﴿ ﴾ .

﴿قُلُ اللَّهُمَّ﴾ الميم عوض عن يا ولذلك لا يجتمعان، وهو من خصائص هذا الاسم كدخول يا عليه مع لام التعريف وقطع همزته وتاء القسم. وقيل: أصله يا الله أمنا بخير، فخفف بحذف حرف النداء ومتعلقات الفعل وهمزته. ﴿مَالِكَ المُلكِ﴾ يتصرف فيما يمكن التصرف فيه تصرف الملاك فيما يملكون، وهو نداء ثان عند سيبويه فإن الميم عنده تمنع الوصفية. ﴿تُؤتي المُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَنْزِعُ المُلْكَ مِمَّنْ تَشَاءُ﴾ تعطي منه ما تشاء من تشاء وتسترد، فالملك الأولِ عام والآخران بعضان منه. وقيل: المراد بالملك النبوة ونزعها نقلها من قوم إلى قوم ﴿وَتُعِزُّ مَنْ تَشَاءُ وَتُذِلُّ مَنْ تَشَاءُ﴾ في الدنيا أو في الآخرة، أو فيهما بالنصر والإدبار والتوفيق والخذلان. ﴿بِيَدِكَ الْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِيرٌ﴾ ذكر الخير وحده لأنه المقضي بالذَّات، والشر مقضي بالعرض، إذ لا يوجد شر جزئي ما لم يتضمن خيرًا كلياً، أو لمراعاة الأدب في الخطاب، أو لأن الكلام وقع فيه إذ روي (أنه عليه السلام لما خط الخندق وقطع لكل عشرة أربعين ذراعاً، وأخذوا يحفرون، فظهر فيه صخرة عظيمة لم يعمل فيها المعاول، فوجهوا سلمان إلى رسول الله ﷺ يخبره، فجاء عليه الصلاة والسلام فأخذ المعول منه فضربها ضربة صدعتها. وبرق منها برق أضاء منه ما بين لابتيها لكأن بها مصباحاً في جوفِ بيت مظلم، فكبر وكبر معه المسلمون وقال «أضاءت لي منها قصور الحيرة كأنها أنياب الكلاب، ثم ضرب الثانية فقال: أضاءت لي منها القصور الحمر من أرض الروم، ثم ضرب الثالثة فقال: أضاءت لي منها قصور صنعاء» وأخبرني جبريل عليه السلام أن أمتي ظاهرة على كلها فابشروا». فقال المنافقون: ألا تعجبون يمنيكم ويعدكم الباطل ويخبركم أنه يبصر من يثرب قصور الحيرة ومدائن كسرى، وأنها تفتح لكم وأنتم إنما تحفرون الخندق من الفرق) فنزلت. فنبه على أن الشر أيضاً بيده بقول ﴿إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِيرٌ﴾.

﴿ ثُولِيمُ الَّيْلَ فِي النَّهَادِ وَتُولِيمُ النَّهَادَ فِي الْيَـلِّ وَتُخْدِيمُ الْعَمَّ مِنَ الْعَيِّ وَتُغْرِيمُ الْعَمِّ وَتُغْرِيمُ الْعَيِّ وَتُعْرَفُ مَن تَشَانُهُ مِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿ ﴿ اللَّهِ ﴾ .

﴿تُولِجُ اللَّيْلَ في النَّهارِ وَتُولِجُ النَّهارَ في اللَّيْلِ وَتُخْرِجُ الحَيِّ مِنَ الميّتِ وَتُخْرِجُ الميّتَ مِنَ الحيّ وَتَزْزُقُ مَنْ تَشَاءُ بِغَيْرٍ حِسَابٍ﴾ عقب ذلك ببيان قدرته على معاقبة الليل والنهار والموت والحياة وسعة فضله، دلالة على

أن من قدر على ذلك قدر على معاقبة الذل والعز وإيتاء الملك ونزعه. والولوج: الدخول في مضيق. وإيلاج الليل والنهار: إدخال أحدهما في الآخر بالتعقيب أو الزيادة والنقص. وإخراج الحي من الميت وبالعكس. إنشاء الحيوانات من موادها وإماتتها، أو إنشاء الحيوان من النطفة والنطفة منه. وقيل: إخراج المؤمن من الكافر والكافر من المؤمن. وقرأ ابن كثير وأبو عمرو وابن عامر وأبو بكر ﴿الميت﴾ بالتخفيف.

﴿ لَا يَتَنَجِٰذِ الْمُؤْمِنُونَ الْكَنْفِرِينَ أَوْلِيكَةَ مِن دُونِ الْمُؤْمِنِينُّ وَمَن يَفْعَـٰلَ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللَّهِ فِي شَيْءٍ إِلَّا أَن تَسَعَّمُ وَإِلَى اللَّهِ الْمَصِيدُ ﴿ إِلَّا اللَّهِ الْمَصِيدُ ﴿ إِلَّا اللَّهِ الْمَصِيدُ ﴿ إِلَّا اللَّهِ الْمَصِيدُ ﴿ إِلَّا اللَّهِ الْمَصِيدُ اللَّهِ اللَّهِ الْمَصِيدُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُولَاللَّا اللّهُ اللَّهُو

﴿ لاَ يَشَّخِذِ المُؤْمِنُونَ الكَافِرِينَ أَوْلِيَاءَ ﴾ نهوا عن موالاتهم لقرابة وصداقة جاهلية ونحوهما، حتى لا يكون حبهم وبغضهم إلا في الله، أو عن الاستعانة بهم في الغزو وسائر الأمور الدينية. ﴿ مِنْ دُونِ المُؤْمِنينَ ﴾ إشارة إلى أنهم الأحقاء بالموالاة، وأن في موالاتهم مندوحة عن موالاة الكفرة. ﴿ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ ﴾ أي اتخاذهم أولياء. ﴿ فَلَيْسَ مِنَ الله فِي شَيءٍ ﴾ أي من ولايته في شيء يصح أن يسمى ولاية، فإن موالاتي المتعاديين لا يجتمعان قال:

تَـوَدُّ عَـدُوي ثُـمٌ تَـزْعُـمُ أَنْـنـي صَدِيْـ قُكَ لَيْسَ النوك عَنْكَ بِعَازِبِ

﴿إِلاَ أَنْ تَتَقُوا مِنْهُمْ تُقَاةً﴾ إلا أن تخافوا من جهتهم ما يجب اتقاؤه، أو اتقاء. والفعل معدى بمن لأنه في معنى تحذروا وتخافوا. وقرأ يعقوب «تقية». منع عن موالاتهم ظاهراً وباطناً في الأوقات كلها إلا وقت المخافة، فإن إظهار الموالاة حينئذ جائز كما قال عيسى عليه السلام: كن وسطاً وامش جانباً. ﴿وَيُحَذِّرُكُمُ الله نَفْسَهُ وَإلَى الله المَصِيرُ ﴾ فلا تتعرضوا لسخطه بمخالفة أحكامه وموالاة أعدائه، وهو تهديد عظيم مشعر بتناهي النهي في القبح وذكر النفس، ليعلم أن المحذر منه عقاب يصدر منه تعالى فلا يؤبه دونه بما يحذر من الكفرة.

﴿ قُلُ إِن تُخْفُواْ مَا فِي مُمُدُورِكُمْ أَوْ بُتَدُوهُ يَمُّلَنَهُ اللَّهُ وَيَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيدٌ ﴿ إِنَّ اللَّهِ ﴾ .

﴿قُلْ إِنْ تُخَفُّوا مَا في صُدُورِكُمْ أَوْ تُبْدُوهُ يَعْلَمْهُ الله ﴾ أي أنه يعلم ضمائركم من ولاية الكفار وغيرها إن تخفوها أو تبدوها. ﴿وَيَعْلَمُ مَا في السَّمَوَاتِ وَمَا في الأرْضِ ﴾ فيعلم سركم وعلنكم. ﴿وَالله عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِيرٌ ﴾ فيقدر على عقوبتكم إن لم تنتهوا عما نهيتم عنه. والآية بيان لقوله تعالى: ﴿ويحذركم الله نفسه ﴾ وكأنه قال ويحذركم نفسه لأنها متصفة بعلم ذاتي محيط بالمعلومات كلها، وقدرة ذاتية تعم المقدورات بأسرها، فلا تجسروا على عصيانه إذ ما من معصية إلا وهو مطلع عليها قادر على العقاب بها.

﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ تُعْفَىٰ أَلْ وَمَا عَمِلَتْ مِن سُوَمٍ تَوَدُّ لَوَ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُۥ أَمَدًا بَعِيدًا ۚ وَيُعَذِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَامُ ۗ وَاللَّهُ رَهُوفًا بِٱلْمِبَادِ ﴿ اللَّهِ ﴾ .

﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسِ ما عَمِلَتْ مِن خَيْرٍ مُخضَراً وَمَا عَمِلَتْ مِن سُوءٍ تَوَدُ لَوْ أَنَّ بَينَهَا وَبَينَهُ أَمَداً بَعِيداً ﴾ ﴿ يَوْم ﴾ منصوب بتود أي تتمنى كل نفس يوم تجد صحائف أعمالها، أو جزاء أعمالها من الخير والشر حاضرة لو أن بينها وبين ذلك اليوم، وهو له أمداً بعيداً، أو بمضمر نحو اذكر، و ﴿ تود ﴾ حال من الضمير في عملت أو خبر لما عملت من سوء وتجد مقصور على ﴿ ما عملت من خير ﴾ ، ولا تكون ﴿ ما ﴾ شرطية لارتفاع ﴿ وقرى ، وقرى ، وودت ، وعلى هذا يصح أن تكون شرطية ولكن الحمل على الخبر أوقع معنى الأنه حكاية

كائن وأوفق للقراءة المشهورة. ﴿وَيُحَذُّرُكُمُ اللهُ نَفْسَهُ﴾ كرره للتأكيد والتذكير. ﴿وَاللهُ رَؤُوفٌ بِالعِبَادِ﴾ إشارة إلى أنه تعالى إنما نهاهم وحذرهم رأفة بهم ومراعاة لصلاحهم، أو أنه لذو مغفرة وذو عقاب أليم فترجى رحمته ويخشى عذابه.

﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُعِبُّونَ اللَّهَ فَانَتَبِعُونِ يُخيِبَكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُرْ ذُنُوبَكُرُّ وَاللَّهُ عَفُورٌ تَجِيسُمُ ﷺ قُلْ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَالرَّسُولَكُ فَإِن تَوَلَّوْا فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ آلكَفْرِينَ ﴿ آلِكُ ﴾ .

﴿قُلْ إِنْ كُنتُمْ تُحِبُونَ الله فَاتَبِعُونِي﴾ المحبة ميل النفس إلى الشيء لكمال أدركته فيه، بحيث يحملها على ما يقربها إليه، والعبد إذا علم أن الكمال الحقيقي ليس إلا ئله، وأن كل ما يراه كمالاً من نفسه أو غيره فهو من الله وبالله وإلى الله لم يكن حبه إلا لله وفي الله وذلك يقتضي إرادة طاعته والرغبة فيما يقربه إليه، فلذلك فسرت المحبة بإرادة الطاعة وجعلت مستلزمة لاتباع الرسول في عبادته والحرص على مطاوعته. ﴿ يُحْبِبُكُمُ الله وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُويَكُمْ ﴾ جواب للأمر أي يرضَ عنكم ويكشف الحجب عن قلوبكم بالتجاوز عما فرط منكم فيقربكم من جناب عزه ويبوئكم في جوار قدسه، عبر عن ذلك بالمحبة على طريق الاستعارة أو المقابلة. ﴿ وَالله خَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ لمن تحبب إليه بطاعته واتباع نبيه على أنها نزلت لما قالت اليهود نحن أبناء الله وأحباؤه. وقيل: نزلت في وفد نجران لما قالوا: إنما نعبد المسيح حباً لله. وقيل: في أقوام زعموا على عهده وأحباؤه. يحبون الله فأمروا أن يجعلوا لقولهم تصديقاً من العمل.

﴿ قَلْ أَطِيْعُوا الله وَالرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلُّوا ﴾ يحتمل المضي والمضارعة بمعنى فإن تتولوا. ﴿ فَإِنَّ الله لا يُحِبُّ الْكَافِرِينَ ﴾ لا يرضى عنهم ولا يثني عليهم، وإنما لم يقل لا يحبهم لقصد العموم والدلالة على أن التولي كفر، وإنه من هذه الحيثية ينفى محبة الله وأن محبته مخصوصة بالمؤمنين.

﴿ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَادَمَ وَنُوحًا وَمَالَ إِنْهَ هِيمَ وَمَالَ عِمْرَنَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ اللهُ دُرِيَّةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضِ وَمَالَ عِمْرَنَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ اللهُ دُرِيَّةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضِ وَآلَلَهُ سَمِيعً عَلِيمً اللهُ ا

﴿إِنَّ الله اضطَفَى آدَمَ وَتُوحاً وَآلَ إِيْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ بالرسالة والخصائص الروحانية والجسمانية، ولذلك قووا على ما لم يقو عليه غيرهم. لما أوجب طاعة الرسول وبين أنها الجالبة لمحبة الله عقب ذلك ببيان مناقبهم تحريضاً عليها، وبه استدل على فضلهم على الملائكة، ﴿وآل إبراهيم ﴾، إسماعيل وإسحق وأولادهما. وقد دخل فيهم الرسول ولي ، ﴿وآل عمران ﴾ موسى وهرون ابنا عمران بن يصهر بن قاهث بن لاوي بن يعقوب، أو عيسى وأمه مريم بنت عمران بن ماثان بن العازار بن أبي يوذ بن يوزن بن زربابل بن ساليان بن يوحنا بن أوشيا بن أمون بن منشكن بن حازقا بن أخاز بن يوثام بن عوزيا بن يورام بن ساقط بن ايشا بن راجعيم بن سليمان بن داود بن ايشي بن عوبد بن سلمون بن ياعز بن نحشون بن عمياد بن رام بن حصروم بن فارص بن يهوذا بن يعقوب عليه السلام، وكان بين العمرانين ألف وثمانمائة سنة.

﴿ وَأَرْيَةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضِ ﴾ حال أو بدل من الآلين أو منهما ومن نوح أي إنهم ذرية واحدة متشعبة بعضها من بعض. وقيل بعضها من بعض في الدين. والذرية الولد يقع على الواحد والجمع فعلية من الذر أو فعولة من الذرء أبدلت همزتها ياء ثم قلبت الواو ياء وأدغمت. ﴿ وَالله سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ بأقوال الناس وأعمالهم فيصطفي من كان مستقيم القول والعمل، أو سميع بقول امرأة عمران عليم بنيتها.

﴿ إِذْ قَالَتِ آمْرَاتُ عِمْرَنَ رَبِّ إِنِّ نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُعَرَّرًا فَتَقَبَّلُ مِنَّ إِنَّكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ الگا﴾. ﴿إِذْ قَالَتِ امْرَأَةُ عِمْرَانَ رَبِّ إِنِّي نَذَرْتُ لَكَ مَا في بَطْني ﴾ فينتصب به إذ على التنازع. وقيل نصبه بإضمار اذكر، وهذه حنة بنت فاقوذ جدة عيسى، وكانت لعمران بن يصهر بنت اسمها مريم أكبر من موسى وهرون فظن أن المراد زوجته ويرده كفالة زكريا فإنه كان معاصراً لابن ماثان وتزوج بنته ايشاع، وكان يحيى وعيسى عليهما السلام ابني خالة من الأب روي أنها كانت عاقراً عجوزاً، فبينما هي في ظل شجرة إذ رأت طائراً يطعم فرخه فحنت إلى الولد وتمنته فقالت: اللهم إن لك علي نذراً إن رزقتني ولداً أن أتصدق به على بيت المقدس فيكون من خدمه، فحملت بمريم وهلك عمران. وكان هذا النذر مشروعاً في عهدهم للغلمان فلعلها بنت الأمر على التقدير أو طلبت ذكراً ﴿مُحَرَّراً ﴾ معتقاً لخدمته لا أشغله بشيء، أو مخلصاً للعبادة ونصبه على الحال. ﴿فَتَقَبَّل مِني ﴾ ما نذرته. ﴿إِنَّكَ أَنت السَّمِيعُ العَلِيمُ ﴾ لقولي ونيتي.

﴿ فَلَمَنَا وَضَعَتُهَا قَالَتْ رَبِّ إِنِي وَضَعْتُهَا أَنْنَى وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلِيْسَ ٱلذَّكِرُ كَٱلْأَنْنَى وَإِنِي سَتَيْتُهَا مَرْيَمَرَ وَإِنِي اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعَلِّمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى ال

وَفَلَمّا وَضَعَتْهَا قَالَتْ رَبّ إِنّي وَضَعْتُهَا أَنْنَى الضمير لما في بطنها وتأنيثه لأنه كان أننى، وجاز انتصاب أنثى حالاً عنه لأن تأنيثها علم منه فإن الحال وصاحبها بالذات واحداً. أو على تأويل مؤنث كالنفس والحبلة. وإنما قالته تحسراً وتحزناً إلى ربها لأنها كانت ترجو أن تلد ذكراً ولذلك نذرت تحريره. ﴿وَالله أَغْلَمُ بِمَا الله عامر وأبو بكر عن عاصم ويعقوب ﴿وَضَعْتُ على أنه من كلامها تسلية لنفسها أي ولعل الله سبحانه وتعالى فيه سراً، أو الأنثى كانت خيراً. وقريء "وضعتِ" على أنه خطاب الله تعالى لها. ﴿وَلَيْسَ الذّكر وتعالى فيه سراً، أو الأنثى كانت خيراً. وقريء "وضعتِ" على أنه خطاب الله تعالى لها. ﴿وَلَيْسَ الذّكر الذي طلبت كالأنثى التي وهبت، واللام فيهما للعهد ويجوز أن يكون من قولها بمعنى وليس الذكر والأنثى سيان فيما نذرت فتكون اللام للجنس. ﴿وَإِنّي سَمّيتُهَا عَلَى أن عطف على ما قبلها من مقالها وما بينهما اعتراض، وإنما ذكرت ذلك لربها تقرباً إليه وطلباً لأن يعصمها ويصلحها حتى يكون فعلها مطابقاً لاسمها فإن مريم في لغتهم بمعنى: العابدة. وفيه دليل على أن المطرود، وأصل الرجم الرمي بالحجارة. وعن النبي على الم من مولود يولد إلا والشيطان يمسه حين يولد، فيستهل من مسه إلا مريم وابنها، أن الشيطان يطمع في إغواء كل مولود يتأثر منه إلا مريم وابنها فإن الشيطان يعمهما بركة هذه الاستعادة.

﴿ فَنَقَبَّلُهَا رَبُّهَا بِقَبُولٍ حَسَنِ وَأَنْبَتَهَا نَبَاتًا حَسَنًا وَكَفَلُهَا زَكِرِيَّا كُلَمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَكِرِيَّا ٱلْمِحْرَابَ وَجَدَ عِندَهَا رِنْقًا قَالَ يَنْمَرْيَمُ أَنَّ لَكِ هَلَأً قَالَتْ هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يَزُقُ مَن يَشَآنُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿ ﴿ ﴾ .

﴿فَتَقَبَّلُهَا رَبُها﴾ فرضي بها في النذر مكان الذكر. ﴿بِقَبُولِ حَسَنٍ﴾ أي بوجه حسن يقبل به النذائر، وهو إقامتها مقام الذكر، أو تسلمها عقيب ولادتها قبل أن تكبر وتصلح للسدانة. روي أن حنة لما ولدتها لفتها في خرقة وحملتها إلى المسجد ووضعتها عند الأحبار وقالت: دونكم هذه النذيرة، فتنافسوا فيها لأنها كانت بنت إمامهم وصاحب قربانهم، فإن بني ماثان كانت رؤوس بني إسرائيل وملوكهم فقال زكريا: أنا أحق بها، عندي خالتها فأبوا إلا القرعة، وكانوا سبعة وعشرين فانطلقوا إلى نهر فألقوا فيه أقلامهم فطفا قلم زكريا ورسبت أقلامهم فتكفلها زكريا. ويجوز أن يكون مصدراً على تقدير مضاف أي بذي قبول حسن، وأن يكون تقبل بمعنى استقبل كتقضي وتعجل أي فأخذها في أول أمرها حين ولدت بقبول حسن. ﴿وَأَنْبَتُهَا نَبَاتاً حَسَناً﴾ مجاز عن تربيتها بما يصلحها في جميع أحوالها ﴿وَكَفَلَهَا زَكَرِيًا﴾ شدد الفاء حمزة والكسائي وعاصم، وقصروا زكريا

غير عاصم في رواية ابن عياش على أن الفاعل هو الله تعالى وزكريا مفعول أي جعله كافلاً لها وضامناً لمصالحها، وخفف الباقون. ومدوا «زكرياء» مرفوعاً. ﴿ كُلّما دَخُلَ عَلَيْها زَكْرِيا المِحْرَابَ ﴾ أي الغرفة التي بنيت لها، أو المسجد، أو أشرف مواضعه ومقدمها، سمي به لأنه محل محاربة الشيطان كأنها وضعت في أشرف موضع من بيت المقدس. ﴿ وَجَدَ عَنْدَها رِزْقاً ﴾ جواب ﴿ كلما ﴾ وناصبه. روي: أنه كان لا يدخل عليها غيره وإذا خرج أغلق عليها سبعة أبواب، وكان يجد عندها فاكهة الشتاء في الصيف وبالعكس. ﴿ قَالَ يَا مَرْيَمُ أَنِّي لَكِ هَذَا الرزق الآتي في غير أوانه والأبواب مغلقة عليك، وهو دليل جواز الكرامة وللولياء. جعل ذلك معجزة زكريا يدفعه اشتباه الأمر عليه. ﴿ قَالَتْ هُوَ مِنْ عِنْدِ الله ﴾ فلا تستبعده. قيل تكلمت صغيرة كعيسى عليه السلام ولم ترضع ثدياً قط وكان رزقها ينزل عليها من الجنة. ﴿ إِنَّ الله يَزْقُ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْرِ عَمَابٍ ﴾ بغير تقدير لكثرته، أو بغير استحقاق تفضلاً به. وهو يحتمل أن يكون من كلامهما وأن يكون من كلام الله تعالى. روي (أن فاطمة رضي الله تعالى عنها أهدت لرسول الله يَشِيُّ رغيفين وبضعة لحم فرجع بها إليها وقال: هلمي يا بنية، فكشفت عن الطبق فإذا هو مملوء خبزاً ولحماً فقال لها: أنَّى لك هذا! فقالت: هو من عند الله إن الله يرزق من يشاء بغير حساب، فقال الحمد لله الذي جعلك شبيهة سيدة نساء بني إسرائيل، من عند الله إن الله يرزق من يشاء بغير حساب، فقال الحمد لله الذي جعلك شبيهة سيدة نساء بني إسرائيل، ثم جمع علياً والحسن والحسين وجمع أهل بيته عليه حتى شبعوا وبقي الطعام كما هو فأوسعت على جيرانها).

﴿ هُنَالِكَ دَعَا زَكَرِبًا رَبَّةً قَالَ رَبِّ هَبْ لِي مِن لَّدُنكَ ذُرِّيَّةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَآهِ ﴿ فَنَادَتُهُ الْمُكَاتِكَةُ وَهُو قَاآيَمٌ يُعَمَلِي فِي الْمِحْرَابِ أَنَّ اللَّهَ يُبَشِرُكَ بِيَحْيَى مُصَدِّقًا بِكَلِمَةٍ مِّنَ اللَّهِ وَسَكِيدًا وَحَصُورًا وَنَبِيَّا مِنَ اللَّهِ وَسَكِيدًا وَحَصُورًا وَنَبِيَّا مِنَ اللَّهَ يَسَكِيدُ وَسَكِيدًا وَحَصُورًا وَنَبِيَّا مِنَ اللَّهَ لِلْمُعَاتِينَ الْآلِ ﴾.

﴿ هُنَالِكَ دَعَا زَكَرِيا رَبَّه ﴾ في ذلك المكان، أو الوقت إذ يستعار هنا وثم وحيث للزمان، لما رأى كرامة مريم ومنزلتها من الله تعالى. ﴿قَالَ رَبِّ هَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ ذُرِيةٌ طَيْبَةٌ ﴾ كما وهبتها لحنة العجوز العاقر. وقيل لما رأى الفواكه في غير أوانِهَا انتبه على جواز ولادة العاقر من الشيخ، فسأل وقال هب لي من لدنك ذرية، لأنه لم يكن على الوجوه المعتادة وبالأسباب المعهودة. ﴿إِنَّكَ سَمِيعُ الدَّعَاءِ ﴾ مجيبه.

﴿فَنَادَتُهُ الْمَلاَثِكَةُ ﴾ أي من جنسهم كقولهم زيد يركب الخيل. فإن المنادي كان جبريل وحده. وقرأ حمزة والكسائي «فناداه» بالإمالة والتذكير. ﴿وَهُوَ قَائِمٌ يُصَلِّي فِي المِحْرَابِ ﴾ أي قائماً في الصلاة، و (يصلي) صفة قائم أو خبر أو حال آخر أو حال عن الضمير في قائم. ﴿أَنَّ الله يَبَشُرُكَ بِيَحْيَى ﴾ أي بأن الله. وقرأ نافع وابن عامر بالكسر على إرادة القول، أو لأن النداء نوع منه. وقرأ حمزة والكسائي (يبشرك)، و (يحيى) اسم أعجمي وإن جعل عربياً فمنع صرفه للتعريف ووزن الفعل. ﴿مُصَدِّقاً بِكَلِمَةٌ مِنَ الله ﴾ أي بعيسى عليه السلام، سمي بذلك لأنه وجد بأمره تعالى دون أب فشابه البدعيات التي هي عالم الأمر، أو بكتاب الله، سمي كلمة كما قيل كلمة الحويدرة لقصيدته. ﴿وَسَيِّداً ﴾ يسود قومه ويفوقهم وكان فائقاً للناس كلهم في أنه مَا هَمَّ بمعصية قط. ﴿وَحَصُوراً ﴾ مبالغاً في حبس النفس عن الشهوات والملاهي. روي أنه مر في صباه بصبيان فدعوه إلى اللعب فقال ما للعب خلقت. ﴿وَنَبِيّاً مِنَ الصَّالِحينَ ﴾ ناشئاً منهم أو كائناً من عداد من لم يأت كبيرة ولا صغيرة .

﴿ قَالَ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِي غُلَمُ وَقَدْ بَلَغَنِيَ ٱلْكِبَرُ وَٱمْرَأَتِي عَاقِرٌ قَالَ كَنَالِكَ ٱللَّهُ يَفْعَلُ مَا يَشَآهُ }

﴿قَالَ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِي غُلامٌ ﴾ استبعاداً من حيث العادة، أو استعظاماً أو تعجباً أو استفهاماً عن كيفية

حدوثه. ﴿وَقَدْ بَلَغَني الْكِبَر﴾ أدركني كبر السن وأثر فيّ. وكان له تسع وتسعون ولامرأته ثمان وتسعون سنة. ﴿وَامْرَأْتِي عَاقِرَ﴾ لا تلد، من العقر وهو القطع لأنها ذات عقر من الأولاد. ﴿قَالَ كَذَلِكَ الله يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ﴾ أي يفعل ما يشاء من العجائب مثل ذلك الفعل، وهو إنشاء الولد من شيخ فان وعجوز عاقر، أو كما أنت عليه وزوجك من الكبر والعقر يفعل ما يشاء من خلق الولد أو كذلك الله مبتدأ وخبر أي الله على مثل هذه الصفة، ويفعل ما يشاء بيان له.

﴿ قَالَ رَبِّ ٱجْعَلَ لِنَ مَايَئُهُ قَالَ مَايَتُكَ أَلَّا تُكَلِّمَ ٱلنَّاسَ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ إِلَّا رَمْزُا وَٱذْكُر رَبَّكَ كَيْبِكُ وَسَكِيْخ بِٱلْمَشِيِّ وَٱلْإِبْكِرِ ﴿ إِنَّكُ ﴾ .

﴿قَالَ رَبِّ الْجَعَلِ لِي آيَةً﴾ علامة أعرف بها الحبل لاستقبله بالبشاشة والشكر وتزيح مشقة الانتظار. ﴿قَالَ آيَتُكَ أَنْ لاَ تُكَلِّم النَّاسَ ثَلاَثاً ، وإنما حبس لسانه عن مكالمتهم خاصة ليخلص المدة لذكر الله تعالى وشكره، قضاء لحق النعمة وكأنه قال آيتك أن يحبس لسانك إلا عن الشكر وأحسن الجواب ما اشتق من السؤال. ﴿إلا رَمْزاً﴾ إشارة بنحو يد أو رأس، وأصله التحرك ومنه الراموز للبحر والاستثناء منقطع وقيل متصل والمراد بالكلام ما دل على الضمير. وقرىء «رَمَزاً» بفتحتين كخدم جمع رامز ورمزاً كرمل جمع رموز على أنه حال منه ومن الناس بمعنى مترامزين كقوله:

مَتَى مَا تَلْقَني فَرْدَيْنِ تَرْجِف وَوَانِفُ أَليتَيْكُ وَتُستَطَارَا

﴿وَاذْكُرْ رَبِّكَ كَثِيراً﴾ في أيام الحبسة، وهو مؤكد لما قبله مبين للغرض منه، وتقييد الأمر بالكثرة يدل على أنه لا يفيد التكرار. ﴿وَسَبِّح بِالعَشيّ﴾ من الزوال إلى الغروب. وقيل من العصر أو الغروب إلى ذهاب صدر الليل. ﴿وَالإِبْكَارِ﴾ من طلوع الفجر إلى الضحى. وقرىء بفتح الهمزة جمع بكر كسحر وأسحار.

﴿ وَإِذْ قَالَتِ ٱلْمَلَئِكَةُ يَكُرْيَمُ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَىٰكِ وَطَهَّرَكِ وَٱصْطَفَىٰكِ عَلَىٰ نِسَآءِ ٱلْعَكَمِينَ ﴿ اللَّهِ يَكُرْيَمُ ٱقْتُنِي لِرَبِكِ وَٱسْجُدِى وَٱرْكِيمِ مَعَ ٱلرَّكِعِينَ ﴿ إِنَّهِ ﴾ .

﴿وَإِذ قَالَتِ الْمَلاَئِكَةُ يَا مَزِيمُ إِنَّ الله اصْطَفَاكِ وَطَهْرَكُ وَاصْطَفَاكِ عَلَى نِسَاءِ العَالَمِينَ ﴾ كلموها شفاها كرامة لها، ومن أنكر الكرامة زعم أن ذلك كانت معجزة لزكريا أو إرهاصاً لنبوة عيسى عليه الصلاة والسلام، فإن الإجماع على أنه سبحانه وتعالى لم يستنبىء امرأة لقوله تعالى: ﴿وما أَرسلنا من قبلك إلا رجالا ﴾. وقيل ألهموها، والاصطفاء الأول تقبلها من أمها ولم يقبل قبلها أنثى وتفريغها للعبادة وإغناؤها برزق الجنة عن الكسب وتطهيرها عما يستقذر من النساء. والثاني هدايتها وإرسال الملائكة إليها، وتخصيصها بالكرامات السنية كالولد من غير أب وتبرئتها مما قذفتها به اليهود بإنطاق الطفل وجعلها وابنها آية للعالمين.

﴿يَا مَرْيَمُ اقْتُتُي لِرَبِّكِ وَاسْجُدِي وَازْكَعِي مَعَ الرَّاكِعِينَ﴾ أمرت بالصلاة في الجماعة بذكر أركانها مبالغة في المحافظة عليها، وقدم السجود على الركوع إما لكونه كذلك في شريعتهم أو للتنبيه على أن الواو لا توجب الترتيب، أو ليقترن اركعي بالراكعين للإيذان بأن من ليس في صلاتهم ركوع ليسوا مصلين. وقيل المراد بالقنوت إدامة الطاعة كقوله تعالى: ﴿أَمن هو قانت آناء الليل ساجداً وقائماً﴾ وبالسجود الصلاة كقوله تعالى: ﴿وأدبار السجود﴾. وبالركوع الخشوع والإخبات.

﴿ ذَالِكَ مِنْ أَنْبَآهِ ٱلْغَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكَ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُونَ ٱقْلَىٰمَهُمْ أَيُّهُمْ يَكُفُلُ مَرْيَمٌ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يَلْقُونَ أَقْلَىٰمَهُمْ أَيَّهُمْ يَكُفُلُ مَرْيَمٌ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يَخْصِمُونَ ﴿ لَيْكُ ﴾ .

﴿ ذَلِكَ مِنْ أَنْبَاءَ الغَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكَ ﴾ أي ما ذكرنا من القصص من الغيوب التي لم تعرفها إلا بالوحي. ﴿ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُونَ أَقَلاَمُهُمْ ﴾ أقداحهم للاقتراع. وقيل اقترعوا بأقلامهم التي كانوا يكتبون بها التوراة تبركا، والمراد تقرير كونه وحياً على سبيل التهكم بمنكريه، فإن طريق معرفة الوقائع المشاهدة والسماع وعدم السماع معلوم لا شبهة فيه عندهم فبقي أن يكون الإتهام باحتمال العيان ولا يظن به عاقل. ﴿ أَيْهُمْ يَكُفُلُ مَرْيَمَ ﴾ مَرْيَمَ ﴾ متعلق بمحذوف دل عليه ﴿ يلقون أقلامهم ﴾ أي يلقونها ليعلموا، أو يقولوا ﴿ أيهم يكفل مريم ﴾ . ﴿ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يَخْتَصِمُونَ ﴾ تنافساً في كفالتها.

﴿ إِذَ قَالَتِ الْمَلَتَهِكَةُ يَكُمْرِيمُ إِنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةِ مِنْهُ السَّمُهُ ٱلْسَبِيحُ عِيسَى اَبْنُ مَرْيَمَ وَجِيهًا فِي الدُّنِيَا وَٱلْاَخِرَةِ وَمِنَ ٱلْمُقَرِّبِينَ (ﷺ وَيُكِلِمُ النَّاسَ فِي الْمَهَدِ وَكَهْلًا وَمِنَ ٱلفَسَلِمِينَ ﴿ ﴾.

﴿إِذْ قَالَتِ الْمَلاَتِكَةُ بدل من ﴿إِذْ قالت ﴾ الأولى وما بينهما اعتراض، أو من ﴿إِذْ يختصمون ﴾ على أن وقوع الاختصام والبشارة في زمان متسع كقولك لقيته سنة كذا. ﴿يَا مَرْيَمُ إِنَّ الله يُبَسُرُكِ بِكَلِمَةٍ مِنْهُ السَمُهُ المَسيح الله وهو من الألقاب المشرفة كالصديق وأصله بالعبرية مشيحاً معناه: المبارك، وعيسى معرب ايشوع واشتقاقهما من المسح لأنه مسح بالبركة أو بما طهره من الذنوب، أو مسح الأرض ولم يقم في موضع، أو مسحه جبريل، ومن العيس وهو بياض يعلوه حمرة، تكلف لا طائل تحته، وابن مريم لما كان صفة تميز تمييز الأسماء نظمت في سلكها، ولا ينافي تعدد الخبر وإفراد المبتدأ فإنه اسم جنس مضاف ويحتمل أن يراد به أن الذي يعرف به ويتميز عن غيره هذه الثلاثة، فإن الإسم علامة المسمى والمميز له ممن سواه ويجوز أن يكون عيسى خبر مبتدأ محذوف وابن مريم صفته، وإنما قيل ابن مريم والخطاب لها تنبيها على أنه يولد من غير أب إذ الأولاد تنسب إلى الآباء ولا تنسب إلى الأم إلا إذا فقد الأب. ﴿وَجِيها في الدُنيا النبوة وفي الآخرة الشفاعة ﴿وَمِنَ المُقَرِّبِينَ ﴾ من الله، وقيل إشارة إلى علو درجته في الجنة أو رفعه إلى السماء وصحبة الملائكة.

﴿وَيُكَلِّمُ النَّامَ فِي المهدِ وَكَهلا﴾ أي يكلمهم حال كونه طفلاً وكهلاً، كلام الأنبياء من غير تفاوت. والمهد مصدر سمي به ما يمهد للصبي في مضجعه. وقيل إنه رفع شاباً والمراد وكهلاً بعد نزوله، وذكر أحواله المختلفة المتنافية إرشاداً إلى أنه بمعزل عن الألوهية ﴿وَمِنَ الصَّالِحِينِ﴾ حال ثالث من كلمة أو ضميرها الذي في يكلم.

﴿ قَالَتْ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِى وَلَدُّ وَلَمْ يَعْسَسْنِي مِثَرٌّ قَالَ كَنْلِكِ اللَّهُ يَخْلُقُ مَا يَشَآؤُ إِذَا قَضَىٰ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَمُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْكُونُ ﴿ إِنَا قَضَىٰ آمُرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ

﴿ قَالَتْ رَبِّ أَنِّى يَكُونُ لِي وَلَدٌ وَلَمْ يَمْسَسْني بَشَرٌ ﴾ تعجب، أو استبعاد عادي، أو استفهام عن أنه يكون بتزوج أو غيره. ﴿ قَالَ كَلَلِكِ الله يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ ﴾ القائل جبريل، أو الله تعالى وجبريل حكى لها قول الله تعالى. ﴿ إِذَا قَضَى أَمْراً فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ إشارة إلى أنه تعالى كما يقدر أن يخلق الأشياء مدرجاً بأسباب ومواد يقدر أن يخلقها دفعة من غير ذلك.

﴿ وَيُعَلِّمُهُ ٱلْكِنَابَ وَٱلْحِكْمَةَ وَٱلْتَوْرَكَةَ وَٱلْإِنِجِيلَ ﴿ وَرَسُولًا إِلَىٰ بَنِيَ إِسْرَةِيلَ أَنِي قَدْ حِثْمَتُكُم بِنَايَةِ مِن رَبِّكُمْ أَنِيَ أَغْلُقُ لَكُم مِنَ ٱلطِّينِ كَهَيْتَةِ ٱلطَّنْيرِ فَأَنفُخُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَٱبْرِعَتُ ٱلأَكْمَهُ وَالْأَبْرَمُ وَأَمِّي اَلْمَوْقَ بِإِذْنِ اللَّهِ وَأُنَيِّتُكُم بِمَا تَأْكُلُونَ وَمَا تَنَّخِرُونَ فِي بُيُوتِكُمُّ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَـةً لَكُمْ إِن كُنتُم مُّقْمِنِينَ ﴿ آَيِّ ﴾ .

﴿وَنُعَلِّمُهُ الكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَالتَّورَاةَ وَالإِنْجِيلَ﴾ كلام مبتدأ ذكر تطييباً لقلبها وإزاحة لما همها من خوف اللوم لما علمت أنها تلد من غير زوج، أو عطف على يبشرك، أو وجيهاً و ﴿الكتابِ﴾ الكتبة أو جنس الكتب المنزلة. وخص الكتابان لفضلهما. وقرأ نافع وعاصم ﴿ويعلمه﴾ بالياء.

﴿ وَرَسُولاً إلى بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنِي قَدْ جِئْتُكُم بِآيَةٍ مِنْ رَبُّكُمْ ﴾ منصوب بمضمر على إرادة القول تقديره: ويقول أرسلت رسولاً بأني قد جئتكم، أو بالعطف على الأحوال المتقدمة مضمناً معنى النطق فكأنه قال: وناطقاً بأني قد جئتكم، وتخصيص بني إسرائيل لخصوص بعثته إليهم أو للرد على من زعم أنه مبعوث إلى غيرهم. ﴿ أَنِي أَخُلُقُ لَكُمْ مِنَ الطّينِ كَهَيْئَةِ الطّيرِ ﴾ نصب بدل من أني قد جئتكم، أو جر بدل من آية، أو رفع على هي أني أخلق لكم والمعنى: أقدر لكم وأصور شيئاً مثل صورة الطير، وقرأ نافع ﴿إنِي ﴾ بالكسر ﴿ فَانَفُحُ عِنه الضمير للكاف أي في ذلك الشيء المماثل. ﴿ فَيكُونُ طَيْراً بِإِذْنِ الله ﴾ فيصير حياً طياراً بأمر الله، نبه به علي أن إحياءه من الله تعالى لا منه. وقرأ نافع هنا وفي المائدة «طائراً» بالألف والهمزة. ﴿ وَأُبْرِيءُ الأَكْمَة مَن المرضى من أطاق منهم أتاه ومن لم يطق أتاه عيسى عليه الصلاة والسلام وما يداوي إلا بالدعاء. ﴿ وَأُخِي الْمَوْتَى بِإِذْنِ مَن أَطاق منهم أتاه ومن لم يطق أتاه عيسى عليه الصلاة والسلام وما يداوي إلا بالدعاء. ﴿ وَأُخِي الْمَوْتَى بِإِذْنِ مَن أَطاق منهم أتاه ومن لم يطق أتاه عيسى عليه الصلاة والسلام وما يداوي إلا بالدعاء. ﴿ وَأُنْبُنَكُم بِمَا تَأْكُلُونَ وَمَا الله كَن نَه به يُوتِكُم ﴾ بالمغيبات من أحوالكم التي لا تشكون فيها. ﴿ إِنْ في ذَلكَ لاَية لَكُمْ إِنْ كُنْتُم مُؤمِنينَ ﴾ مؤمِنينَ به وفقين للإيمان فإن غيرهم لا يتفع بالمعجزات، أو مصدقين للحق غير معاندين.

﴿ وَمُمْمَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ التَّوْرَكَةِ وَلِأُحِلَّ لَكُم بَعْضَ الَّذِي حُرِّمَ عَلَيْكُمُ وَجِثْ تَكُر بِنَايَةٍ مِن زَيِكُمُ ۚ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَالطِيعُونِ (إِنَّ ﴾.

﴿ وَمُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرَاةِ ﴾ عطف على ﴿ رسولا ﴾ على الوجهين، أو منصوب بإضمار فعل دل عليه ﴿ قد جنتكم ﴾ أي وجنتكم مصدقاً. ﴿ وَلا حُرِّاً لَكُمْ ﴾ مقدر بإضماره، أو مردود على قوله: ﴿ أني قد جنتكم بآية ﴾ ، أو معطوف على معنى ﴿ مصدقاً ﴾ كقولهم جئتك معتذراً ولأطيب قلبك. ﴿ بَعْضَ اللَّذِي حُرِّمَ عَلَيْكُمْ ﴾ أي في شريعة موسى عليه الصلاة والسلام كالشحوم والثروب والسمك ولحوم الإبل والعمل في السبت، وهو يدل على أن شرعه كان ناسخاً لشرع موسى عليه الصلاة والسلام ولا يخل ذلك بكونه مصدقاً للتوراة، كما لا يعود نسخ القرآن بعضه ببعض عليه بتناقض وتكاذب، فإن النسخ في الحقيقة بيان وتخصيص في الأزمان ﴿ وَجِئْتُكُمْ بِآيَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ فَاتَّقُوا الله وَأَطِيعُون ﴾ .

﴿ إِنَّ اللَّهُ رَبِّ وَرَبُّكُمْ فَأَعْبُدُوهُ هَنَدًا صِرَطٌّ مُّسْتَقِيمٌ ﴿ إِنَّ ﴾.

﴿إِنَّ اللهُ رَبِّي وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴾ أي جنتكم بآية أخرى ألهمنيها ربكم وهو قوله: ﴿إِنَّ اللهُ رَبِّي وَرَبُّكُمْ ﴾ فإنه دعوة الحق المجمع عليها فيما بين الرسل الفارقة بين النبي والساحر، أو جنتكم بآية على أن الله ربي وربكم وقوله: ﴿قَدْ جِنْتُكُمْ بآية مِنْ أَن اللهُ ربي وربكم وقوله: ﴿قَدْ جِنْتُكُمْ بآية مِنْ رَبِّكُمْ ﴾ أي جئتكم بآية بعد أخرى مما ذكرت لكم، والأول لتمهيد الحجة والثاني لتقريبها إلى الحكم ولذلك رتب عليه بالفاء قوله تعالى: ﴿فَاتَقُوا الله ﴾ أي لما جئتكم بالمعجزات الظاهرة والآيات الباهرة فاتقوا الله في المخالفة وأطيعون فيما أدعوكم إليه، ثم شرع في الدعوة وأشار إليها بالقول المجمل فقال: ﴿إِن الله ربي

وربكم السارة إلى استكمال القوة النظرية بالاعتقاد الحق الذي غايته التوحيد، وقال: ﴿فاعبدوه﴾ إشارة إلى استكمال القوة العلمية فإنه بملازمة الطاعة التي هي الإتيان بالأوامر والانتهاء عن المناهي، ثم قرر ذلك بأن بين أن الجمع بين الأمرين هو الطريق المشهود له بالاستقامة، ونظيره قوله عليه الصلاة والسلام «قل آمنت بالله ثم استقم».

﴿ فَلَمَّا أَحَسَ عِيسَىٰ مِنْهُمُ ٱلْكُفْرَ قَالَ مَنْ أَنصَكَادِى إِلَى اللَّهِ قَالَ الْعَوَارِيُّونَ نَحَنُ أَنصَكَارُ اللَّهِ ءَامَنَاً إِلَى اللَّهِ قَالَ الْعَوَارِيُّونَ نَحَنُ أَنصَكَارُ اللَّهِ ءَامَنَا

﴿ فَلَمَّا أَحَسَّ عيسَى مِنْهُمُ الكُفْرَ ﴾ تحقق كفرهم عنده تحقق ما يدرك بالحواس. ﴿ قَالَ مَنْ أَنْصَارِي إلى الله ملتجا إلى الله تعالى أو ذاهبا أو ضاماً إليه، ويجوز أن يتعلق الجار به ﴿ أنصارِي ﴾ مضمناً معنى الإضافة، أي من الذين يضيفون أنفسهم إلى الله تعالى في نصري. وقيل إلى ها هنا بمعنى (مع) أو (في) أو (اللام). ﴿ قَالَ الْحَوَارِيُونَ ﴾ حواري الرجل خاصته من الحور وهو البياض الخالص، ومنه الحواريات للحضريات لخلوص ألوانهن. سمي به أصحاب عيسى عليه الصلاة والسلام لخلوص نيتهم ونقاء سريرتهم. وقيل كانوا ملوكاً يلبسون البيض استنصر بهم عيسى عليه الصلاة والسلام من اليهود. وقيل قصارين يحورون الثياب أي يبيضونها. ﴿ فَحُنُ أَنصَارُ اللهُ أي أنصار دين الله. ﴿ آمَنًا بِالله وَاشْهِدْ بِأَنَا مُسْلِمُونَ ﴾ لتشهد لنا يوم القيامة حين تشهد الرسل لقومهم وعليهم.

﴿ رَبِّنَآ ءَامَنَنَا بِمَآ أَزَلْتَ وَٱتَّبَعْنَا ٱلرَّسُولَ فَٱكْتُبْنَا مَعَ ٱلشَّهِدِينَ ۞ وَمَكِرُوا وَمَكَرَ ٱللَّهُ وَٱللَّهُ خَيْرُ ٱلْمَنكِدِينَ ۞ .

﴿ رَبُّنَا آمَنًا بِمَا أَنْرَلْتَ واتَّبَعْنَا الرَّسُولَ فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ ﴾ أي مع الشاهدين بوحدانيتك، أو مع الأنبياء الذين يشهودن لأتباعهم، أو مع أمة محمد ﷺ فإنهم شهداء على الناس.

﴿وَمَكَرُوا﴾ أي الذين أحس منهم الكفر من اليهود بأن وكلوا عليه من يقتله غيلة. ﴿وَمَكَر الله﴾ حين رفع عيسى عليه الصلاة والسلام وألقى شبهه على من قصد اغتياله حتى قتل. والمكر من حيث إنه في الأصل حيلة يجلب بها غيره إلى مضرة لا يسند إلى الله تعالى إلا على سبيل المقابلة والإزدواج. ﴿وَالله خَيْرُ المَاكِرِينَ﴾ أقواههم مكراً وأقدرهم على إيصال الضرر من حيث لا يحتسب.

﴿ إِذْ قَالَ اللَّهُ يَعِيسَىٰ إِنِّ مُتَوَفِيكَ وَرَافِعُكَ إِلَى وَمُطَهِّرُكَ مِنَ الَّذِينَ كَفُواً وَجَاعِلُ الَّذِينَ اتَبَعُوكَ فَوْقَ الَّذِينَ كَنْتُمْ فِيمَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْلِفُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَى مُرْجِعُكُمْ فَأَحْكُمُ بَيْنَكُمْ فِيمَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْلِفُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى مُرْجِعُكُمْ فَأَحْكُمُ بَيْنَكُمْ فِيمَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْلِفُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللّه

﴿إِذْ قَالَ الله ﴾ ظرف لمكر الله أو خير الماكرين، أو لمضمر مثل وقع ذلك. ﴿يَا عِيسَى إِنِّي مُتَوفِيكَ ﴾ أي مستوفي أجلك ومؤخرك إلى أجلك المسمى، عاصماً إياك من قتلهم، أو قابضك من الأرض من توفيت مالي، أو متوفيك نائماً إذ روي أنه رفع نائماً، أو مميتك عن الشهوات العائقة عن العروج إلى عالم الملكوت. وقيل أماته الله سبع ساعات ثم رفعه إلى السماء وإليه ذهبت النصارى. ﴿وَرَافِعُكَ إِلَيّ ﴾ إلى محل كرامتي ومقر ملائكتي. ﴿وَمُطَهِّرُكَ مِن اللّذِينَ كَفَرُوا ﴾ من سوء جوارهم أو قصدهم ﴿وَجَاعِلُ الّذِينَ اتّبعُوكَ فَوْقَ اللّذِينَ كَفَرُوا إلى يَوْم القِيامَةِ ﴾ يعاونهم بالحجة أو السيف في غالب الأمر، ومتبعوه من آمن بنبوته من المسلمين والنصارى وإلى الآن لم تسمع غلبة للبهود عليهم ولم يتفق لهم ملك ودولة. ﴿ثُمَّ إلَيْ مَرْجِعُكُمْ فِيمَا كُنتُمُ مِن أمر الدين.

﴿ فَأَمَّا اَلَّذِينَ كَفَرُواْ فَأَعَذِبُهُمْ عَذَابًا شَكِيدًا فِي الدُّنْيَ وَالْآخِيرَةُ وَمَا لَهُم مِن نَصِرِينَ ۞ وَأَمَّا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمُواْ الصَّلِحَاتِ فَيُوقِيهِمْ أَجُورَهُمُّ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّلِمِينَ ﴿ آَكُ ﴾ .

﴿فَأَمَّا الَّذِينَ كَفَروا فَأُعَذِّبُهُمْ عَذَاباً شَدِيداً في الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَمَا لَهُمْ مِنْ نَاصِرِينَ﴾. ﴿وَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فِنُوفِيهِمْ أُجُورَهُم﴾ تفسير للحكم وتفصيل له. وقرأ حفص ﴿فيوفيهم﴾ بالياء، ﴿وَالله لاَ يُحِبُّ الظَّالِمِينَ﴾ تقرير لذلك.

﴿ ذَالِكَ نَتْلُوهُ عَلَيْكَ مِنَ ٱلْآيَنتِ وَالذِّكْرِ ٱلْعَكِيمِ ﴿ ﴾ .

﴿ ذَلِكَ ﴾ إشارة إلى ما سبق من نبأ عيسى وغيره، وهو مبتدأ خبره. ﴿ نَتْلُوهُ عَلَيْكَ ﴾ وقوله: ﴿ مِنَ الآيَاتِ ﴾ حال من الهاء ويجوز أن يكون الخبر ونتلوه حالاً على أن العامل معنى الإِشارة وأن يكونا خبرين وأن ينتصب بمضمر يفسره نتلوه. ﴿ وَالذَّكْرِ الحَكِيمِ ﴾ المشتمل على الحكم، أو المحكم الممنوع عن تطرق الخلل إليه يريد به القرآن. وقيل اللوح.

﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَشَلِ ءَادَمٌ خَلَقَتَهُ مِن ثُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ۞ ٱلْحَقُّ مِن زَيِّكَ فَلَا تَكُنْ مِّنَ ٱلْمُتَدِّينَ ۞﴾.

﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَى عِنْدَ الله كَمَثْلِ آدَمَ﴾ إن شأنه الغريب كشأن آدم عليه الصلاة والسلام. ﴿خَلَقَهُ مِنْ تُرَابٍ﴾ جملة مفسرة للتمثيل مبينة لما به الشبه، وهو أنه خلق بلا أب كما خلق آدم من التراب بلا أب وأم، شبه حاله بما هو أعرب منه إفحاماً للخصم وقطعاً لمواد الشبهة والمعنى خلق قالبه من التراب. ﴿فُمْ قَالَ لَهُ كُنّ ﴾ أي أنشأه بشراً كقوله تعالى: ﴿مُم أَنشأناه خلقاً آخر ﴾ أو قدر تكوينه من التراب ثم كونه، ويجوز أن يكون ثم لتراخي الخبر لا المخبر. ﴿فَيَكُونُ ﴾ حكاية حال ماضية.

﴿الْحَقُّ مِن رَبِّكَ﴾ خبر محذوف أي هو الحق، وقيل ﴿الْحَقُ مَبِتَداً و ﴿من رَبِكُ﴾ خبره أي الحق المذكور من الله تعالى. ﴿فَلاَ تَكُنْ مِنَ الْمُمْتَرِينَ﴾ خطاب للنبي ﷺ على طريقة التهييج لزيادة الثبات أو لكل سامع.

﴿ فَمَنَ حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ ٱلْمِيلِمِ فَقُلْ تَعَالُواْ نَدْعُ ٱبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَنِسَاءَكُمْ وَنِسَاءَكُمْ وَنِسَاءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ثُمَّمَ نَبْتَهِلْ فَنَجْمَل لَمَّنتَ اللّهِ عَلَى الْكَنْبِينَ ﴿ إِنَّ ﴾ .

﴿ فَمَنْ حَاجَكَ ﴾ من النصارى. ﴿ فِيهِ ﴾ في عيسى. ﴿ مِنْ بَغْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ العِلْمِ ﴾ أي من البينات الموجبة للعلم. ﴿ فَقُلْ تَعَالُوا ﴾ هلموا بالرأي والعزم. ﴿ فَذَعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَتَا وَنِسَاءَكُمُ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُم ﴾ أي يدع كل منا ومنكم نفسه وأعزة أهله وألصقهم بقلبه إلى المباهلة ويحمل عليها، وإنما قدمهم على الأنفس لأن الرجل يخاطر بنفسه لهم ويحارب دونهم. ﴿ فُمُ نَبْتَهِلُ ﴾ أي نتباهل بأن نلعن الكاذب منا. والبهلة بالضم والفتح اللعنة وأصله الترك من قولهم بهلت الناقة إذا تركتها بلا صرار. ﴿ فَنَجْعَلْ لَغَنَة الله عَلَى الكَاذِبِينَ ﴾ عطف فيه بيان روي (أنهم لما دعوا إلى المباهلة قالوا حتى ننظر فلما تخالوا قالوا للعاقب وكان ذا رأيهم: ما ترى؟ فقال: والله لقد عرفتم نبوته، ولقد جاءكم بالفصل في أمر صاحبكم والله ما باهل قوم نبياً إلا هلكوا، فإن أبيتم إلا إلف دينكم فوادعوا الرجل وانصرفوا، فأتوا رسول الله ﷺ وقد غدا محتضناً الحسين آخذاً بيد الحسن وفاطمة تمشي خلفه وعلي رضي الله عنه خلفها وهو يقول: إذا أنا دعوت فأمنوا، فقال أسقفهم يا معشر النصارى إني لأرى وجوها لو سألوا الله تعالى أن يزيل جبلاً من مكانه لأزاله فلا تباهلوا فتهلكوا، فأذعنوا النصارى إني لأرى وجوها لو سألوا الله تعالى أن يزيل جبلاً من مكانه لأزاله فلا تباهلوا فتهلكوا، فأذعنوا

لرسول الله ﷺ وبذلوا له الجزية ألفي حلة حمراء وثلاثين درعاً من حديد، فقال عليه الصلاة والسلام: والذي نفسي بيده لو تباهلوا لمسخوا قردة وخنازير، ولاضطرم عليهم الوادي ناراً، ولاستأصل الله نجران وأهله حتى الطير على الشجر). وهو دليل على نبوته وفضل من أتى بهم من أهل بيته.

﴿ إِنَّ هَنذَا لَهُوَ ٱلْمَصَعُمُ ٱلْمَقَّ وَمَا مِنْ إِلَاهٍ إِلَّا ٱللَّهُ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهُوَ ٱلْمَزِيزُ ٱلْمَحَكِيمُ ﷺ فَإِن تَوَلَّوْا فَإِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ بِٱلْمُفْسِدِينَ ﷺ .

﴿إِنَّ هَذَا﴾ أي ما قص من نبأ عيسى ومريم. ﴿لِهُو القَصَصُ الحَقُ﴾ بجملتها خبر إن، أو هو فصل يفيد أن ما ذكره في شأن عيسى ومريم حق دون ما ذكره، وما بعده خبر واللام دخلت فيه لأنه أقرب إلى المبتدأ من الخبر، وأصلها أن تدخل على المبتدأ ﴿وَمَا مِنْ إِلهِ إِلاَّ اللهُ صرح فيه به ﴿من المزيدة للاستغراق تأكيداً للرد على النصارى في تثليثهم ﴿وَإِنَّ الله لَهُوَ العَزِيزُ الْحَكِيم ﴾ لا أحد سواه يساويه في القدرة التامة والحكمة البالغة ليشاركه في الألوهية.

﴿ فَإِنْ تُولُوا فَإِنَّ الله عَلِيمٌ بِالْمُفْسِدِينَ ﴾ وعيد لهم ووضع المظهر موضع المضمر ليدل على أن التولي عن الحجج والإعراض عن التوحيد، إفساد للدين والاعتقاد المؤدي إلى فساد النفس بل وإلى فساد العالم.

﴿ قُلْ يَكَأَهُلَ ٱلْكِئَكِ تَمَالُوا إِلَىٰ كَلِمَةِ سَوَلَمِ بَيْنَـنَا وَبَيْنَكُو أَلَّا نَصْبُدَ إِلَّا ٱللَّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ، شَكِئُنَا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِن دُونِ ٱللَّهُ فَإِن تَوَلَّواْ فَقُولُواْ ٱشْهَـكُواْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴿ إِلَّهَ ﴾.

﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابَ ﴾ يعم أهل الكتابين. وقيل يريد به وفد نجران، أو يهود المدينة. ﴿ تَعَالُوا إِلَى كَلِمَةٍ مَواءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُم ﴾ لا يختلف فيها الرسل والكتب ويفسرها ما بعدها. ﴿ أَلا نَعْبُدُ إِلا الله ﴾ أن نوحده بالعبادة ونخلص فيها. ﴿ وَلا نُشْرِكَ بِهِ شَيْئا ﴾ ولا نجعل غيره شريكاً له في استحقاق العبادة ولا نراه أهلاً لأن يعبد. ﴿ وَلا يَعْضُنَا بَعْضَا أَرْبَاباً مِنْ دُونِ الله ﴾ ولا نقول عزير ابن الله، ولا المسيح ابن الله، ولا نظيع الأحبار فيما أحدثوا من التحريم والتحليل لأن كلاً منهم بعضنا بشر مثلنا روي أنه لما نزلت ﴿ اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دونِ الله ﴾ قال عدي بن حاتم: ما كنا نعبدهم يا رسول الله قال «أليس يحلون لكم ويحرمون فتأخذون بقولهم قال نعم قال: هو ذاك ». ﴿ فَإِنْ تَولُوا ﴾ عن التوحيد. ﴿ فَقُولُوا الشّهَدُوا بَأَنًا مُسْلِمُونَ ﴾ أي لزمتكم الحجة فاعترفوا بأنا مسلمون دونكم، أو اعترفوا بأنكم كافرون بما نطقت به الكتب وتطابقت عليه الرسل.

(تنبيه) انظر إلى ما راعى في هذه القصة من المبالغة في الإرشاد وحسن التدرج في الحجاج بين: أولاً، أحوال عيسى عليه الصلاة والسلام وما تعاور عليه من الأطوار المنافية للألوهية، ثم ذكر ما يحل عقدتهم ويزيح شبهتهم، فلما رأى عنادهم ولجاجهم دعاهم إلى المباهلة بنوع من الإعجاز، ثم لما أعرضوا عنها وانقادوا بعض الانقياد عاد عليهم بالإرشاد وسلك طريقاً أسهل، وألزم بأن دعاهم إلى ما وافق عليه عيسى والإنجيل وسائر الأنبياء والكتب، ثم لما لم يجد ذلك أيضاً عليهم وعلم أن الآيات والنذر لا تغني عنهم أعرض عن ذلك وقال ﴿فقولوا اشهدوا بأنا مسلمون﴾.

﴿ يَتَأَهَلَ ٱلْكِتَنَٰبِ لِمَ تُعَاّجُونَ فِى إِبْرَهِيمَ وَمَا آَنْزِلَتِ ٱلتَّوْرَبَاةُ وَٱلْإِنْجِيلُ إِلَّا مِنْ بَعْدِهِ ۚ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ يَتَأَهْلُ ٱلْكِتَنَٰبِ لِمَ تُعَاجُونَ فِى إِبْرَهِيمَ وَمَا آَنْزِلَتِ ٱلتَّوْرَبَاةُ وَٱلْإِنْجِيلُ إِلَّا مِنْ بَعْدِهِ ۚ أَفَلَا تَعْقِلُونَ

﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تُحاجُون فِي إِبْرَاهِيمَ وَمَا أُنْزِلَتِ النُّورَاةُ والإِنْجِيلُ إِلاَّ مِن بَعْدِهِ تنازعت اليهود

والنصارى في إبراهيم عليه الصلاة والسلام، وزعم كل فريق أنه منهم وترافعوا إلى رسول الله على فنزلت. والمعنى أن اليهودية والنصرانية حدثتا بنزول التوراة والإنجيل على موسى وعيسى عليهما الصلاة والسلام، وكان إبراهيم قبل موسى بألف سنة وعيسى بألفين فكيف يكون عليهما. ﴿أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴿ فَتدعون المحال.

﴿ هَكَأَنتُمْ هَكُولَآءَ خَجَجُتُد فِيمَا لَكُم بِهِ عِلْمٌ فَلِمَ تُعَاَّجُونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلْمٌ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ وَٱللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللّ

﴿ هَا أَنْتُمْ هَوُلاهِ حَاجَجْتُمْ فِيما لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ فَلِمَ تُحَاجُونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلْمٌ ها حرف تنبيه نبهوا بها على حالهم التي غفلوا عنها، وأنتم مبتدأ و ﴿ هؤلاء ﴾ خبره و ﴿ حاججتم ﴾ جملة أخرى مبينة للأولى. أي أنتم هؤلاء الحمقى وبيان حماقتكم أنكم جادلتم فيما لكم به علم مما وجدتموه في التوراة والإنجيل عناداً، أو تدعون وروده فيه فلم تجادلون فيما لا علم لكم به ولا ذكر له في كتابكم من دين إبراهيم. وقيل ﴿ هؤلاء ﴾ بمعنى الذين و ﴿ حاججتم ﴾ صلته. وقيل ها أنتم أصله أأنتم على الاستفهام للتعجب من حماقتهم فقلبت الهمزة هاء. وقرأ نافع وأبو عمرو ﴿ ها أنتم ﴾ حيث وقع بالمد من غير همز، وورش أقل مداً، وقنبل بالهمز من غير ألف بعد الهاء والباقون بالمد والهمز، والبزي بقصر المد على أصله. ﴿ وَالله يَعْلَمُ ﴾ ما حاججتم فيه. ﴿ وَالله يَعْلَمُ ﴾ ما حاججتم فيه. ﴿ وَالله يَعْلَمُ ﴾ وأنتم جاهلون به.

﴿ مَا كَانَ إِبْرَهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَكِن كَانَ حَنِيفًا مُسْلِمًا ۚ وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ۞ إِنَّ أَوْلَى اللَّهُ عَالَى مِنَ الْمُشْرِكِينَ ۞ إِنَّ أَلْنَاسِ بِإِبْرَهِيمَ لَلَّذِينَ اتَّبَعُوهُ وَهَلَا النَّبِيُّ وَالَّذِينَ ﴾.

﴿مَا كَانَ إِبْرَاهِيمُ يَهُودِياً وَلاَ نَصْرَانِياً﴾ تصريح بمقتضى ما قرره من البرهان. ﴿وَلَكِنْ كَانَ حَنِيفاً﴾ ماثلاً عن العقائد الزائغة. ﴿مُسْلِماً﴾ منقاداً لله وليس المراد أنه كان على ملة الإسلام وإلا لاشترك الإلزام. ﴿وَمَا كَانَ مِنَ المُشْرِكِينَ﴾ تعريض بأنهم مشركون لاشراكهم به عزيراً والمسيح ورد لادعاء المشركين أنهم على ملة إبراهيم عليه السلام.

﴿إِنَّ أَوْلَى النَّاسِ بِإِبْرَاهِيمَ﴾ إن أخصهم به وأقربهم منه، من الولي وهو القرب، ﴿لَلَّذِينَ اتَّبَعُوهُ﴾ من أمته. ﴿وَهَذَا النَّبِيُ وَالَّذِينَ آمَنُوا﴾ لموافقتهم له في أكثر ما شرع لهم على الأصالة. وقرىء والنبي بالنصب عطفاً على إبراهيم. ﴿وَالله وَلَيُّ المُؤْمِنينَ﴾ ينصرهم ويجازيهم الحسنى الإيمانهم.

﴿ وَدَت ظُلَهِمَةٌ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَنْبِ لَوْ يُضِلُّونَكُو وَمَا يُضِلُّونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ۖ ﴿ ﴾.

﴿وَدَّتْ طَائِفَةً مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يُضِلُونَكُمْ﴾ نزلت في اليهود لما دعوا حذيفة وعماراً ومعاذاً إلى اليهودية و ﴿لوَ﴾ بمعنى أن. ﴿وَمَا يُضِلُونَ إِلاَّ أَنْفُسَهُم﴾ وما يتخطاهم الإضلال ولا يعود وباله إلا عليهم إذ يضاعف به عذابهم، أو ما يضلون إلا أمثالهم. ﴿وَمَا يَشْمُرُونَ﴾ وزره واختصاص ضرره بهم.

﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنْبِ لِمَ تَكُفُرُونَ بِثَايَتِ ٱللَّهِ وَأَنتُمْ نَشْهَدُونَ ۞ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَبِ لِمَ تَلْبِسُونَ الْحَقَّ بِٱلْبَطِلِ وَتَكُنْمُونَ ٱلْحَقَّ وَأَنتُمْ تَمَلَّمُونَ ۞﴾.

﴿ يَا أَهِلَ الْكِتَابِ لَمْ تَكَفَرُونَ بِآيَاتَ الله ﴾ بما نطقت به التوراة والإنجيل ودلت على نبوة محمد ﷺ ﴿ وَأَنتُم تَشْهِدُونَ نَعْتُهُ فِي الْكَتَابِينَ أَوْ تَعْلَمُونَ بِالْمُعْجِزَاتَ أَنْهُ حَقَّ.

﴿يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تَلْبِسُونَ الْحَقَّ بِالبَاطِلِ﴾ بالتحريف وإبراز الباطل في صورته، أو بالتقصير في التمييز بينهما. وقرىء «تَلَبَّسون» بالتشديد و«تَلُبَسون» بفتح الباء أي تلبسون الحق مع الباطل كقوله عليه السلام «كلابس ثوبي زور» ﴿وَلَنْتُمُ تَعْلَمُونَ﴾ عالمين بما تكتمونه.

﴿ وَقَالَت ظَاآبِفَةٌ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَنْبِ ءَامِنُوا بِٱلَّذِى أَنْزِلَ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَجْمَهُ ٱلنَّهَارِ وَٱكَفُرُوَا ءَاخِرَهُ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ وَقَالَت ظَاآبِفَةٌ مِنْ الْقَالِمِ الْكَافِرُونَ النَّهَا وَالْمُوا الْمُؤْمِنَ النَّهَادِ وَٱكْفُرُوا عَاخِرَهُ لَعَلَّهُمْ وَيَعْوَنَ النَّهَا وَجُمَّا النَّهَادِ وَٱكْفُرُوا عَاخِرَهُ لَعَلَّهُمْ اللَّهِ عَلَى اللَّذِينَ عَامَنُوا وَجْمَهُ النَّهَادِ وَٱكْفُرُوا عَاخِرَهُ لَعَلَّهُمْ اللَّهِ عَلَى اللَّذِينَ عَامَنُوا وَجْمَهُ النَّهَادِ وَٱكْفُرُوا عَاخِرَهُ لَعَلَّهُمْ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

﴿وَقَالَتْ طَائِفَةٌ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ آمِنُوا بِالذي أُنْزِلَ عَلَى الذِينَ آمَنُوا وَجْهَ النَّهار﴾ أي أظهروا الإيمان بالقرآن أول النهار. ﴿وَاكْفُروا آخِرَهُ لَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ﴾ واكفروا به آخره لعلهم يشكون في دينهم ظناً بأنكم رجعتم لخلل ظهر لكم، والمراد بالطائفة كعب بن الأشرف ومالك بن الصيف قالا لأصحابهما لما حولت القبلة: آمنوا بما أزن عليهم من الصلاة إلى الكعبة وصلوا إليها أول النهار ثم وصلوا إلى الصخرة آخره لعلهم يقولون هم أعلم منا وقد رجعوا فيرجعون. وقيل اثنا عشر من أحبار خيبر تقاولوا بأن يدخلوا في الإسلام أول النهار ويقولوا آخره نظرنا في كتابنا وشاورنا علماءنا فلم نجد محمداً عليه الصلاة والسلام بالنعت الذي ورد في التوراة لعل أصحابه يشكون فيه.

﴿ وَلَا تُؤْمِنُوا إِلَّا لِمَن تَبِعَ دِينَكُرُ قُلْ إِنَّ اَلَهُدَىٰ هُدَى اللَّهِ أَن يُؤْقَ أَحَدُ مِثْلَ مَا أُوتِيتُمْ أَوْ بُعَآجُوُلُو عِندَ رَبِّكُمُّ قُلْ إِنَّ اَلْفَضْلَ بِيَدِ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآهُ وَاللَّهُ وَسِعٌ عَلِيتُ ﴿ آَلَكُ ذُو اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ ذُو اللَّهُ لَا إِنَّا لَعَظِيمِ ﴿ إِنَّا الْعَظِيمِ اللَّهِ ﴾ .

﴿وَلا تُؤمِنُوا إِلاَّ لِمَنْ تَبِعَ دِينَكُمْ ولا تقروا عن تصديق قلب إلا لأهل دينكم، أو لا تظهروا إيمانكم وجه النهار لمن كان على دينكم فإن رجوعهم أرجى وأهم. ﴿قُلْ إِنْ الهُدَى هُدَى الله هو يهدي من يشاء إلى الإيمان ويثبته عليه. ﴿أَنْ يُؤْتَى أَحَدٌ مِثْلَ مَا أُوتِيتُمْ مَعلق بمحذوف أي دَبَرْتُمْ ذلك وقلتم لأن يؤتى أحد، والمعنى أن الحسد حملكم على ذلك أو بلا تؤمنوا أي ولا تظهروا إيمانكم بأن يؤتى أحد مثل ما أوتيتم إلا لأشياءكم، ولا تفشوه إلى المسلمين لئلا يزيد ثباتهم ولا إلى المشركين لئلا يدعوهم إلى الإسلام وقوله: ﴿قُلْ إِنَّ الهُدَى هُدَى الله اعتراض يدل على أن كيدهم لا يجدي بطائل، أو خبر إن على أن هدى الله بدل من الهدى. وقراءة أبن كثير ﴿أن يؤتى على الاستفهام للتقريع، تؤيد الوجه الأول أي إلا أن يؤتى أحد دبرتم. وقرىء ﴿إن على أنها نافية فيكون من كلام الطائفة أي ولا تؤمنوا إلا لمن تبع دينكم وقولوا لهم ما يؤتى أحد مثل ما أوتيتم. ﴿أُو يُحاجُوكُمْ عِنْدَ رَبّكم عند ربكم، والواو ضمير أحد لأنه في معنى الجمع الثالث معناه: حتى يحاجوكم عند ربكم فيدحضوا حجتكم عند ربكم، والواو ضمير أحد لأنه في معنى الجمع إذ المراد به غير أتباعهم. ﴿قُلْ إِنَّ الفَصْلَ بِيدِ الله يُؤتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللهِ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾.

﴿ يَخْتَصُ بِرَحْمَتِهِ مَنْ يَشَاءُ وَالله ذُو الفَضلِ العَظيم ﴾ رد وإبطال لما زعموه بالحجة الواضحة.

﴿ وَمِنْ أَهَلِ ٱلْكِتَابِ مَنْ إِن تَأْمَنُهُ بِقِنَطَارِ يُؤَدِّوهِ إِلَيْكَ وَمِنْهُم مِّنْ إِن تَأْمَنَهُ بِدِينَادِ لَا يُؤَدِّوهِ إِلَيْكَ وَمِنْهُم مِّنْ إِن تَأْمَنَهُ بِدِينَادِ لَا يُؤَدِّوهِ إِلَيْكَ وَمِنْهُم مِّنْ إِن تَأْمَنَهُ بِدِينَادِ لَا يُؤَدِّونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَهُمْ إِلَا مَا دُمْتَ عَلَيْتُ وَاللهِ عَلَيْنَا فِي ٱلْأُمِيْتِينَ سَكِيدُلُ وَيَقُولُونَ عَلَى اللهِ ٱلْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ فَيْكُونَ فَيْكُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ فَيْكُونَ فَيْكُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ فَيْكُونَ فَيْكُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ فَيْكُونَ فَيْكُونُ وَاللَّهُ مِنْ إِنْ مَا لَا لَهُ مِنْ إِنْ اللَّهُ مِنْ إِنْ مَا يُعْلِمُونَ اللَّهُ مِنْ إِنْ اللَّهُ مِنْ إِنْ اللَّهُ مِنْ إِنْ مَا يُعْلَمُ وَمِنْ أَمْ اللَّهُ مِنْ أَنْهُمْ مِنْ إِنْ مَا يُعْرِقُونَ إِلَيْكُ وَمِنْ أَمْ اللَّهُ مِنْ إِنْ مَا يُعْرِدُ اللَّهِ مِنْ أَنْهُمْ مِنْ إِنْ مَا يُعْرِدُ اللَّهُ مِنْ إِنْهُمْ مِنْ إِنْهُمْ مِنْ إِنْهُمْ مِنْ إِنْ مَا يُعْرِدُنُ مِنْ إِنْهُمْ مِنْ أَنْهُمْ مُنْ إِنْهُمْ مِنْ إِنْهُمْ مِنْ إِنْهُمْ مِنْ إِنْهُمْ مُنْ إِنْهُمْ مِنْ إِنْهُمْ لِلْكُونِ مِنْهُمْ مُنْ إِنْ مُنْفِقُولُونَ مِنْ إِنْهُمْ مُونِ اللَّهُ مِنْ إِنْهُمْ مُنْ إِنْ مُنْهُمُ مُنْ إِنْ مِنْ أَنْهُمْ مُنْ إِنْ مُنْ إِنْ مُنْ إِنْ مُنْ إِنْ مُنْ أَمْنِينَا فِي أَنْهُمْ مُنْ إِنْ مُؤْمِنُ مُنْ إِنْ مُنْ أَنْهُمُ مُنْ إِنْ مُنْ إِنْ مُؤْمِنُ مُنْ إِنْ مُنْ إِنْ مُنْ إِنْ مُؤْمِنُ مِنْ إِنْ مُنْ إِنْ مُؤْمِنُ مُنْ إِنْ مُنْ أَنْ إِنْ مُنْ إِنْ مِنْ إِنْ مُنْ إِنْ مُونُ أَنْ إِنْ مُنْ أَنْ أَنْ أَوْمُ أَنْ أَوْمُ وَالْمُونُ أَنْ أُونُونَا لِمُنْ أَنْ أَنْ أَوْمُ أُونِ أَنْ أَنْ أُونُ أَمْ أَنْ أَنْ أُونُ أَنْ أُونُونِ أَنْ إِنْ مُنْ أَنْ أَنْ أُونُ أَنِنُ أُونُ أَنْ أَنِنْ أَنْ أُونُونُ أُونُونُ أَنْ أُونُ أَنْ أَنْ أُونُ أَنْ أُونُ أَن

﴿وَمِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مَنْ إِنْ تَأْمَنُهُ بِقِنْطَارٍ يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ﴾ كعبد الله بن سلام استودعه قرْشي ألفاً ومائتي أوقية ذهباً فأداه إليه ﴿وَمِنْهُمْ مَنْ إِنْ تَأْمَنُهُ بِدِيْنَارٍ لاَ يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ﴾ كفنحاص بن عازوراء استودعه قرشي آخر ديناراً

فجحده. وقيل المأمونون على الكثير النصارى إذ الغالب فيهم الأمانة، والخائنون في القليل اليهود إذ الغالب عليهم الخيانة. وقرأ حمزة وأبو بكر وأبو عمرو (يؤده إليك) و (لا يؤده إليك) بإسكان الهاء وقالون باختلاس كسرة الهاء وكذا روي عن حفص والباقون بإشباع الكسرة. ﴿إِلاَّ مَا دُمْتَ عَلَيْهِ قَائِماً ﴾ إلا مدة دوامك قائماً على رأسه مبالغاً في مطالبته بالتقاضي والترافع وإقامة البينة. ﴿ذَلِكَ ﴾ إشارة إلى ترك الأداء المدلول عليه بقوله ﴿لا يؤده ﴾. ﴿بِأَنّهُمْ قَالُوا ﴾ بسبب قولهم. ﴿لَيْسَ عَلَيْنَا في الأُمْبِينَ سَبِيلٌ ﴾ أي ليس علينا في شأن من ليسوا من أهل الكتاب، ولم يكونوا على ديننا، عتاب وذم. ﴿وَيَقُولُونَ عَلَى الله الكَذِبَ ﴾ بادعائهم ذلك ﴿وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ أنهم كاذبون، وذلك لأنهم استحلوا ظلم من خالفهم وقالوا: لم يجعل لهم في التوراة حرمة. وقيل عامل اليهود رجالاً من قريش فلما أسلموا تقاضوهم فقالوا سقط حقكم حيث تركتم دينكم وزعموا أنه كذلك في كتابهم، وعن النبي ﷺ أنه قال عند نزولها «كذب أعداء الله ما من شيء في الجاهلية إلا وهو تحت قدمي في كتابهم، وعن النبي الله قال عند نزولها «كذب أعداء الله ما من شيء في الجاهلية إلا وهو تحت قدمي إلا الأمانة فإنها مؤداة إلى البر والفاجر».

﴿ بَلَىٰ مَنْ أُوفَىٰ بِمَهْدِهِ، وَأَتَّقَىٰ فَإِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَّقِينَ ﴿ ﴾.

﴿ بَلَى ﴾ إثبات لما نفوه أي بلى عليهم فيهم سبيل. ﴿ مَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ وَاتَّقَى قَإِنَّ اللهُ يُحبُ الْمُتَّقِينَ ﴾ استئناف مقرر للجملة التي سدت ﴿ بلى مسدها، والضمير المجرور لمن أو لله وعموم المتقين ناب عن الراجع من الجزاء إلى ﴿ من ﴾ ، وأشعر بأن التقوى ملاك الأمر وهو يعم الوفاء وغيره من أداء الواجبات والاجتناب عن المناهي.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِمَهْدِ ٱللَّهِ وَٱيْمَنِهِمْ ثَمَنًا قَلِيلًا أُوْلَئِهِكَ لَا خَلَقَ لَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ وَلَا يُحَكِّمُهُمُ ٱللَّهُ وَلَا يَنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَلَا يُرْكِيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ ٱلِيئْرُ الْآلِيَامُ

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَشْتَرُونَ ﴾ يستبدلون. ﴿يِعَهْدِ الله ﴾ بما عاهدوا الله عليه من الإيمان بالرسول والوفاء بالأمانات. ﴿وَأَيْمَانِهِم ﴾ وبما حلفوا به من قولهم والله لنؤمنن به ولننصرنه، ﴿نَمَنا قَلِيلا ﴾ متاع الدنيا. ﴿أُولِئِكَ لا خَلاقَ لَهُمْ فِي الآخِرَةِ وَلاَ يُكَلِّمُهُم الله ﴾ بما يسرهم أو بشيء أصلاً، وأن الملائكة يسألونهم يوم القيامة، أو لا ينتفعون بكلمات الله وآياته، والظاهر أنه كناية عن غضبه عليهم لقوله: ﴿وَلاَ يَنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ القِيَامَةِ ﴾ فإن من سخط على غيره واستهان به أعرض عنه وعن التكلم معه والالتفات نحوه، كما أن من اعتد بغيره يقاوله ويكثر النظر إليه. ﴿وَلاَ يُزكِّيهِم ﴾ ولا يثني عليهم ﴿وَلَهُمْ صَذَابٌ أَلِيم ﴾ على ما فعلوه. قيل: إنها نزلت في أحبار حرفوا التوراة وبدلوا نعت محمد ﷺ وحكم الأمانات وغيرهما وأخذوا على ذلك رشوة. وقيل: نزلت في ترافع كان بين الأشعث في رجل أقام سلعة في السوق فحلف لقد اشتراها بما لم يشترها به. وقيل: نزلت في ترافع كان بين الأشعث بن قيس ويهودي في بثر أو أرض وتوجه الحلف على اليهودي.

﴿ وَإِنَّ مِنْهُمْ لَنَرِيقًا يَلُوُنَ ٱلۡسِنَتَهُم إِلْكِنَابِ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ ٱلْكِتَابِ وَمَا هُوَ مِنَ ٱلْكِتَابِ وَيَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ۞ ﴾.

﴿ وَإِنَّ مِنْهُمْ لَفَرِيقاً ﴾ يعني المحرفين ككعب ومالك وحيي بن أخطب. ﴿ يَلُوُونَ ٱلْسِنَتَهُمْ بِالكتَابِ ﴾ يفتلونها بقراءته فيميلونها عن المنزل إلى المحرف، أو يعطفونها بشبه الكتاب. وقرىء «يلون» على قلب الواو المضمومة همزة ثم تخفيفها بحذفها وإلقاء حركتها على الساكن قبلها. ﴿ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ الكِتَابِ وَمَا هُوَ مِنَ الكِتَابِ وَمَا هُو مِنَ الكِتَابِ ﴾ الضمير للمحرف المدلول عليه بقوله ﴿ يلوون ﴾ . وقرىء «ليحسبوه» بالياء والضمير أيضاً للمسلمين . ﴿ وَمَا هُو مِن الكتاب ﴾ وتشنيع عليهم وبيان الأنهم ﴿ وَيَتُولُونَ هُوَ مِنْ عِنْدِ الله وَمَا هُو مِنْ عِنْدِ الله ﴾ تأكيد لقوله : ﴿ وَمَا هُو مِن الكتاب ﴾ وتشنيع عليهم وبيان الأنهم

يزعمون ذلك تصريحاً لا تعريضاً، أي ليس هو نازلاً من عنده. وهذا لا يقتضي أن لا يكون فعل العبد فعل الله تعالى. ﴿وَيَقُولُونَ عَلَى الله الكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ تأكيد وتسجيل عليهم بالكذب على الله والتعمد فيه.

﴿ مَا كَانَ لِبَشَدٍ أَن يُؤْتِيَهُ اللَّهُ الْكِتَنبَ وَالْحُكُمَ وَالنُّـبُوَّةَ ثُمَّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُوا عِبَسَادًا لِى مِن دُونِ اللَّهِ وَلَئِكِن كُونُوا رَبَّنِيْتِهِنَ بِمَا كُنتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكِئنبَ وَبِمَا كُنتُمْ تَدْرُسُونَ ﴿ ﴾ .

﴿مَا كَانَ لِبَشَرِ أَنْ يُؤْتِيهُ الله الْجَتَابَ وَالْحُكُمَ وَالنّبُوةَ ثُمّ يَقُول لِلنّاسِ كُونُوا عِباداً لِي مِن دُونِ الله تعدك ورد على عبدة عيسى عليه السلام. وقيل (أن أبا رافع القرظي والسيد النجراني قالا: يا محمد أتريد أن نعبدك ونتخذك رباً، فقال: معاذ الله أن نعبد غير الله وأن نأمر بعبادة غير الله، فما بذلك بعثني ولا بذلك أمرني) فنزلت. وقيل (قال رجل يا رسول الله نسلم عليك كما يسلم بعضنا على بعض أفلا نسجد لك. قال: لا ينبغي أن يسجد لأحد من دون الله ولكن أكرموا نبيكم واعرفوا الحق لأهله) ﴿وَلَكِنْ كُونُوا رَبّانِيْينَ ﴾ ولكن يقول كونوا ربانيين، والرباني منسوب إلى الرب بزيادة الألف والنون كاللحياني والرقباني وهو الكامل في العلم والعمل. ﴿يمَا كُنتُم تُعَرّفُونَ الْحِتَابَ وَبِمَا كُنتُم تَدْرُسُونَ ﴾ بسبب كونكم معلمين الكتاب وبسبب كونكم دارسين له، فإن فائدة التعليم والتعلم معرفة الحق والخير للاعتقاد والعمل، وقرأ ابن كثير ونافع وأبو عمرو ويعقوب له، فإن فائدة التعليم والتعلم معرفة الحق والخير للاعتقاد والعمل، وقرأ ابن كثير ونافع وأبو عمرو ويعقوب فتعلمون بمعنى عالمين. وقرىء «تدرسون» من العدريس وتدرسون من أدرس بمعنى درس كأكرم وكرم، ويجوز أن تكون القراءة المشهورة أيضاً بهذا المعنى على تقدير وبما كنتم تدرسونه على الناس.

﴿ وَلَا يَنْأُمُرَكُمْ أَن تَنَّخِذُوا الْلَتَهِكَةَ وَالنَّبِيِّينَ أَرْبَابًا ۚ أَيَامُرُكُم بِٱلْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ ﴾ .

﴿وَلاَ يَأْمُرَكُمْ أَنْ تَتَخِذُوا الْمَلاَئِكَةَ وَالنّبِيْنَ أَرْبَاباً ﴾ نصبه ابن عامر وحمزة وعاصم ويعقوب عطفاً على ثم يقول، وتكون لا مزيدة لتأكيد معنى النفي في قوله ﴿ما كان ﴾، أي ما كان لبشر أن يستنبئه الله ثم يأمر الناس بعبادة نفسه ويأمر باتخاذ الملائكة والنبيين أرباباً، أو غير مزيدة على معنى أنه ليس له أن يأمر بعبادته ولا يأمر باتخاذ أكفائه أرباباً، بل ينهى عنه وهو أدنى من العبادة. ورفعه الباقون على الاستئناف، ويحتمل الحال وقرأ أبو عمرو على أصله برواية الدوري باختلاس الضم. ﴿أَيَامُرُكُمْ بِالكُفْرِ ﴾ إنكار، والضمير فيه للبشر وقيل لله. ﴿بَعْدَ إِذْ أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ دليل على أن الخطاب للمسلمين وهم المستأذنون لأن يسجدوا له.

﴿ وَإِذَ آخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ النَّبِيِّينَ لَمَا ءَانَبْتُكُم مِن كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَآءَكُم رَسُولُ مُصَدِّقُ لِمَا مَمَكُمْ لَتُؤْمِنُنَ بِهِ. وَلَدَنصُرُنَّةُ قَالَ ءَافَرَرَتُمْ وَأَخَذَتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِيَّ قَالُواْ أَقْرَرْنَاْ قَالَ فَاشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُم مِنَ الشَّهِدِينَ ﴿ فَالْوَا أَقْرَرُنَاْ قَالَ فَاشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُم مِنَ الشَّهِدِينَ ﴾.

﴿وَإِذْ أَخَذَ الله مِيثَاقَ النّبِيينَ لَمَا آتَيْتُكُمْ مِنْ كِتَابٍ وحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُوْمِئْنٌ بِهِ وَلَتَنْصُرُنَّهُ فَيل إنه على ظاهره، وإذا كان هذا حكم الأنبياء كان الأمم به أولى. وقيل معناه أنه تعالى أخذ الميثاق من النبيين وأممهم واستغنى بذكرهم عن ذكر الأمم. وقيل إضافة الميثاق إلى النبيين إضافته إلى الفاعل، والمعنى وإذ أخذ الله الميثاق الذي وثقه الأنبياء على أممهم. وقيل المراد أولاد النبيين على حذف المضاف، وهم بنو إسرائيل، أو سماهم نبيين تهكماً لأنهم كانوا يقولون نحن أولى بالنبوة من محمد لأنا أهل الكتاب والنبيون كانوا منا، واللام في ﴿لما موطئة للقسم لأن أخذ الميثاق بمعنى الاستحلاف، وما تحتمل الشرطية ولتؤمنن ساد مسد جواب القسم والشرط وتحتمل الخبرية. وقرأ حمزة «لما» بالكسر على أن ما مصدرية أي لأجل إيتائي إياكم بعض الكتاب، ثم مجيء رسول مصدق له أخذ الله الميثاق لتؤمنن به ولتنصرنه، أو موصولة والمعنى أخذه للذي آتيتكموه وجاءكم رسول مصدق له. وقرىء «لما» بمعنى حين

آتيتكم، أو لمن أجل ما آتيتكم على أن أصله لمن ما بالإدغام فحذف إحدى الميمات الثلاث استثقالاً. وقرأ نافع «آتيناكم» بالنون والألف جميعاً. ﴿قَالَ أَأْقُرَرْتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِي﴾ أي عهدي، سمي به لأنه يؤصر أي يشد. وقرىء بالضم وُهو إما لغة فيه كعبر وعبر أو جمع إصار وهو ما يشد به. ﴿قَالُوا أَقْرَرْنَا قَالَ فَاشْهَدُوا﴾ أي فليشهد بعضكم على بعض بالإقرار. وقيل الخطاب فيه للملائكة. ﴿وَأَنَا مَعَكُمْ مِنْ الشَّاهِدِينَ﴾ وأنا أيضاً على إقراركم وتشاهدكم شاهد، وهو توكيد وتحذير عظيم.

﴿ فَمَن تُولَىٰ مَدَّدَ ذَلِكَ فَأُولَتَهِكَ هُمُ ٱلْفَسِنُوكِ ۞ أَفَعَيْرَ دِينِ ٱللَّهِ يَبْغُونَ وَلَهُۥ أَسْلَمَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ طَوَعًا وَكَرْهَا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ۞ .

﴿ فَمَنْ تَوَلَّى بَعْدَ ذَلِكَ ﴾ بعد الميثاق والتوكيد بالإقرار والشهادة. ﴿ فَأُولِئِكَ هُمُ الفَاسِقُونَ ﴾ المتمردون من الكفرة.

﴿أَفَغَيْرَ دِينِ اللَّهِ يَبْغُونَ﴾ عطف على الجملة المتقدمة والهمزة متوسطة بينهما للإنكار، أو محذوف تقديره أتتولون فغير دين الله تبغون، وتقديم المفعول لأنه المقصود بالإنكار والفعل بلفظ الغيبة عند أبي عمرو وعاصم في رواية حفص ويعقوب، وبالتاء عند الباقين على تقدير وقل له. ﴿وَلَهُ أَسْلَمَ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ طَوْعاً وَكَرْها ﴾ أي طائعين بالنظر واتباع الحجة، وكارهين بالسيف ومعاينة ما يلجىء إلى الإسلام كنتق الجبل وإدراك الغرق، والإشراف على الموت. أو مختارين كالملائكة والمؤمنين ومسخرين كالكفرة فإنهم لا يقدرون أن يمتنعوا عما قضى عليهم ﴿وَإِلَيْهِ تُرْجَعَونَ ﴾ وقرىء بالياء على أن الضمير لمن.

﴿ قُلَ ءَامَنَكَا بِاللَّهِ وَمَا أُنْدِلَ عَلَيْهَا وَمَا أُنْزِلَ عَلَىٰ إِبْرَهِيهُمْ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَالنَّبِيُّونَ مِن زَيِّهِمْ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَادٍ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴿ كَا اللَّهِ اللَّهِ مُ اللَّهِ مُسْلِمُونَ ﴿ كَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

﴿قُلْ آمَنًا بِاللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَمْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَى وَالنَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّهِم ﴾ أمر للرسول ﷺ بأن يخبر عن نفسه ومتابعيه بالإيمان، والقرآن كما هو منزل عليه منزل عليهم بتوسط تبليغه إليهم وأيضاً المنسوب إلى واحد من الجمع قد ينسب إليهم، أو بأن يتكلم عن نفسه على طريقة الملوك إجلالاً له، والنزول كما يعدى بإلى لأنه ينتهي إلى الرسل يعدى بعلى لأنه من فوق، وإنما قدم المنزل عليه السلام على المنزل على سائر الرسل لأنه المعرف له والعيار عليه ﴿لاَ نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ بالتصديق والتكذيب. ﴿وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ منقادون أو مخلصون في عبادته.

﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ ١٠٥ ﴿

﴿وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الإِسْلاَمِ دِيناً﴾ أي غير التوحيد والإِنقياد لحكم الله. ﴿فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ في الآخِرَةِ مِنَ الْحِسرِينَ﴾ الواقعين في الخسران، والمعنى أن المعرض عن الإسلام والطالب لغيره فاقد للنفع واقع في الخسران بإبطال الفطرة السليمة التي فطر الناس عليها، واستدل به على أن الإِيمان هُو الإِسلام إذ لو كان غيره لم يقبل. والجواب إنه ينفي قبول كل دين يغايره لا قبول كل ما يغايره، ولعل الدين أيضاً للأعمال.

﴿ كَيْفَ يَهْدِى اللَّهُ قَوْمًا كَفَرُوا بَعْدَ إِيمَانِهِمْ وَشَهِدُوٓا أَنَّ الرَّسُولَ حَقُّ وَجَآءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْفَوْمَ الظَّلِمِينَ (إِنَّهُ) ﴾.

﴿ كَيْفَ يَهْدِي الله قَوْماً كَفَرُوا بَعْدَ إِيمَانِهم وشَهِدُوا أَنْ الرَّسُولَ حَقَّ وَجَاءَهُم البَيْنَاتُ ﴾ استبعاد لأن يهديهم الله فإن الحائد عن الحق بعد ما وضح له منهمك في الضلال بعيد عن الرشاد. وقيل نفي وإنكار له وذلك

يقتضي أن لا تقبل توبة المرتد، ﴿وشهدوا﴾ عطف على ما في ﴿إيمانهم﴾ من معنى الفعل ونظيره فأصدق وأكن، أو حال بإضمار قد من كفروا وهو على الوجهين دليل على أن الإقرار باللسان خارج عن حقيقة الإيمان. ﴿وَالله لاَ يَهْدِي القَوْمَ الظَالِمِينَ﴾ الذين ظلموا أنفسهم بالإخلال بالنظر ووضع الكفر موضع الإيمان فكيف من جاءه الحق وعرفه ثم أعرض عنه.

﴿ أُوْلَتَهِكَ جَزَآؤُهُمْ أَنَّ عَلَيْهِمْ لَعَنَكَةَ اللَّهِ وَالْمَلَتَهِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴿ كَالِدِينَ فِيهَا ۚ لَا يُخَفَّفُ عَنْهُمُ اللَّهِ كَالْمَكُمْ وَالْمَلَتُهِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴿ كَالِدِينَ فِيهَا ۚ لَا يُخَفَّفُ عَنْهُمُ اللَّهِ اللَّهِ عَنْهُمُ اللَّهِ عَنْهُمُ اللَّهِ عَنْهُمُ اللَّهُ اللَّهِ عَنْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو

﴿ أُولئِكَ جَزَاوَهُمْ أَنَّ عَلَيْهِمْ لَغَنَةَ الله وَالمَلاَئِكَة وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ يدل بمنطوقه على جواز لعنهم، وبمفهومه على نفي جواز لعن غيرهم. ولعل الفرق أنهم مطبوعون على الكفر ممنوعون عن الهدى مُؤَيسون عن الرحمة رأساً بخلاف غيرهم، والمراد بالناس المؤمنون أو العموم فإن الكافر أيضاً يلعن منكر الحق والمرتد عنه ولكن لا يعرف الحق بعينه.

﴿خَالِدِينَ فِيهَا﴾ في اللعنة، أو العقوبة، أو النار وإن لم يجز ذكرهما لدلالة الكلام عليهما. ﴿لاَ يُخَفَّفُ عَنْهُمُ العَذَابُ وَلاَ هُمْ يُنْظَرُونَ﴾.

﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ ۗ ۗ ۗ ﴿

﴿إِلاَّ اللَّهِينَ تَابُوا مِنْ بعد ذَلِكَ ﴾ أي من بعد الارتداد. ﴿وَأَصْلَحُوا ﴾ ما أفسدوا، ويجوز أن لا يقدر له مفعول بمعنى ودخلوا في الصلاح. ﴿فَإِنَّ الله غَفُورٌ ﴾ يقبل توبته. ﴿رَحِيمٌ ﴾ يتفضل عليه. قبل: إنها نزلت في الحارث بن سويد حين ندم على ردته فأرسل إلى قومه أن سلوا هل لي من توبة، فأرسل إليه أخوه الجلاس بالآية فرجع إلى المدينة فتاب.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بَعَدَ إِيمَنِهِمْ ثُمَّ ٱزْدَادُوا كُفْرًا لَن تُقْبَلَ نَوْبَتُهُمْ وَأُوْلَئَتِكَ هُمُ ٱلطَمَآلُونَ ۞﴾.

﴿إِنَّ الَذِينَ كَفَرُوا بَعْدَ إِيمَانِهِم ثُمَّ ازْدَادُوا كُفُراً كاليهود كفروا بعيسى والإنجيل بعد الإيمان بموسى والتوراة، ثم ازدادوا كفراً بمحمد والقرآن، أو كفروا بمحمد بعدما آمنوا به قبل مبعثه ثم ازدادوا كفراً بالإصرار والعناد والطعن فيه والصد عن الإيمان ونقض الميثاق، أو كقوم ارتدوا ولحقوا بمكة ثم ازدادوا كفراً بقولهم نتربص بمحمد ريب المنون أو نرجع إليه وننافقه بإظهاره. ﴿ لَنْ تُقْبَلَ تَوْبَتُهُم ﴾ لأنهم لا يتوبون، أو لا يتوبون إلا إذا أشرفوا على الهلاك فكني عن عدم توبتهم بعدم قبولها تغليظاً في شأنهم وإبرازاً لحالهم في صورة حال الآيسين من الرحمة، أو لأن توبتهم لا تكون إلا نفاقاً لارتدادهم وزيادة كفرهم، ولذلك لم تدخل الفاء فيه. ﴿وَأُولِئِكَ هُمُ الضَّالُونَ ﴾ الثابتون على الضلال.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَمَاثُواْ وَهُمْ كُفَّارٌ فَلَن يُقْبَـكَ مِنْ أَحَـدِهِم مِّلُهُ ٱلْأَرْضِ ذَهَبَا وَلَوِ ٱفْتَكَنَىٰ بِهِ ۖ أُولَكِيكَ لَهُمْ عَذَابُ ٱلِيثُمُّ وَمَا لَهُم مِّن نَّضِرِينَ ﴿ ﴾.

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَمَاتُوا وَهُم كُفَّارٌ فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْ أَحَدِهِمْ مِلُ الْأَرْضِ ذَهَباً ﴾ لما كان الموت على الكفر سبباً لامتناع قبول الفدية أدخل الفاء ها هنا للإشعار به، ومل الشيء ما يملؤه. و ﴿ ذَهِباً ﴾ نصب على التمييز. وقرىء بالرفع على البدل من ﴿ مل ٤ ﴾ أو الخبر لمحذوف. ﴿ وَلَوِ افْتَدَى بِهِ ﴾ محمول على المعنى كأنه قيل: فلن يقبل من أحدهم فدية ولو افتدى بمل الأرض ذهباً، أو معطوف على مضمر تقديره فلن يقبل من أحدهم مل الأرض ذهباً لو تقرب به في الدنيا ولو افتدى به من العذاب في الآخرة، أو المراد ولو افتدى

بمثله كقوله تعالى: ﴿ولو أن للذين ظلموا ما في الأرض جميعاً ومثله معه﴾ والمثل يحذف ويراد كثيراً لأن المثلين في حكم شيء واحد ﴿أُولئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾ مبالغة في التحذير وإقناط لأن من لا يقبل منه الفداء ربما يعفى عنه تكرماً ﴿وَمَا لَهُمْ مِن نَاصِرِينَ﴾ في دفع العذاب ومن مزيدة للاستغراق.

﴿ لَن نَنَالُواْ ٱلْبِرَّ حَتَّى تُنفِقُواْ مِمَّا يُحِبُّونَّ وَمَا نُنفِقُواْ مِن شَيْءٍ فَإِنَّ ٱللَّهَ بِهِ. عَلِيمٌ ۞ .

﴿ ﴿ لَن تَنَالُوا البِر ﴾ أي لن تبلغوا حقيقة البر الذي هو كمال الخير، أو لن تنالوا بر الله الذي هو الرحمة والرضى والجنة. ﴿ حَتَّى تُنفِقُوا مِمّا تُحِبُون ﴾ أي من المال، أو ما يعمه وغيره كبذل الجاه في معاونة الناس، والبدن في طاعة الله والمهجة في سبيله. روي (أنها لما نزلت جاء أبو طلحة فقال: يا رسول الله إن أحب أموالي إلي بيرحاء فضعها حيث أراك الله، فقال: بخ بخ ذاك مال رابح أو رائح، وإني أرى أن تجعلها في الأقربين. وجاء زيد بن حارثة بفرس كان يحبها فقال: هذه في سبيل الله فحمل عليها رسول الله على أسامة بن زيد فقال: زيد إنما أردت أن أتصدق بها فقال عليه السلام: إن الله قد قبلها منك). وذلك يدل على أن إنفاق أحب الأموال على أقرب الأقارب أفضل، وأن الآية تعم الإنفاق الواجب والمستحب. وقرىء «بعض ما تحبون الموقو يدل على أن من للتبعيض ويحتمل التبيين. ﴿ وَمَا تُنفِقُوا مِن شَيءٍ ﴾ أي من أي شيء محبوب أو غيره ومن لبيان ما. ﴿ فَإِنَّ الله بِهِ عَلِيم ﴾ فيجازيكم بحسبه.

﴿ كُلُّ ٱلطَّعَامِ كَانَ حِلَّا لِبَنِيَ إِسْرَويلَ إِلَّا مَا حَرَّمَ إِسْرَويلُ عَلَىٰ نَفْسِهِ، مِن قَبْلِ أَن تُنزَّلَ ٱلتَّوْرَيلَةُ قُلُ فَأْتُواْ بِٱلتَّوْرَلَةِ فَاتَلُوهَا إِن كُنتُمْ صَلِيقِينَ ۞ .

﴿ كُلُّ الطَّعَامِ ﴾ أي المطعومات والمراد أكلها. ﴿ كَانَ حِلاً لِبَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾ حلالاً لهم، وهو مصدر نعت به ولذلك يستوي فيه الواحد والجمع والمذكر والمؤنث قال تعالى: ﴿ لا هن حل لهم ﴾ . ﴿ إِلاَّ مَا حَرَّمَ إِسْرَائِيلُ ﴾ يعقوب. ﴿ هَلَى تَفْسِه ﴾ كلحوم الإبل وألبانها. وقيل كان به عرق النسا فنذر إن شفي لم يأكل أحب الطعام إليه وكان ذلك أحبه إليه. وقيل: فعل ذلك للتداوي بإشارة الأطباء. واحتج به من جوز للنبي أن يجتهد، وللمانع أن يقول ذلك بإذن من الله فيه فهو كتحريمه ابتداء. ﴿ مِنَ قَبْلِ أَنْ تُنَزُّلُ التَوْرَاقُ ﴾ أي من قبل إزالها مشتملة على تحريم ما حرم عليهم لظلمهم وبغيهم عقوبة وتشديداً، وذلك رد على اليهود في دعوى البراءة مما نعى عليهم في قوله تعالى: ﴿ فيظلم من الذين هادوا حرمنا عليهم طيبات ﴾ وقوله: ﴿ وعلى الذين هادوا حرمنا كل ذي ظفر ﴾ الآيتين، بأن قالوا لسنا أول من حرمت عليه وإنما كانت محرمة على نوح وإبراهيم ومن بعده حتى انتهى الأمر إلينا فحرمت علينا كما حرمت على من قبلنا، وفي منع النسخ والطعن في دعوى الرسول عليه السلام موافقة إبراهيم عليه السلام بتحليله لحوم الإبل وألبانها. ﴿ قُلْ فَاتُوا بِالتَّوْرَاةِ فَاتُلُوعَا إِنْ كُنْتُمُ وَلِيهِ السلام موافقة إبراهيم عليه السلام بتحليله لحوم الإبل وألبانها. ﴿ قُلْ فَاتُوا بِالتَّوْرَاةِ فَاتُلُوعَا إِنْ كُنْتُمْ صَارِيْنَ فَالله لهم بهتوا ولم يجسروا أن يخرجوا التوراة. وفيه دليل على نبوته. روي: أنه عليه السلام لما قاله لهم بهتوا ولم يجسروا أن يخرجوا التوراة. وفيه دليل على نبوته.

﴿ فَمَنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ مِنْ بَعَدِ ذَالِكَ فَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴿ فَأَنَ عَلَ صَدَقَ ٱللَّهُ فَاتَّبِعُوا مِلَّةَ إِرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلمُشْرِكِينَ ﴿ فَهُ ﴾ .

﴿ فَمَنِ افْتَرَى عَلَى الله الكَذِبَ ﴾ ابتدعه على الله بزعمه أنه حرم ذلك قبل نزول التوراة على بني إسرائيل ومن قبلهم. ﴿ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ ﴾ من بعد ما لزمتهم الحجة. ﴿ فَأُولِئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ الذين لا ينصفون مَن أنفسهم ويَكابرون الحق بعدما وضح لهم.

﴿قُلْ صَدَقَ اللهِ تعريض بكذبهم، أي ثبت أن الله صادق فيما أنزل وأنتم الكاذبون. ﴿فَاتَّبِعُوا مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ

حَنِيفاً ﴾ أي ملة الإسلام التي هي في الأصل ملة إبراهيم، أو مثل ملته حتى تتخلصوا من اليهودية التي اضطرتكم إلى التحريف والمكابرة لتسوية الأغراض الدنيوية، وألزمتكم تحريم طيبات أحلها الله لإبراهيم ومن تبعه. ﴿وَمَا كَانَ مِنَ المُشْرِكِينَ ﴾ فيه إشارة إلى أن اتباعه واجب في التوحيد الصرف والاستقامة في الدين والتجنب عن الإفراط والتفريط، وتعريض بشرك اليهود.

#### ﴿ إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِى بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدًى لِلْقَالَمِينَ ۞ .

﴿إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ﴾ أي وضع للعبادة وجعل متعبداً لهم، والواضع هو الله تعالى. ويدل عليه أنه قرىء على البناء للفاعل. ﴿للَّذِي بِبِكَةَ﴾ للبيت الذي ﴿بِبِكة﴾، وهي لغة في مكة كالنبيط والنميط، وأمر راتب وراتم ولازب ولازم، وقيل هي موضع المسجد. ومكة البلد من بكة إذا زحمه، أو من بكه إذا دقه فإنها تبك أعناق الجبابرة روي (أنه عليه السلام سئل عن أول بيت وضع للناس فقال: المسجد الحرام، ثم بيت المقدس. وسئل كم بينهما فقال أربعون سنة). وقيل أول من بناه إبراهيم ثم هدم فبناه قوم من جرهم، ثم العمالقة، ثم قريش. وقيل هو أول بيت بناه آدم فانظمس في الطوفان، ثم بناه إبراهيم. وقيل: كان في موضعه قبل آدم بيت يقال له الضراح يطوف به الملائكة، فلما أهبط آدم أمر بأن يحجه ويطوف حوله ورفع في الطوفان إلى السماء الرابعة تطوف به ملائكة السموات وهو لا يلائم ظاهر الآية. وقيل المراد إنه أول بيت بالشرف لا بالزمان. ﴿مُبَارَكاً﴾ كثير الخير والنفع لمن حجه واعتمره واعتكف دونه وطاف حوله، حال من المستكن في الظرف ﴿وَهُدَى لِلمَالَمِينَ﴾ لأنه قبلتهم ومتعبدهم، ولأن فيه آيات عجيبة كما قال:

﴿ فِيهِ ءَايَنَتُ بَيْنَتُ مُقَامُ إِبْرَهِيدٌ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ ءَامِنَا ۚ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيً عَنِ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ إِنَّهِ ﴾ .

﴿ فِيهِ آيَاتُ بَيِّنَاتُ﴾ كانحراف الطيور عن موازاة البيت على مدى الأعصار، وأن ضواري السباع تخالط الصيود في الحرم ولا تتعرض لها، وإن كل جبار قصده بسوء قهره الله كأصحاب الفيل. والجملة مفسرة للهدى، أو حال أخرى. ﴿مَقَامُ إِبْرَاهيم﴾ مبتدأ محذوف خبره أي منها مقام إبراهيم، أو بدل من آيات بدل البعض من الكل. وقيل عطف بيان على أن المراد بالآيات أثر القدم في الصخرة الصماء وغوصها فيها إلى الكعبين، وتخصيصها بهذه الإلانة من بين الصخار وإبقاؤه دون سائر آثار الأنبياء وحفظه مع كثرة أعدائه ألوف سنة. ويؤيده أنه قرىء «آية» بينة على التوحيد. وسبب هذا الأثر أنه لما ارتفع بنيان الكعبة قام على هذا الحجر ليتمكن من رفع الحجارة فغاصت فيه قدماه. ﴿وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمِناً﴾ جملة ابتدائية، أو شرطية معطوفة من حيث المعنى على مقام لأنه في معنى أمن من دخله أي ومنها أمن من دخله، أو فيه آيات بينات مقام إبراهيم وأمن من دخله. اقتصر بذكرهما من الآيات الكثيرة وطوى ذكر غيرهما كقوله عليه السلام «حبب إليَّ من دنياكم ثلاث: الطيب والنساء وقرة عيني في الصلاة» لأن فيها غنية عن غيرها في الدارين بقاء الأثر مدى الدهر والأمن من العذاب يوم القيامة، قال عليه السلام: «من مات في أحد الحرمين، بعث يوم القيامة آمناً». وعند أبي حنيفة من لزمه القتل بردة أو قصاص أو غيرهما والتجأ إلى الحرم لم يتعرض له ولكن ألجيء إلى الخروج. ﴿وَلِلَّهُ عَلَى النَّاسِ حِجُّ البَّيْتِ﴾ قصده للزيارة على الوجه المخصوص. وقرأ حمزة والكسائي وعاصم في رواية حفص ﴿حج﴾ بالكسر وهو لغة نجد. ﴿مَن اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً﴾ بدل من الناس بدل البعض من الكل مخصص له، وقد فسر رسول الله ﷺ الاستطاعة «بالزاد والراحلة» وهو يؤيد قول الشافعي رضي الله تعالى عنه إنها بالمال، ولذلك أوجب الاستنابة على الزمن إذا وجد أجرة من ينوب عنه. وقال مالك رحمه الله تعالى إنها بالبدن فيجب على من قدر على المشى والكسب في الطريق. وقال أبو حنيفة رحمه الله تعالى إنها بمجموع الأمرين. والضمير في إليه للبيت، أو الحج وكل ما أتى إلى الشيء فهو سبيله. ﴿وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ الله عَنِيْ عَنِ الْعَالَمِينَ ﴾ وضع كفر موضع من لم يحج تأكيداً لوجوبه وتغليظاً على تاركه، ولذلك قال عليه السلام «من مات ولم يحج فليمت إن شاء يهودياً أو نصرانياً وقد أكد أمر الحج في هذه الآية من وجوه الدلالة على وجوه بصيغة الخبر، وإبرازه في الصورة الإسمية وإيراده على وجه يفيد أنه حق واجب لله تعالى في رقاب الناس، وتعميم الحكم أولاً ثم تخصيصه ثانياً فإنه كإيضاح بعد إيهام وتثنية وتكرير للمراد، وتسمية ترك الحج كفراً من حيث إنه فعل الكفرة، وذكر الاستغناء فإنه في هذا الموضع مما يدل على المقت والخذلان وقوله: ﴿عن العالمين ﴾ يدل عليه لما فيه من مبالغة التعميم والدلالة على الاستغناء عنه بالبرهان والإشعار بعظم السخط، لأنه تكليف شاق جامع بين كسر النفس وإتعاب البدن وصرف المال والتجرد عن الشهوات والإقبال على الله. روي (أنه لما نزل صدر الآية جمع رسول ﷺ أرباب الملل فخطبهم وقال إن الله تعالى: كتب عليكم الحج فحجوا فآمنت به ملة واحدة وكفرت به خمس ملل فنزل ومن كفر).

﴿ قُلْ يَكَأَهَلَ الْكِنَابِ لِمَ تَكَفَّرُونَ بِعَايِنَتِ اللَّهِ وَاللَّهُ شَهِيدٌ عَلَى مَا تَعْمَلُونَ ﴿ قُلْ يَتَأَهَلَ الْكِنَابِ لِمَ تَعْمَلُونَ ﴿ قُلْ مَا تَعْمَلُونَ ﴿ قُلْ مَا لَكُ مِنَا مَا مَنَ مَامَنَ تَبْغُونَهَا عِوَجًا وَأَنتُم شُهَكَدَآةٌ وَمَا اللَّهُ بِعَنْفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ قُلْ ﴾ .

﴿قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ لِمَ تَكَفُرُونَ بِآيَاتِ الله﴾ أي بآياته السمعية والعقلية الدالة على صدق محمد ﷺ فيما يدعيه من وجوب الحج وغيره، وتخصيص أهل الكتاب بالخطاب دليل على أن كفرهم أقبح، لأن معرفتهم بالآيات أقوى وأنهم وإن زعموا أنهم مؤمنون بالتوراة والإنجيل فهم كافرون بهما. ﴿وَالله شَهِيدٌ عَلَى مَا تَعْمَلُونَ﴾ والحال أنه شهيد مطلع على أعمالكم فيجازيكم عليها لا ينفعكم التحريف والاستسرار.

وقُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ الله مَنْ آمَنَ ﴾ كرر الخطاب والاستفهام مبالغة في التقريع ونفي العذر لهم، وإشعاراً بأن كل واحد من الأمرين مستقبح في نفسه مستقل باستجلاب العذاب، وسبيل الله في دينه الحق المأمور بسلوكه وهو الإسلام. قيل كانوا يفتنون المؤمنين ويحرشون بينهم حتى أتوا الأوس والخزرج فذكروهم ما بينهم في الجاهلية من التعادي والتحارب ليعودوا لمثله ويحتالون لصدهم عنه. وتَنغُونَها عوجاً حال من الواو أي باغين طالبين لها اعوجاجاً بأن تلبسوا على الناس وتوهموا أن فيه عوجاً عن الحق، بمنع النسخ وتغيير صفة رسول الله ويحوهما، أو بأن تحرشوا بين المؤمنين لتختلف كلمتهم ويختل أمر دينهم. وأَنتُمْ شُهَدَاهُ إنها سبيل الله والصد عنها ضلال وإضلال، أو أنتم عدول عند أهل ملتكم يثقون بأقوالكم ويستشهدونكم في القضايا. ﴿وَمَا الله بِغَافِل عَمًا تَعْمَلُونَ ﴾ وعيد لهم، ولما كان المنكر في الآية صدهم الأولى كفرهم وهم يجهرون به ختمها بقوله: ﴿وَالله شهيد على ما تعملون ﴾. ولما كان في هذه الآية صدهم للمؤمنين عن الإسلام وكانوا يخفونه ويحتالون فيه قال وما الله بغافل عما تعملون .

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوٓا إِن تُطِيعُوا مَرِيعًا مِّنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِئنَبَ يَرُدُّوكُم بَعْدَ إِيمَنِيكُمْ كَفرِينَ ۞ وَكَيْفَ تَكُفُرُونَ وَٱنتُمْ ثُتَلَى عَلَيْكُمْ ءَايَتُ ٱللَّهِ وَفِيحُتُمْ رَسُولُهُۥ وَمَن يَعْنَصِم بِاللّهِ فَقَدْ هُدِى إِلَى صِرَطِ تُسْنَقِيمٍ ۖ ۞ ﴿ .

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تُطِيعُوا فَرِيقاً مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ يَرُدُوكُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ كَافِرِينَ ﴾ نزلت في نفر من الأوس والخزرج كانوا جلوساً يتحدثون، فمر بهم شاس بن قيس اليهودي فغاظه تألفهم واجتماعهم فأمر شاباً من اليهود أن يجلس إليهم ويذكرهم يوم بعاث وينشدهم بعض ما قيل فيه، وكان الظفر في ذلك اليوم للأوس، ففعل فتنازع القوم وتفاخروا وتغاضبوا وقالوا السلاح السلاح، واجتمع مع القبيلتين خلق عظيم، فتوجه إليهم رسول الله عليه وأصحابه وقال «أتدعون الجاهلية وأنا بين أظهركم بعد أن أكرمكم الله بالإسلام وقطع به عنكم أمر الجاهلية وألف بين قلوبكم » فعلموا أنها نزغة من الشيطان وكيد من عدوهم، فألقوا السلاح

واستغفروا وعانق بعضهم بعضاً وانصرفوا مع رسول الله على وإنما خاطبهم الله بنفسه بعدما أمر الرسول بأن يخاطب أهل الكتاب إظهاراً لجلالة قدرهم، وإشعاراً بأنهم هم الأحقاء بأن يخاطبهم الله ويكلمهم

﴿وَكَيْفَ تَكْفُرُونَ وَأَنْتُمْ تُتْلَى عَلَيْكُمْ آيَاتُ الله وَفِيكُمْ رَسُولُهُ ﴾ إنكار وتعجيب لكفرهم في حال اجتمع لهم الأسباب الداعية إلى الإيمان الصارفة عن الكفر. ﴿وَمَنْ يَعْتَصِمْ بِاللَّهِ ﴾ ومن يتمسك بدينه أو يلتجيء إليه في مجامع أموره. ﴿فَقَدْ هُدِيَ إلى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ فقد اهتدى لا محالة.

﴿ يَتَأَيُّهَا ۚ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِدِهِ وَلَا تَمُوثَنَّ إِلَّا وَٱلنَّم مُسْلِمُونَ ۖ ۞ .

﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا الله حَقَّ تُقَاتِهِ حَق تقواه وما يجب منها، وهو استفراغ الوسع في القيام بالواجب والاجتناب عن المحارم كقوله: ﴿فاتقوا الله ما استطعتم ﴾ وعن ابن مسعود رضي الله تعالى عنه: هو أن يطاع فلا يعصى، ويشكر فلا يكفر، ويذكر فلا ينسى. وقيل هو: أن تنزه الطاعة عن الالتفات إليها وعن توقع المجازاة عليها. وفي هذا الأمر تأكيد للنهي عن طاعة أهل الكتاب، وأصل تقاة وقية فقلبت واوها المضمومة تاء كما في تؤدة وتخمة والياء ألفاً. ﴿وَلا تَمُوتُنَ إِلا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ أي ولا تكونن على حال سوى حال الإسلام إذا أدرككم الموت، فإن النهي عن المقيد بحال أو غيرها قد يتوجه بالذات نحو الفعل تارة والقيد أخرى وقد يتوجه نحو المجموع دونهما وكذلك النفي.

﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَقُوا ۚ وَاذْكُرُوا نِفْمَتَ اللّهِ عَلَيَكُمْ إِذْ كُنتُم أَعْدَاءَ فَالَفَ بَيْنَ قُلُوكِكُمْ فَاصَبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ وَخُونًا وَكُنتُمْ عَلَى شَفَا مُحْفَرَةِ فِنَ النّادِ فَأَنقَذَكُم مِنْهُا كَذَاكِ يُبَيِّنُ اللّهُ لَكُمْ مَايَنتِهِ لَعَلَكُمْ نَعْدُونَ فِينَ اللّهُ لَكُمْ مَايَنتِهِ لَعَلَكُمْ مِنْهُا كَذَاكِ يُبَيِّنُ اللّهُ لَكُمْ مَايَنتِهِ لَعَلَكُمْ مِنْهُا كَذَاكِ يُبَيِّنُ اللّهُ لَكُمْ مَايَنتِهِ لَعَلَكُمْ مَنْهُا كُولُونَ فَيْهُا ﴾.

﴿وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ الله جَمِيعاً ﴾ بدين الإسلام، أو بكتابه لقوله عليه السلام: "القرآن حبل الله المتين". استعار له الحبل من حيث إن التمسك به سبب للنجاة من الردى، كما أن التمسك بالحبل سبب للسلامة من التردي والوثوق به والاعتماد عليه الاعتصام ترشيحاً للمجاز. ﴿ جميعاً ﴾ مجتمعين عليه ﴿ وَلاَ تَفَرّقُوا ﴾ أي ولا تتفرقوا عن الحق بوقوع الاختلاف بينكم كأهل الكتاب، أو لا تتفرقوا تفرقكم في الجاهلية يحارب بعضكم بعضاً، أو لا تذكروا ما يوجب التفرق ويزيل الالفة. ﴿ وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ الله عَلَيْكُم ﴾ التي من جملتها الهداية والتوفيق للإسلام المؤدي إلى التآلف وزوال الغل. ﴿ إِذْ كُنتُم آعَدَاء ﴾ في الجاهلية متقاتلين. ﴿ فَأَلْفَ بَينَ وَلِلهُ هُلُو يُعْمَتِه إِخْوَاناً ﴾ متحابين مجتمعين على الأخوة في الله. وقيل كان الأوس والخزرج أخوين لأبوين فوقع بين أولادهما العداوة وتطاولت الحروب مائة وعشرين سنة حتى أطفأها الله بالإسلام وألف بينهم برسوله ﷺ . ﴿ وَكُنتُمْ عَلَى شَفًا حُفْرَةً مِنَ النّار ﴾ مشفين على الوقوع في نار جهنم المخركم، إذ لو أدرككم الموت على تلك الحالة لوقعتم في النار. ﴿ فَأَتَقَذَكُمْ مِنْها ﴾ بالإسلام، والضمير المحانة بالموت على تلك الحالة لوقعتم في النار. ﴿ فَأَتَقَذَكُمْ مِنْها ﴾ بالإسلام، والمانة، وأصله شفو فقلبت الواو ألفاً في المذكر وحذفت في المؤنث. ﴿ كَنَلِك ﴾ مثل ذلك كالجانب والجانبة، وأصله شفو فقلبت الواو ألفاً في المذكر وحذفت في المؤنث. ﴿ كَنَلِك ﴾ مثل ذلك التبين. ﴿ وَيَبْتُنُ الله نُكُمْ آياتِه ﴾ دلائله. ﴿ فَقَلْبُونَ ﴾ إرادة ثباتكم على الهدى وازديادكم فيه.

﴿ وَلَتَكُن مِنكُمْ أُمَّةً يَدْعُونَ إِلَى ٱلْحَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَأُوْلَئِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ

﴿ وَلۡتَكُنۡ مِنْكُمۡ أُمَّةً يَدْعُونَ إِلَى الخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَغْرُوفِ وَيَنْهَونَ عِنِ الْمُنْكَرِ﴾ من للتبعيض، لأن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من فروض الكفاية، ولأنه لا يصلح له كل أحد إذ للمتصدي له شروط لا يشترط فيها جميع الأمة كالعلم بالأحكام ومراتب الاحتساب وكيفية إقامتها والتمكن من القيام بها. خاطب الجميع وطلب فعل بعضهم ليدل على أنه واجب على الكل حتى لو تركوه رأساً أثموا جميعاً ولكن يسقط بفعل بعضهم، وهكذا كل ما هو فرض كفاية. أو للتبيين بمعنى وكونوا أمة يدعون كقوله تعالى: ﴿كنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف﴾. والدعاء إلى الخير يعم الدعاء إلى ما فيه صلاح ديني أو دنيوي، وعطف الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر عطف الخاص على العام للإيذان بفضله. ﴿وأولئك هم المفلحون﴾ المخصوصون بكمال الفلاح وروي أنه عليه السلام سئل من خير الناس فقال: «آمرهم بالمعروف وأنهاهم عن المنكر وأتقاهم لله وأوصلهم للرحم». والأمر بالمعروف يكون واجباً ومندوباً على حسب ما يؤمر به. والنهي عن المنكر واجب كله لأن جميع ما أنكره الشرع حرام. والأظهر أن العاصي يجب عليه أن ينهى عما يرتكبه لأنه يجب عليه تركه وإنكاره فلا يسقط بترك أحدهما وجوب الآخر.

﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ ٱلْبَيِّنَتُ ۚ وَأُولَتِكَ لَمُتْمَ عَذَابٌ عَظِيمٌ ۖ ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّهِ مَا جَاءَهُمُ ٱلْبَيِّنَتُ ۚ وَأُولَتِكَ لَمُتْمَ عَذَابٌ عَظِيمٌ ۗ ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّهِ مَا جَاءَهُمُ ٱلْبَيِّنَتُ ۚ وَأُولَتِكَ لَمُتْمَ عَذَابٌ عَظِيمٌ ۗ ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالِهُ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

﴿وَلاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا﴾ كاليهود والنصارى اختلفوا في التوحيد والتنزيه وأحوال الآخرة على ما عرفت. ﴿مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ البَيْنَات﴾ الآيات والحجج المبينة للحق الموجبة للاتفاق عليه. والأظهر أن النهي فيه مخصوص بالتفرق في الأصول دون الفروع لقوله عليه السلام «اختلاف أمتي رحمة». ولقوله عليه الصلاة والسلام «من اجتهد فأصاب فله أجران ومن أخطأ فله أجر واحد». ﴿وَأُولِئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ وعيد للذين تفرقوا وتهديد على التشبه بهم.

﴿يَوْمَ تَبْيَضُ وُجُوهٌ وَتَسْوَدُ وُجُوهٌ فَأَمَّا الَّذِينَ السُودَتَ وُجُوهُهُمْ أَكَفَرَثُمَ بَعْدَ إِيمَنِكُمْ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكُفُرُونَ ﴿ يَعَالَمُ وَامَّا الَّذِينَ اتَيْضَتْ وُجُوهُهُمْ فَفِي رَحْمَةِ اللَّهِ هُمْ فِهَا خَلِدُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾.

﴿ يَوْمَ تَبْيَضُ وَجُوهٌ وَتَسْوَدُ وَجُوهٌ وَ نصب بما في لهم من معنى الفعل، أو بإضمار اذكر. وبياض الوجه وسواده كنايتان عن ظهور بهجة السرور وكآبة الخوف فيه. وقيل يوسم أهل الحق ببياض الوجه والصحيفة وإشراق البشرة وسعي النور بين يديه وبيمينه، وأهل الباطل بأضداد ذلك. ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ اسْوَدَّتْ وُجُوهُهُم أَكَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ ﴾ على إرادة القول أي فيقال لهم أكفرتم، والهمزة للتوبيخ والتعجيب من حالهم، وهم المرتدون أو أهل الكتاب كفووا برسول الله على بعد إيمانهم به قبل مبعثه، أو جميع الكفار كفروا بعدما أقروا به حين أشهدهم على أنفسهم أو تمكنوا من الإيمان بالنظر في الدلائل والآيات. ﴿ فَذُوقُوا الْعَذَابَ ﴾ أمر إهانة. ﴿ يِمَانُهُم تَكُفُرُونَ ﴾ بسبب كفركم أو جزاء لكفركم.

﴿وَأَمَّا الَّذِينَ ابْيَضَتْ وُجُوهُهُم فَفِي رَحْمَةِ اللّهِ يعني الجنة والثواب المخلد، عبر عن ذلك بالرحمة تنبيها على أن المؤمن وإن استغرق عمره في طاعة الله تعالى لا يدخل الجنة إلا برحمته وفضله، وكان حق الترتيب أن يقدم ذكرهم لكن قصد أن يكون مطلع الكلام ومقطعه حلية المؤمنين وثوابهم. ﴿هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ﴾ أخرجه مخرج الاستثناف للتأكيد كأنه قيل: كيف يكونون فيها؟ فقال هم فيها خالدون.

﴿ يَلِكَ مَايَثُ اللَّهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِٱلْحَقِّ وَمَا اللَّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعَلَمِينَ ۞ وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَا وَمَا فِي السَّمَا وَمِنْ وَمَا فِي السَّمَا وَمَا فِي السَّمَا وَمَا فِي السَّمَا وَمُوا اللَّهُ مُواللَّهُ اللَّهُ مِنْ وَمِنْ السَّالِمُ اللَّهُ مُورُدُ السَّلِيمَ وَمَا اللَّهُ مُورُدُ السَّلَمَ وَمَا اللَّهُ مُورُدُ اللَّهُ اللَّهُ مُورُدُ السَّلَمَ اللَّهُ اللَّهُ مُورُدُ السَّلَمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُورُدُ السَّلَمَ اللَّهُ اللَّهُ مُورُدُ السَّلِيمُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ ال

﴿ تِلْكَ آيَاتُ الله ﴾ الواردة في وعده ووعيده ﴿ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِالْحَقّ ﴾ ملتبسة بالحق لا شبهة فيها. ﴿ وَمَا الله يُرِيدُ ظُلْماً لِلعَالَمِينَ ﴾ إذ يستحيل الظلم منه لأنه لا يحق عليه شيء فيظلم بنقصه، ولا يمنع عن شيء فيظلم بفعله، لأنه المالك على الإطلاق كما قال.

﴿ وَلَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَإِلَى الله تُرْجَعُ الأُمُورُ ﴾ فيجازي كلاً بما وعد له وأوعد.

﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّتَهِ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَلَوَ مَامَى أَهْلُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَخْذُهُمُ ٱلْفَنسِقُونَ اللَّهِ .

﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمّةٍ ﴾ دل على خيريتهم فيما مضى ولم يدل على انقطاع طرأ كقوله تعالى: ﴿إِن الله كان غفوراً رحيماً ﴾ وقيل كنتم في علم الله أو في اللوح المحفوظ، أو فيما بين الأمم المتقدمين. ﴿أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ ﴾ أي أظهرت لهم. ﴿ تَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عِنِ المُنْكَر ﴾ استئناف بين به كونهم ﴿ خير أَمّة ﴾ أو خبر ثان لكنتم. ﴿ وَتَوْمِنُونَ بِالله ﴾ يتضمن الإيمان بكل ما يجب أن يؤمن به، لأن الإيمان به إنما يحق ويعتد به إذا حصل الإيمان بكل ما أمر أن يؤمن به، وإنما أخره وحقه أن يقدم لأنه قصد بذكره الدلالة على أنهم أمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر إيماناً بالله وتصديقاً به وإظهاراً لدينه، واستدل بهذه الآية على إن الاجماع حجة لأنها تقتضي كونهم آمرين بكل معروف وناهين عن كل منكر، إذ اللام فيهما للاستغراق فلو أجمعوا على باطل كان أمرهم على خلاف ذلك. ﴿ وَلَوْ آمَنَ أَهْلُ الكِتَابِ ﴾ إيماناً كما ينبغي ﴿ لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ ﴾ لكان الإيمان خيراً لهم مما هم عليه. ﴿ مِنْهُمُ المُؤمنُونَ ﴾ كعبد الله بن سلام وأصحابه. ﴿ وَأَكْثَرُهُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ المتمردون في الكفر، وهذه الجملة والتي بعدها واردتان على سبيل الاستطراد.

﴿ لَنَ يَشُرُوكُمْ إِلَّا أَذَكُ ۚ وَإِن يُقَانِتُوكُمْ يُوَلُّوكُمُ ٱلْأَدْبَازُّ ثُمَّ لَا يُنصَرُونَ ﴿ ﴾.

﴿ لَنْ يَضُرُوكُمْ إِلاَّ أَذَى ﴾ ضرراً يسيراً كطعن وتهديد. ﴿ وَإِنْ يُقَاتِلُوكُمْ يُوَلُّوكُمُ الأَذْبَارَ ﴾ ينهزموا ولا يضروكم بقتل وأسر. ﴿ ثُمَّ لاَ يُنْصَرُونَ ﴾ ثم لا يكون أحد ينصرهم عليكم أو يدفع بأسكم عنهم، نفي إضرارهم سوى ما يكون بقول وقرر ذلك بأنهم لو قاموا إلى القتال كانت الدبرة عليهم، ثم أخبر بأنه تكون عاقبتهم العجز والخذلان. وقرىء «لا ينصروا» عطفاً على يولوا على أن ثم للتراخي في الرتبة فيكون عدم النصر مقيداً بقتالهم، وهذه الآية من المغيبات التي وافقها الواقع إذ كان ذلك حال قريظة والنضير وبني قينقاع ويهود خير.

﴿ ضُرِيَتَ عَلَيْهِمُ الذِلَّةُ أَيْنَ مَا ثُقِفُوٓا إِلَّا بِحَبْلِ قِنَ اللَّهِ وَحَبْلِ قِنَ النَّامِ وَبَآءُو بِغَضَبِ قِنَ اللَّهِ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْمَسْكَنَةُ ۚ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ بِخَايَنتِ اللّهِ وَيَقْتُلُونَ اَلْأَنْبِيَآءَ بِغَيْرِ حَقِّ ذَالِكَ بِمَا عَصَوا وَكَانُواْ يَغْتَدُونَ ﴿ ﴾ .

﴿ فُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذَّلَةُ ﴾ هدر النفس والمال والأهل، أو ذل التمسك بالباطل والجزية. ﴿ أَيْنَما تُقِفُوا ﴾ وجدوا ﴿ إِلاَ بِحَبلٍ مِنَ الله وَحَبلٍ مِنَ النّاسِ ﴾ استثناء من أعم عام الأحوال أي ضربت عليهم الذلة في عامة الأحوال إلا معتصمين، أو ملتبسين بذمة الله أو كتابة الذي آتاهم وذمة المسلمين، أو بدين الإسلام واتباع سبيل المؤمنين. ﴿ وَبَاوُوا بِغَضَب مِنَ الله ﴾ رجعوا به مستوجبين له ﴿ وَصُرِبَتْ عَلَيْهِمُ المَسْكَنَةُ ﴾ فهي محيطة بهم إحاطة البيت المضروب على أهله، واليهود في غالب الأمر فقراء ومساكين. ﴿ ذَلِكَ ﴾ إشارة إلى ما ذكر من ضرب الذلة والمسكنة والبوء بالغضب. ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللّهِ وَيَقْتُلُونَ الأَنبِياء بِغَيْرِ حَق ع أنه كذلك في نفس الأمر للدلالة على أنه لم يكن حقاً بحسب اعتقادهم أيضاً . ﴿ ذَلِكَ ﴾ أي الكفر والقتل . ﴿ بِمَا عَصَوا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ ﴾ بسبب عصيانهم واعتدائهم حدود الله، فإن الإصرار على الصغائر يفضي إلى الكبائر والاستمرار عليها يؤدي إلى الكفر . وقيل معناه أن ضرب الذلة في الدنيا واستبجاب الغضب في الآخرة كما هو معلل بكفرهم وقتلهم فهو مسبب عن عصيانهم ضرب الذلة في الدنيا واستبجاب الغضب في الآخرة كما هو معلل بكفرهم وقتلهم فهو مسبب عن عصيانهم

واعتدائهم من حيث إنهم مخاطبون بالفروع أيضاً.

﴿ لَيْسُوا سَوَآءٌ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ أُمَّةٌ قَالِهِمَةٌ يَتْلُونَ ءَايَنتِ ٱللَّهِ ءَانَاتَهَ ٱلَّيْلِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ ۗ ۗ ﴿ ﴾.

﴿ لَيْسُوا سَواءَ ﴾ في المساوي والضمير لأهل الكتاب. ﴿ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ أُمَّةٌ قَائِمَةٌ ﴾ استئناف لبيان نفي الاستواء، والقائمة المستقيمة العادلة من أقمت العود فقام وهم الذين أسلموا منهم. ﴿ يَتُلُونَ آيَاتِ الله آناءَ اللَّيْلِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ ﴾ يتلون القرآن في تهجدهم. عَبَّر عنه بالتلاوة في ساعات الليل مع السجود ليكون أبين وأبلغ في المدح. وقيل المراد صلاة العشاء لأن أهل الكتاب لا يصلونها لما روي (أنه عليه الصلاة والسلام أخرها ثم خرج فإذا الناس ينتظرون الصلاة فقال: أما أنه ليس من أهل الأديان أحد يذكر الله هذه الساعة غيركم).

﴿ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِدِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَيُسْذِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَاتِّ وَأَوْلَتَهِكَ مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ قَالَ يَفْعَكُواْ مِنْ خَيْرٍ فَلَن يُصَعِّفُوهُ ۖ وَٱللَّهُ عَلِيدًا بِالْمُنَّفِينَ ﴿ فَاللَّهُ عَلِيدًا بِالْمُنَّفِينَ ﴿ فَاللَّهُ عَلِيدًا بِالْمُنَّفِينَ ﴾

﴿ يُؤْمِنُونَ بِاللهُ وَالْيُومِ الآخِرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَغْرُوفِ وَيَنْهَونَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُسَارِعُونَ فَي الْخَيْرَاتِ ﴾ صفات أخر لأمة وصفهم بخصائص ما كانت في اليهود، فإنهم منحرفون عن الحق غير متعبدين في الليل مشركون بالله ملحدون في صفاته، واصفون اليوم الآخر بخلاف صفته، مداهنون في الاحتساب متباطئون عن الخيرات.

﴿ وَٱولَٰئِكَ مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ أي الموصوفون بتلك الصفات ممن صلحت أحوالهم عند الله واستحقوا رضاه وثناءه.

﴿وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَلَنْ تُكَفَرُوهُ فلن يضيع ولا ينقص ثوابه البتة، سمي ذلك كفراناً كما سمي توفية الثواب شكراً، وتعديته إلى مفعولين لتضمنه معنى الحرمان، وقرأ حفص وحمزة والكسائي ﴿وما يفعلوا من خير فلن يكفروه بالياء والباقون بالتاء. ﴿وَالله عَلِيمٌ بِالمُتَّقِينَ ﴾ بشارة لهم وإشعار بأن التقوى مبدأ الخير وحسن العمل، وأن الفائز عند الله هو أهل التقوى.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَن تُغْنِى عَنْهُمْ أَمُولُهُمْ وَلَآ أَوْلَكُهُمْ مِّنَ ٱللَّهِ شَيْئًا وَأُولَتَهِكَ أَصَحَابُ ٱلنَّارِ هُمْ فِهَا خَلِلُمُونَ اللَّهِ مَثَلُ مَا يُنفِقُونَ فِي هَلَاهِ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا كَمَثَلِ رِبِج فِيهَا صِرُّ أَصَابَتْ حَرْثَ قَوْمٍ ظَلَمُواً أَنفُسَهُمْ فَلَكُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ اللَّهُ وَلَكِنْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ اللَّهُ ﴾.

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا لَنْ تُغْنِيَ عَنْهُمْ أَمْوَالُهُمْ وَلاَ أَوْلاَدُهُمْ مِنَ اللهُ شَيْئاً﴾ من العذاب، أو من الغناء فيكون مصدراً. ﴿وَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ﴾ ملازموها. ﴿هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ﴾.

﴿مَثَلُ مَا يُنْفِقُونَ﴾ ما ينفق الكفرة قربة، أو مفاخرة وسمعة، أو المنافقون رياء أو خوفاً. ﴿في هَذِهِ الحَيَاةِ اللَّهُ يَا كَمَثَلِ رِئِحٍ فِيهَا صِرٌ ﴾ برد شديد والشائع إطلاقة للريح الباردة كالصرصر، فهو في الأصل مصدر نعت به أو نعت وصف به البرد للمبالغة كقولك برد بارد. ﴿أَصَابَتْ حَرْثَ قَوْمٍ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُم ﴾ بالكفر والمعاصي ﴿فَأَهْلَكَنْه ﴾ عقوبة لهم لأن الإهلاك عن سخط أشد، والمراد تشبيه ما أنفقوا في ضياعه بحرث كفار ضربته صر فاستأصلته ولم يبق لهم فيه منفعة ما في الدنيا والآخرة، وهو من التشبيه المركب ولذلك لم يبال بإيلاء كلمة التشبيه للريح دون الحرث، ويجوز أن يقدر كمثل مهلك ريح وهو الحرث. ﴿وَمَا ظَلَمَهُمُ اللهُ وَلَكِنْ لَكُمُهُمُ اللهُ وَلَكِنْ أَنْفُسَهُم يَظْلِمُونَ ﴾ أي ما ظلم المنفقين بضياع نفقاتهم، ولكنهم ظلموا أنفسهم لما لم ينفقوها بحيث يعتد بها، أو ما ظلم أصحاب الحرث بإهلاكه ولكنهم ظلموا أنفسهم بارتكاب ما استحقوا به العقوبة، وقرىء «ولكن» أي ولكن أنفسهم يظلمونها، ولا يجوز أن يقدر ضمير الشأن لأنه لا يحذف إلا في ضرورة الشعر كقوله:

وَمَا كُنْتُ مِمَّنْ يَذْخُلُ العِشْقُ قَلْبَهُ وَلَكِنَّ مَنْ يُبْصِرْ جُفُونَكِ يَعْشَق

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَنَخِذُوا بِطَانَةً مِن دُونِكُمْ لَا يَأْلُونَكُمْ خَبَالًا وَدُوا مَا عَنِثُمْ قَدْ بَدَتِ ٱلْبَغْضَآةُ مِنَ أَفُوَهِهِمُّ وَمَا تُخْفِى صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ قَدْ بَيْنَا لَكُمُ ٱلْآيَنَتِ إِن كُنتُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ اللَّهِ ﴿ .

﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَخِذُوا بِطَانَة ﴾ وليجة، وهو الذي يعرفه الرجل أسراره ثقة به، شبه ببطانة الثوب كما شبه بالشعار قال عليه الصلاة والسلام: "الأنصار شعار والناس دثار". ﴿مِنْ دُونِكُمْ ﴾ من دون المسلمين، وهو متعلق بلا تتخذوا، أو بمحذوف هو صفة بطانة أي بطانة كائنة من دونكم. ﴿لاَ يَالُونَكُمْ خَبَالا ﴾ أي لا يقصرون لكم في الفساد، والألو التقصير وأصله أن يعدى بالحرف وعدي إلى مفعولين كقولهم: لا آلوك نصحاً على تضمين معنى المنع أو النقص. ﴿وَدُوا مَا عَنِتُمْ ﴾ تمنوا عنتكم، وهو شدة الضرر والمشقة وما مصدرية. ﴿قَذْ بَدَتِ البَغْضَاءُ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ ﴾ أي في كلامهم لأنهم لا يتمالكون أنفسهم لفرط بغضهم. ﴿وَمَا تُخْفِي صُدُورُهُم أَكْبَرُ ﴾ مما بدا لأن بدوه ليس عن روية واختيار. ﴿قَذْ بَيَنًا لَكُمُ الآيَاتِ ﴾ الدالة على وجوب الإخلاص وموالاة المؤمنين ومعاداة الكافرين. ﴿إِنْ كُنتُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ ما بين لكم، والجمل الأربع جاءت مستأنفات على التعليل، ويجوز أن تكون الثلاث الأول صفات لبطانة.

﴿ هَنَائَتُمْ أَوْلَآءٍ غَيِّبُونَهُمْ وَلَا يُحِبُّونَكُمْ وَتُؤْمِنُونَ بِٱلْكِنَبِ كُلِّهِ. وَإِذَا لَقُوكُمْ قَالُوٓا ءَامَنَا وَإِذَا خَلَوَا عَضُواْ عَلَيْكُمُ ٱلأَنَامِلَ مِنَ ٱلْغَيْظِ قُلْ مُوتُواْ بِغَيْظِكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُودِ ﴿ اللهِ ﴾ .

﴿ هَا أَنْتُمْ أُولاءِ تُحِبُّونَهُمْ وَلاَ يُحِبُونَكُمْ ﴾ أي أنتم أولاء الخاطئون في موالاة الكفار وتحبونهم ولا يحبونكم، بيان لخطئهم في موالاتهم، وهو خبر ثان أو خبر لأولاء والجملة خبر لأنتم كقولك: أنت زيد تحبه، أو صلته أو حال والعامل فيها معنى الإِشارة، ويجوز أن ينصب أولاء بفعل مضمر يفسره ما بعده وتكون الجملة خبراً. ﴿ وَتُومِئُونَ بِالْكِتَابِ كُلْهِ بَجنس الكتاب كله، وهو حال من لا يحبونكم والمعنى: إنهم لا يحبونكم والحال أنكم تؤمنون بكتابهم أيضاً فما بالكم تحبونهم وهم لا يؤمنون بكتابكم، وفيه توبيخ بأنهم في باطلهم أصلب منكم في حقكم. ﴿ وَإِذَا لَقُوكُمْ قَالُوا آمَنًا ﴾ نفاقاً وتغريراً ﴿ وَإِذَا خَلُوا عَضُوا عَلَيْكُمُ الأَنَامِلَ مِنَ المُغيظ ﴾ من أجله تأسفاً وتحسراً حيث لم يجدوا إلى التشفي سبيلاً. ﴿ قُلْ مُوتُوا بِغَيْظِكُمْ ﴾ دعاء عليهم بدوام الغيظ وزيادته بتضاعف قوة الإسلام وأهله حتى يهلكوا به. ﴿ إِنَّ اللهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴾ فيعلم ما في صدورهم من البغضاء والحنق، وهو يحتمل أن يكون من المقول أي وقل لهم إن الله عليم بما هو أخفى مما تخفونه من عض الأنامل غيظاً، وأن يكون خارجاً عنه بمعنى قل لهم ذلك ولا تتعجب من اطلاعي إياك على أسرادهم فإني عليم بالأخفى من ضمائرهم.

﴿إِن غَسَسَكُمْ حَسَنَةً شَاؤُهُمْ وَإِن تُصِبَكُمْ سَيِّنَةً يَقْرَحُوا بِهَا ۚ وَإِنْ تَصْدِيرُوا وَتَنَقُوا لَا يَعُمُّرُكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئًا إِنَّ ٱللَّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا ﴿إِنَّ ﴾.

﴿إِنْ تَمْسَسُكُمْ حَسَنَةٌ تَسُوْهُمْ وَإِنْ تُصِبُكُمْ سَيِّئَةٌ يَفْرَحُوا بِهَا﴾ بيان لتناهي عداوتهم إلى حد حسدوا ما نالهم من خير ومنفعة، وشمتوا بما أصابهم من ضر وشدة، والمس مستعار للإصابة ﴿وَإِنْ تَصْبِرُوا﴾ على عداوتهم، أو على مشاق التكاليف. ﴿وَتَتَّقُوا﴾ موالاتهم، أو ما حرم الله جل جلاله عليكم. ﴿لاَ يَضُرُكُمْ كَيْدُهُم شَيْئًا﴾ بفضل الله عز وجل وحفظه الموعود للصابرين والمتقين ولأن المحدّ في الأمر، المتدرب بالاتقاء والصبر يكون قليل الانفعال جرياً على الخصم، وضمه الراء للاتباع كضمة مد. وقرأ ابن كثير ونافع وأبو عمرو ويعقوب ﴿لا يضركم﴾ من ضاره يضيره. ﴿إِنَّ الله بِمَا يَعْمَلُونَ﴾ من الصبر والتقوى وغيرهما. ﴿مُحِيطُ﴾ أي محيط

علمه فيجازيكم مما أنتم أهله. وقرىء بالياء أي ﴿بِما يعملون﴾، في عداوتكم عليم فيعاقبهم عليه.

﴿ وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ ثُبُوِّئُ ٱلْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ وَٱللَّهُ سَمِيعُ عَلِيمُ ﴿ ﴾.

﴿وَإِذْ غَدَوْتَ﴾ أي واذكر إذ غدوت. ﴿مِنْ أَهْلِك﴾ أي من حجرة عائشة رضي الله عنها. ﴿تَبَوّىءُ المُوْمِنينَ﴾ تنزلهم. أو تسوي وتهيىء لهم ويؤيده القراءة باللام. ﴿مَقاعِدَ لِلقِتالِ﴾ مواقف وأماكن له، وقد يستعمل المقعد والمقام بمعنى المكان على الاتساع كقوله تعالى: ﴿في مقعد صدق﴾ وقوله تعالى: ﴿قبل أن تقوم من مقامك﴾. ﴿والله سَمِيعٌ﴾ لأقوالكم. ﴿عَلَيمٌ﴾ بنياتكم روي (أن المشركين نزلوا بأحد يوم الأربعاء. ثاني عشر شوال سنة ثلاث من الهجرة. فاستشار الرسول عليه الصلاة والسلام أصحابه، وقد دعا عبد الله بن أبي بن سلول ولم يدعه قبل فقال هو وأكثر الأنصار: أقم يا رسول الله بالمدينة ولا تخرج إليهم، فوالله ما خرجنا منها إلى عدو إلا أصاب منا، ولا دخلها علينا إلا أصبنا منه فكيف وأنت فينا؟ فدعهم فإن أقاموا أقاموا بشر محبس، وإن دخلوا قاتلهم الرجال ورماهم النساء والصبيان بالحجارة، وإن رجعوا رجعوا خائبين. وأشار بعضهم إلى الخروج فقال عليه الصلاة والسلام: «رأيت في منامي بقرة مذبوحة حولي فأولتها خيراً، ورأيت بعضهم إلى الخروج فقال عليه الصلاة والسلام: «رأيت في منامي بقرة مذبوحة حولي فأولتها خيراً، ورأيت تقيموا بالمدينة وتدعوهم، فقال رجال فاتنهم بدر وأكرمهم الله بالشهادة يوم أحد اخرج بنا إلى أعدائنا. وبالغوا عنى دخل ولبس لامته، فلما رأوا ذلك ندموا على مبالغتهم وقالوا: اصنع يا رسول الله ما رأيت فقال «لا ينبغي لنبي أن يلبس لامته فيضعها حتى يقاتل». فخرج بعد صلاة الجمعة وأصبح بشعب أُحد يوم السبت، ونزل في عدوة الوادي وجعل ظهره وعسكره إلى أحد وسوى صفهم، وَأَمَّر عبد الله بن جبير على الرماة وقال: انضحوا عنا بالنبل لا يأتونا من ورائنا).

#### ﴿ إِذْ هَمَّت طَّاآبِفَتَانِ مِنكُمْ أَن تَفْشَلَا وَاللَّهُ وَلِيُّهُمَّأُ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَـتَوَكَّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۖ ۖ ﴿

﴿إِذْ هَمَّتُ مَتعلَى بقوله: ﴿سميع عليم ﴾ أو بدل من إذ غدوت. ﴿طَائِفَتَانِ مِنْكُم ﴾ بنو سلمة من الخزرج، وبنو حارثة من الأوس وكانا جناحي العسكر. ﴿أَنْ تَفْشَلا ﴾ أن تجبنا وتضعفا. روي (أنه عليه الصلاة والسلام خرج في زهاء ألف رجل ووعد لهم النصر إن صبروا، فلما بلغوا الشوط انخذل ابن أبي في ثلاثمائة رجل وقال: علام نقتل أنفسنا وأولادنا، فتبعهم عمرو بن حزم الأنصاري وقال: أنشدكم الله والإسلام في نبيكم وأنفسكم، فقال: ابن أبي لو نعلم قتالاً لاتبعناكم، فهم الحيان باتباعه فعصمهم الله فمضوا مع رسول الله عليكم وأنفسكم، فقال: ابن أبي لو نعلم قتالاً لاتبعناكم، فهم الحيان باتباعه فعصمهم الله فمضوا مع رسول الله عليه من اتباع تلك الخطرة، ويجوز أن يراد والله ناصرهما فما لهما يفشلان ولا يتوكلان على الله. ﴿وَعَلَى اللهُ فَلْيَتَوَكَّل المُؤْمِنُون ﴾ أي فليتوكلوا على غيره لينصرهم كما نصرهم ببدر.

﴿ وَلَقَدْ نَصَرَّكُمُ اللَّهُ بِبَدْرٍ وَآنتُمْ أَذِلَةً ۚ فَاتَقُوا اللَّهَ لَعَلَكُمْ تَشَكُرُونَ ۖ إِذْ تَقُولُ اللَّهُ وَمِنْكُمْ أَلَكُ كُمْ اللَّهُ عِنَ الْمُقَامِنِينَ أَلَن يَكْفِينَكُمْ أَن يُعِينَكُمْ وَلَكُمْ وَثَلَثَهُمْ وَلَكُمْ مِنْ الْمُلَتِهِكُةِ مُنزَايِنَ ﴿ اللَّهِ ﴾.

﴿ وَلَقَدْ نَصَرِكُمُ الله بِبَدْرِ ﴾ تذكير ببعض ما أفادهم التوكل. وبدر ماء بين مكة والمدينة كان لرجل يسمى بدراً فسمي به. ﴿ وَانْتُمْ أَذِلَةٌ ﴾ حال من الضمير، وإنما قال أذلة ولم يقل ذلائل تنبيها على قلتهم مع ذلتهم لضعف الحال وقلة المراكب والسلاح. ﴿ فَاتَّقُوا الله ﴾ في الثبات. ﴿ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ بتقواكم ما أنعم به عليكم من نصره، أو لعلكم بنعم الله عليكم فتشكرون، فوضع الشكر موضع الإنعام لأنه سببه.

﴿إِذْ تَقُولُ للمُؤْمِنينَ﴾ ظرف لنصركم. وقيل بدل ثان من إذ غدوت على أن قوله لهم يوم أحد وكان مع

اشتراط الصبر والتقوى عن المخالفة، فلما لم يصبروا عن الغنائم وخالفوا أمر الرسول على لله لله الملائكة. ﴿ الله يَكْفِيكُمْ أَنْ يُمِدَّكُمْ رَبُّكُمْ بِثَلاقَةِ اللَّفِ مِنَ الْمَلاَئِكَةِ مُنْزَلِينَ ﴾ إنكار أن لا يكفيهم، ذلك وإنما جيء بلن إشعاراً بأنهم كانوا كالآيسين من النصر لضعفهم وقلتهم وقوة العدو وكثرتهم. قيل أمدهم الله يوم بدر أولاً بألف من الملائكة ثم صاروا ثلاثة آلاف ثم صاروا خمسة آلاف. وقرأ ابن عامر ﴿منزلين﴾ بالتشديد للتكثير أو للتدريج.

﴿ بَلَيَّ إِن تَصْبِرُواْ وَتَنَّقُواْ وَيَأْتُوكُم مِن فَوْدِهِمْ هَذَا يُمُدِدْكُمْ رَبُّكُم بِخَنْسَةِ ءَالَفِ مِنَ ٱلْمَلَتَجِكَةِ مُسَوِّمِينَ وَاللَّهِ عَنْ الْمَلَتَجِكَةِ مُسَوِّمِينَ وَاللَّهِ عَنْ الْمَلَتَجِكَةِ مُسَوِّمِينَ وَاللَّهِ عَنْ الْمَلَتَجِكَةِ مُسَوِّمِينَ وَاللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَنْ الْمَلَتَجِكَةِ مُسَوِّمِينَ وَاللَّهُ عَلَيْهِ عَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْ

﴿بَلَى﴾ إيجاب لما بعد لن، أي بلى يكفيكم. ثم وعد لهم الزيادة على الصبر والتقوى حثاً عليهما وتقوية لقلوبهم فقال: ﴿إِنْ تَضْبِرُوا وَتَتَقُوا وَيَأْتُوكُمْ﴾ أي المشركون. ﴿مِنْ فَورِهم هذَا﴾ من ساعتهم هذه، وهو في الأصل مصدر من فارت القدر إذ غلت، فاستعير للسرعة ثم أطلق للحال التي لا ريث فيها ولا تراخي، والمعنى إن يأتوكم في الحال. ﴿يُمُدِدُكُمْ رَبُّكُمْ بِخَمْسَةِ آلاَفِ مِنَ المَلاَثِكَةِ﴾ في حال إتيانهم بلا تراخ ولا تأخير. ﴿مُسَوِّمِينَ﴾ معلمين من التسويم الذي هو إظهار سيما الشيء لقوله عليه الصلاة والسلام لأصحابه. «تسوموا فإن الملائكة قد تسومت». أو مرسلين من التسويم بمعنى الأسامة. وقرأ ابن كثير وأبو عمرو وعاصم ويعقوب بكسر الواو.

﴿ وَمَا جَعَلَهُ ٱللَّهُ إِلَّا بُشَرَىٰ لَكُمْ وَلِنَطْمَعِنَّ قُلُوبُكُم بِدِ وَمَا ٱلنَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ﴿ إِلَّا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ﴿ إِلَّهُ عَلَىٰ عَلَوْنَا مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوٓا أَوْ يَكِبَتُهُمْ فَيَنَقَلِمُوا خَآمِينَ ﴿ إِنَّ ﴾ .

﴿وَمَا جَعَلَهُ الله﴾ وما جعل إمدادكم بالملائكة. ﴿إِلاَّ بُشْرَى لَكُمْ﴾ إلا بشارة لكم بالنصر. ﴿وَلِتَطْمَئِنَّ قُلُوبُكُمْ بِهِ﴾ ولتسكن إليه من الخوف. ﴿وَمَا النَّصْرُ إِلاَّ مِنْ عِنْدِ الله﴾ لا من العدة والعدد، وهو تنبيه على أنه لا حاجة في نصرهم إلى مدد وإنما أمدهم ووعد لهم به بشارة لهم وربطاً على قلوبهم، من حيث إن نظر العامة إلى الأسباب أكثر، وحثاً على أن لا يبالوا بمن تأخر عنهم. ﴿العَزِيزِ﴾ الذي لا يغالب في أقضيته. ﴿الحَكِيمِ﴾ الذي ينصر ويخذل بوسط وبغير وسط على مقتضى الحكمة والمصلحة.

﴿لِيَقْطَعَ طَرَفاً مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ متعلق بنصركم، أو ﴿وما النصر﴾ إن كان اللام فيه للعهد، والمعنى لينقص منهم بقتل بعض وأسر آخرين، وهو ما كان يوم بدر من قتل سبعين وأسر سبعين من صناديدهم. ﴿أَوْ يَكْبِتَهُمْ﴾ أو يخزيهم، والكبت شدة الغيظ، أو وهن يقع في القلب، وأو للتنويع دون الترديد ﴿فَيَنْقَلِبُوا خَائِبِينَ﴾ فينهزموا منقطعي الأمال.

﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ طَلِمُوكَ ﴿ ﴾.

﴿لَيْسَ لَكَ مِنَ الأَمْرِ شَيَّ ﴾ اعتراض. ﴿أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ ﴾ عطف على قوله أو يكبتهم، والمعنى أن الله مالك أمرهم فإما أن يهلكهم أو يكبتهم أو يتوب عليهم إن أسلموا أو يعذبهم إن أصروا وليس لك من أمرهم شيء، وإنما أنت عبد مأمور لإنذارهم وجهادهم. ويحتمل أن يكون معطوفاً على الأمر أو شيء بإضمار أن، أي ليس لك من أمرهم أو من التوبة عليهم أو من تعذيبهم شيء. أو ليس لك من أمرهم شيء، أو التوبة عليهم أو التوبة عليهم أو من أمرهم شيء إلا أن. أي ليس لك من أمرهم شيء إلا أن يتوب الله عليهم فتسر به أو يعذبهم فتتشفى منهم. روي (أن عتبة بن أبي وقاص شجه يوم أحد وكسر رباعيته، فجعل يمسح الدم عن وجهه ويقول كيف يفلح قوم خضبوا وجه نبيهم بالدم) فنزلت. وقيل هم أن يدعوا عليهم فنهاه

الله لعلمه بأن فيهم من يؤمن. ﴿ فَإِنَّهُمْ ظَالِمُونَ ﴾ قد استحقوا التعذيب بظلمهم.

﴿وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَـٰوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ يَغَـٰفِرُ لِمَن يَشَآهُ وَيُعَذِبُ مَن يَشَآهُ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيـهُ ۗ ۗ ۗ يَتَأَيُّهَا الَّذِيكَ ءَامَنُوا لَا تَأْكُلُوا الرِّبَوَا أَضْعَمَافًا مُّضَهَعَفَةٌ وَاتَّقُوا اللّهَ لَمَلَكُمْ تُفْلِحُونَ ۖ ﴿ ﴾.

﴿وَلَهُ مَا فِي السَّمَواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ﴾ خلقاً وملكاً فله الأمر كله لا لك. ﴿يَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاءُ﴾ صريح في نفي وجوب التعذيب، والتقييد بالتوبة وعدمها كالمنافي له. ﴿وَالله غَفُورٌ رَحيمٌ﴾ لعباده فلا تبادر إلى الدعاء عليهم.

﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَأْكُلُوا الرِّبَا أَضْعَافاً مُضَاعَفَة ﴾ لا تزيدوا زيادات مكررة، ولعل التخصيص بحسب الواقع. إذ كان الرجل منهم يربي إلى أجل ثم يزيد فيه زيادة أخرى حتى يستغرق بالشيء الطفيف مال المديون. وقرأ ابن كثير وابن عامر ويعقوب «مضعفة». ﴿وَاتَقُوا الله ﴾ فيما نهيتم عنه. ﴿لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ راجين الفلاح.

﴿وَاتَّقُوا النَّارَ الَّذِي أُعِدَّتْ لِلكَيْفِرِينَ ۞ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ ۞ .

﴿ وَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي أُعِدَّتُ لِلْكَافِرِينَ ﴾ بالتحرز عن متابعتهم وتعاطي أفعالهم، وفيه تنبيه على أن النار بالذات معدة للكافرين وبالعرض للعصاة. ﴿ وَأَطِيعُوا الله وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ أتبع الوعيد بالوعد ترهيباً عن المخالفة وترغيباً في الطاعة، ولعل وعسى في أمثال ذلك دليل عزة التوصل إلى ما جعل خبراً له.

﴿ وَسَادِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِن رَّبِكُمْ وَجَنَّةٍ عَهْمُهَا السَّمَوَاتُ وَالْأَرْضُ أُعِدَّتَ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

﴿وَسَارِعُوا﴾ بادروا وأقبلوا. ﴿إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ﴾ إلى ما يستحق به المغفرة، كالإسلام والتوبة والإخلاص. وقرأ نافع وابن عامر ﴿سارعوا﴾ بلا واو. ﴿وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمَوْاتُ وَالأَرْضُ﴾ أي عرضها كعرضهما، وذكر العرض للمبالغة في وصفها بالسعة على طريقة التمثيل، لأنه دون الطول. وعن ابن عباس كسبع سموات وسبع أرضين لو وصل بعضها ببعض، ﴿أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ﴾ هيئت لهم، وفيه دليل على أن الجنة مخلوقة وإنها خارجة عن هذا العالم.

﴿الَّذِينَ يُنْفِقُونَ ﴾ صفة مادحة للمتقين، أو مدح منصوب أو مرفوع. ﴿في السّرّاءِ وَالضّرّاءِ ﴾ في حالتي الرخاء والشدة، أو الأحوال كلها إذ الإنسان لا يخلو عن مسرة أو مضرة، أي لا يخلون في حال ما بإنفاق ما قدروا عليه من قليل أو كثير، ﴿وَالكَاظِمِينَ الغَيْظُ ﴾ الممسكين عليه الكافين عن إمضائه مع القدرة، من كظمت القرية إذا ملأتها وشددت رأسها. وعن النبي عليه إسن كظم غيظاً وهو يقدر على إنقاذه ملأ الله قلبه أمناً وإيماناً ﴾. ﴿والعَافِينَ عنِ النّاسِ ﴾ التاركين عقوبة من استحقوا مؤاخذته، وعن النبي عليه الصلاة والسلام «إن هؤلاء في أمتي قليل إلا من عصم الله » وقد كانوا كثيراً في الأمم التي مضت. ﴿وَالله يُحِبُ المُحْسِنينَ ﴾ يحتمل الجنس ويدخل تحته هؤلاء، والعهد فتكون الإشارة إليهم.

﴿ وَالَّذِيكَ إِذَا فَعَـٰلُوا فَنحِشَةً أَوْ ظَلَمُوٓا أَنفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُوا لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ الذُّنُوبِ} إِلَّا اللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَىٰ مَا فَعَـٰلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ آلَا اللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَىٰ مَا فَعَـٰلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ آلَا اللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَىٰ مَا فَعَـٰلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾

﴿وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةٌ ﴾ فعلة بالغة في القبح كالزنى. ﴿أَوْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ ﴾ بأن أذنبوا أي ذنب كان وقيل الفاحشة الكبيرة وظلم النفس ما ليس كذلك. ﴿ذَكَرُوا

الله تذكروا وعيده أو حكمه أو حقه العظيم. ﴿فَاسْتَغْفَرُوا لِلْنُوبِهِم ﴾ بالندم والتوبة. ﴿وَمَنْ يَغْفِرُ اللُّنُوبَ إِلاَّ الله ﴾ استفهام بمعنى النفي معترض بين المعطوفين، والمراد به وصفه تعالى بسعة الرحمة وعموم المغفرة والحث على الاستغفار والوعد بقبول التوبة ﴿وَلَمْ يَصرُوا عَلَى مَا فَعَلُوا ﴾ ولم يقيموا على ذنوبهم غير مستغفرين لقوله ﷺ «ما أصر من اشتغفر وإن عاد في اليوم سبعين مرة». ﴿وَهُمْ يَعْلَمُون ﴾ حال من يصروا أي ولم يصروا على قبيح فعلهم عالمين به.

﴿ أُوْلَتَهِكَ جَزَآؤُهُم مَّغْفِرَةٌ مِن رَّبِهِمْ وَجَنَّكُ تَجْرِى مِن تَعْتِهَا الْأَنْهَارُ خَلِيبِنَ فِيهَأْ وَفِعْمَ أَجْرُ الْعَالَهِ فَكَالِينَ فَيْهَا وَفِعْمَ أَجْرُ الْعَلَيْنِ فَيْهَا وَفِعْمَ أَجْرُ الْعَلَيْنِ فَيْهَا ﴾ .

﴿ أُولِئِكَ جَزَاؤُهُم مَغْفِرَةٌ مِنْ رَبِّهِمْ وَجَنَّاتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا ﴾ خبر للذين إن ابتدأت به، وجملة مستأنفة مبينة لما قبلها إن عطفته على المتقين، أو على الذين ينفقون. ولا يلزم من إعداد الجنة للمتقين والتاثبين جزاء لهم إن لا يدخلها المصرون، كما لا يلزم من إعداد النار للكافرين جزاء لهم أن لا يدخلها غيرهم، وتنكير جنات على الأول يدل على أن ما هم أدون مما للمتقين الموصوفين بتلك الصفات المذكورة في الآية المتقدمة، وكفاك فارقاً بين القبيلين أنه فصل آيتهم بأن بين أنهم محسنون مستوجبون لمحبة الله، وذلك لأنهم حافظوا على حدود الشرع وتخطوا إلى التخصص بمكارمه، وفصل آية هؤلاء بقوله: ﴿ وَنِعْمَ أَجُرُ الْعَامِلِينَ ﴾ لأن المتدارك لتقصيره كالعامل لتحصيل بعض ما فوت على نفسه، وكم بين المحسن والمتدارك والمحبوب والأجير، ولعل تبديل لفظ الجزاء بالأجر لهذه النكتة، والمخصوص بالمدح محذوف تقديره ونعم أجر العاملين ذلك يعنى المغفرة والجنات.

﴿ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُمْ سُنَنُ فَسِيرُوا فِي ٱلأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلْمُكَذِبِينَ ﴿ آ لِلنَّاسِ وَهُدَى وَمَوْعِظَةٌ لِلنَّمْتَقِينَ ﴿ آَلِهِ ﴾ .

﴿قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِكُم سُنَنِ ﴾ وقائع سنها الله في الأمم المكذبة كقوله تعالى: ﴿وَقُتُلُوا تَقْتِيلاً سُنَّة اللَّهِ في الَّذينَ خَلُوا مِنْ قَبْلِ﴾ وقيل أمم قال:

مًا عَـايَـنَ الـنَّـاسُ مِـنْ فَـضْـلِ كَـفَـضْـلِـكُـمُـو وَلاَ رَأَوْا مِــثُــلَـهُ فــي سَــالِــفِ الــشُــنَـنِ ﴿فَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ المُكَذَّبِينَ﴾ لتعتبروا بما ترون من آثار هلاكهم.

﴿هَذَا بَيَانٌ لِلنَّاسِ وَهُدَى وَمَوْعِظَةٌ لِلمُتَّقِينَ﴾ إشارة إلى قولهِ ﴿قد خلت﴾، أو مفهوم قوله ﴿فانظروا﴾ أي أنه مع كونه بياناً للمكذبين فهو زيادة بصيرة وموعظة للمتقين، أو إلى ما لخص من أمر المتقين والتائبين، وقوله قد خلت جملة معترضة للبعث على الإيمان والتوبة وقيل إلى القرآن.

﴿ وَلَا تَهِنُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَأَنتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِن كَشَتُد تُمُوْمِنِينَ ﴿ ﴾.

﴿وَلاَ تَهِنُوا وَلاَ تَحْزَنُوا﴾ تسلية لهم عما أصابهم يوم أحد، والمعنى لا تضعفوا عن الجهاد بما أصابكم ولا تحزنوا على من قتل منكم. ﴿وَأَنْتُمُ الْأَعْلَوْنَ﴾ وحالكم إنكم أعلى منهم شأناً، فإنكم على الحق وقتالكم لله وقتلاكم في البنة، وإنهم على الباطل وقتالهم للشيطان وقتلاهم في النار، أو لأنكم أصبتم منهم يوم بدر أكثر مما أصابوا منكم اليوم، أو وأنتم الأعلون في العاقبة فيكون بشارة لهم بالنصر والغلبة. ﴿إِنْ كُنْتُمْ مَوْمِنِينَ﴾ متعلق بالنهي أي لا تهنوا إن صح إيمانكم، فإنه يقتضي قوة القلب بالوثوق على الله أو بالأعلون.

﴿ إِن يَمْسَسُكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَ ٱلْقَوْمَ قَدَرٌ مِشْلُةً وَيَلْكَ ٱلْأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ ٱلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ ٱللَّهُ

ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَيَتَّخِذَ مِنكُمْ شُهَدَآءٌ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّلِينَ ۞.

﴿إِنْ يَمسسكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَّ القَوْمَ قَرْحٌ مِثْلُهُ قَرْاً حمزة والكسائي وابن عياش عن عاصم بضم القاف، والباقون بالفتح وهما لغتان كالضعف والضعف. وقيل هو بالفتح الجراح وبالضم ألمها، والمعنى إن أصابوا منكم يوم أحد فقد أصبتم منهم يوم بدر مثله، ثم إنهم لم يضعفوا ولم يجبنوا فأنتم أولى بأن لا تضعفوا، فإنكم ترجون من الله ما لا يرجون. وقيل كلا المسين كان يوم أحد فإن المسلمين نالوا منهم قبل أن يخالفوا أمر الرسول ﷺ. ﴿وَتِلْكَ الأَيّامُ نُدَاوِلُهَا بَينَ النّاسِ ﴾ نصرفها بينهم نديل لهؤلاء تارة ولهؤلاء أخرى كقوله:

فَيَوْماً عَلَيْنَا وَيَسوماً لَنَا وَيَسوماً لَنَا وَيَسوماً لَنَا وَيَسوماً وَيَسوم أَسسَاءُ وَيَسوم

والمداولة كالمعاودة يقال داولت الشيء بينهم فتداولوه، والأيام تحتمل الوصف والخبر و (نداولها يحتمل الخبر والحال والمراد بها: أوقات النصر والغلبة. ﴿ وَلِيَعْلَمُ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ عطف على علة محذونة أي نداولها ليكون كيت وكيت وليعلم الله إيذاناً بأن العلة فيه غير واحدة، وإن ما يصيب المؤمن فيه من المصالح ما لا يعلم، أو الفعل المعلل به محذوف تقديره وليتميز الثابتون على الإيمان من الذين على حرف فعلنا ذلك، والقصد في أمثاله ونقائضه ليس إلى إثبات علمه تعالى ونفيه بل إلى إثبات المعلوم ونفيه على طريق البرهان. وقيل معناه ليعلمهم علماً يتعلق به الجزاء وهو العلم بالشيء موجوداً. ﴿ وَيَتَّخِذُ مِنكُمْ شُهَدَاء ﴾ ويكرم ناساً منكم بالشهادة يريد شهداء أحد، أو يتخذ منكم شهوداً معدلين بما صودف منهم من الثبات والصبر على الشدائد. ﴿ وَالله لا يُحِبُ الطَّالِمينَ ﴾ الذين يضمرون خلاف ما يظهرون، أو الكافرين وهو اعتراض، وفيه تنبيه على أنه تعالى لا ينصر الكافرين على الحقيقة وإنما يغلبهم أحياناً استدراجاً لهم وابتلاء للمؤمنين.

﴿ وَلِيُمَحِّصَ اللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَيَمْحَقَ ٱلكَنفِرِينَ ﴿ لَهُ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُوا ٱلْجَنَّةَ وَلَمَا يَعْلَمِ اللَّهُ ٱلَّذِينَ جَنهَـُدُوا مِنكُمْ وَيَعْلَمَ ٱلصَّنبِينَ ﴿ ﴾ .

﴿وَلَيُمَحِصَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا﴾ ليطهرهم ويصفيهم من الذنوب إن كانت الدولة عليهم. ﴿وَيَمْحَقَ الكَافِرِينَ﴾ ويهلكهم إن كانت عليهم، والمحق نقص الشيء قليلاً قليلاً.

﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَذْخُلُوا الجَنَّةَ ﴾ بل أحسبتم ومعناه الإِنكار. ﴿ وَلَمَّا يَعْلَمِ الله الَّذِينَ جَاهَدُوا مِنْكُمْ ﴾ ولما تجاهدوا، وفيه دليل على أن الجهاد فرض كفاية والفرق بين ﴿ لما ﴾ ولم إنّ فيه توقع الفعل فيما يستقبل. وقرىء «يعلمَ » بفتح الميم على أن أصله يعلمن فحذفت النون ﴿ وَيَعْلَم الصَّابِرِينَ ﴾ نصب بإضمار أن على أن الواو للحال كأنه قال: ولما تجاهدوا وأنتم صابرون.

﴿ وَلَقَدُ كُنتُمُ تَمَنَّوْنَ ٱلْمَوْتَ مِن قَبْلِ أَن تَلْقَوْهُ فَقَدْ رَأَيْتُمُوهُ وَٱنتُمْ لَنظُرُونَ ۞ .

﴿ وَلَقَدْ كُنتُمْ تَمَنُّونَ المَوْتَ ﴾ أي الحرب فإنها من أسباب الموت، أو الموت بالشهادة. والخطاب للذين لم يشهدوا بدراً وتمنوا أن يشهدوا مع رسول الله ﷺ مشهداً لينالوا ما نال شهداء بدر من الكرامة فألحوا يوم أحد على الخروج. ﴿ وَمِنْ قَبْلِ أَنْ تَلْقَوْهُ ﴾ من قبل أن تشاهدوه وتعرفوا شدته. ﴿ فَقَدْ رَأَيْتُمُوهُ وَأَنتُمْ تَنْظُرُونَ ﴾ أي فقد رأيتموه معاينين له حين قتل دونكم من قتل من إخوانكم، وهو توبيخ لهم على أنهم تمنوا الحرب وتسببوا لها ثم جبنوا وانهزموا عنها، أو على تمني الشهادة فإن في تمنيها تمني غلبة الكفار.

﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ أَفَايِن مَّاتَ أَوْ قُتِـلَ ٱنقَلَبْتُمْ عَلَىٓ أَعْقَابِكُمْ وَمَن يَنقَلِبْ عَلَىٰ عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَّ ٱللَّهَ شَيْئًا وَسَيَجْزِى ٱللَّهُ ٱلشَّكِرِينَ (الْآلِيَا) ﴿. ﴿وَمَا مُحَمَّدُ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُسُلُ فسيخلوا كما خلوا بالموت أو القتل. ﴿أَفَإِنْ مَاتَ أَوْ لَنَ الْقَلَيْتُمْ عَلَى أَغْقَابِكُم ﴾ إنكاراً لارتدادهم وانقلابهم على أعقابهم عن الدين لخلوه بموت أو قتل بعد علمهم بخلو الرسل قبله وبقاء دينهم متمسكاً به. وقيل الفاء للسببية والهمزة لإنكار أن يجعلوا خلو الرسل قبله سبباً لانقلابهم على أعقابهم بعد وفاته. روي (أنه لما رمى عبد الله بن قميئة الحارثي رسول الله على رباعيته وشج وجهه، فذب عنه مصعب بن عمير رضي الله عنه وكان صاحب الراية حتى قتله ابن قميئة وهو يرى أنه قتل النبي عليه الصلاة والسلام فقال: قد قتلت محمداً وصرخ صارخ ألا إن محمداً قد قتل، فانكفأ الناس وجعل الرسول عليه الصلاة والسلام يدعو إليّ عباد الله فانحاز إليه ثلاثون من أصحابه وحموه حتى كشفوا عنه المشركين وتفرق الباقون، وقال بعضهم: ليت ابن أبي يأخذ لنا أماناً من أبي سفيان، وقال ناس من المنافقين لو كان نبياً لما قتل ارجعوا إلى إخوانكم ودينكم فقال أنس بن النضر عم أنس بن مالك رضي الله عنهما: يا قوم إن كان قتل محمد فإن رب محمد حي لا يموت وما تصنعون بالحياة بعده فقاتلوا على ما قاتل عليه، ثم قال اللهم إني أعتذر إليك مما يقولون وأبرأ إليك منه وشد بسيفه فقاتل حتى قتل) فنزلت. ﴿وَمَنُ عَلِيهُ مَقْ يَهُ مُ قَلْنُ يَضُرُ الله شَيئاً ﴾ بارتداده بل يضر نفسه. ﴿وَسَيَجْزِي الله الشَّاكِرِينَ ﴾ على نعمة الإسلام بالثبات عليه كأنس وأضرابه.

﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَن تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ كِنَابًا مُؤَجَّلًا ۚ وَمَن يُرِدَ ثَوَابَ الدُّنْيَا نُوْتِهِ. مِنهَا ۚ وَمَن يُرِدُ ثَوَابَ ٱلْآخِرَةِ نُوْتِهِ. مِنْهَا ۚ وَسَنَجْزِى ٱلشَّكِرِينَ ﴿ ﴾ .

﴿وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَنْ تَمُوتَ إِلاَّ بِإِذْنِ الله ﴾ إلا بمشيئة الله تعالى أو بإذنه لملك الموت عليه الصلاة والسلام في قبض روحه، والمعنى أن لكل نفس أجلاً مسمى في علمه تعالى وقضائه ﴿لا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون ﴾ بالإحجام عن القتال والإقدام عليه. وفيه تحريض وتشجيع على القتال، ووعد للرسول على بالحفظ وتأخير الأجل. ﴿كِتَاباً ﴾ مصدر مؤكد إذ المعنى كتب الموت كتاباً. ﴿مُؤجّلا ﴾ صفة له أي مؤقتاً لا يتقدم ولا يتأخر، ﴿وَمَنْ يُرِدْ ثَوابَ الدُّنْيَا نُوْتِهِ مِنْها ﴾ تعريض لمن شغلتهم الغنائم يوم أحد، فإن المسلمين حملوا على المشركين وهزموهم وأخذوا ينهبون، فلما رأى الرماة ذلك أقبلوا على النهب وخلوا مكانهم فانتهز المشركون وحملوا عليهم من ورائهم فهزموهم. ﴿وَمَنْ يُرِدْ ثَوَابَ الآخِرَةِ نُوْتِهِ مِنْهَا ﴾ أي من ثوابها. ﴿وَسَنَجْزِي الشّاكرينَ ﴾ الذين شكروا نعمة الله فلم يشغلهم شيء عن الجهاد.

﴿ وَكَأَيِّن مِن نَّبِيِّ قَلَتَلَ مَعَـهُم رِبِّيُّونَ كَيْنِيُّ فَمَا وَهَنُواْ لِمَاۤ أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَمَا ضَعُفُواْ وَمَا اَسْتَكَالُواْ وَاللّهُ يُحْبِبُ الصَّلبِرِينَ ﴿ اللّٰهِ ﴾ .

﴿وَكَأَيْنِ﴾ أصله أي دخلت الكاف عليها وصارت بمعنى كم والنون تنوين أثبت في الخط على غير قياس. وقرأ ابن كثير "وكائن" ككاعن ووجهه أنه قلب قلب الكلمة الواحدة كقولهم رعملي في لعمري، فصار كيان ثم حذفت الياء الثانية للتخفيف ثم أبدلت الياء الأخرى ألفاً كما أبدلت من طائي ﴿مِنْ نَبِي﴾ بيان له. ﴿قَاتَلُ مَعَهُ رَبِيُونَ كَثِيرٌ ﴾ ربانيون علماء أتقياء، أو عابدون لربهم. وقيل جماعات والربى منسوب إلى الربة وهي الجماعة للمبالغة. وقرأ ابن كثير ونافع وأبو عمرو ويعقوب "قتل"، وإسناده إلى ﴿ربيون﴾ أو ضمير النبي ومعه ربيون حال منه ويؤيد الأول أنه قرىء بالتشديد وقرىء ﴿ربيون﴾ بالفتح على الأصل وبالضم وهو من تغييرات النسب كالكسر. ﴿فَمَا وَهَنُوا لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبيلِ الله ﴾ فما فتروا ولم ينكسر جدهم لما أصابهم من تغييرات النبي أو بعضهم. ﴿وَمَا ضَعُفُوا﴾ عن العدو أو في الدين. ﴿وَمَا اسْتَكَانُوا﴾ وما خضعوا للعدو، وأصله استكن من السكون لأن الخاضع يسكن لصاحبه ليفعل به ما يريده، والألف من إشباع الفتحة أو استكون من

الكون لأنه يطلب من نفسه أن يكون لمن يخضع له، وهذا تعريض بما أصابهم عند الإِرجاف بقتله عليه الصلاة والسلام. ﴿والله يُحِبُّ الصَّابِرِينَ﴾ فينصرهم ويعظم قدرهم.

﴿ وَمَا كَانَ قَوْلَهُمْ إِلَآ أَن قَالُواْ رَبَّنَا اَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِى آمْرِنَا وَثَيِّتْ أَقْدَامَنَا وَانصُرْنَا عَلَى الْفَوْمِ ٱلْكَنفِرِينَ ۞ فَعَالنَهُمُ اللَّهُ ثَوَابَ الدُّنْيَا وَحُسْنَ ثَوَابِ الْآخِرَةَ وَاللَّهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ۞ .

﴿ وَمَا كَانَ قَوْلَهُمْ إِلاَّ أَنْ قَالُوا رَبِّنَا اغْفِرْ لَنَا ذُنُوبِنَا وَإِسْرَافَنَا فِي أَمْرِنَا وَثَبِّتْ أَقْدَامَنَا والْصُرْنَا عَلَى القَوْمِ الكَافِرِينَ ﴾ أي وما كان قولهم مع ثباتهم وقوتهم في الدين وكونهم ربانيين إلا هذا القول، وهو إضافة الذنوب والإسراف إلى أنفسهم هضماً لها وإضافة لما أصابهم إلى سوء أعمالها والاستغفار عنها، ثم طلب التثبيت في مواطن الحرب والنصر على العدو ليكون عن خضوع وطهارة، فيكون أقرب إلى الإجابة، وإنما جعل قولهم خبراً لأن أن قالوا أعرف لدلالته على جهة النسبة وزمان الحدث.

﴿فَآتَاهُمُ اللهُ ثَوَابَ الدُّنْيَا وَحُسْنَ ثَوَابِ الآخِرَةِ والله يُحِبُّ المُحْسِنينَ ﴾ فأتاهم الله بسبب الاستغفار واللجأ إلى الله النصر والغنيمة والعز وحسن الذكر في الدنيا، والجنة والنعيم في الآخرة، وخص ثوابها بالحسن إشعاراً بفضله وأنه المعتد به عند الله.

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوٓا إِن تُطِيعُوا ٱلَّذِينَ كَفَكُرُوا بَرُذُوكُمْ عَلَىٓ أَعَقَدَمِكُمْ فَتَنقَلِبُوا خَسِرِينَ اللَّهِ بَلِ اللَّهُ مَوْلَئِكُمْ وَهُوَ خَيْرُ ٱلنَّاصِرِينَ اللَّهِ ﴾.

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تُطِيعُوا الَّذِينَ كَفَرُولاً يَرُدُوكم ﴾ أي إلى الكفر ﴿ عَلَى أَعَقَابِكُمْ فَتَنْقَلِبُوا خَاسِرِينَ ﴾ نزلت في قول المنافقين للمؤمنين عند الهزيمة: ارجعوا إلى دينكم وإخوانكم ولو كان محمد نبياً لما قتل. وقيل أن تستكينوا لأبي سفيان وأشياعه وتستأمنوهم يردوكم إلى دينهم. وقيل عام في مطاوعة الكفرة والنزول على حكمهم فإنه يستجر إلى موافقتهم.

﴿ بَلِ الله مَوْلاَكُمْ ﴾ ناصركم. وقرىء بالنصب على تقدير بل أطيعوا الله مولاكم. ﴿ وَهُوَ خَيْرُ النَّاصِرِينَ ﴾ فاستغنوا به عن ولاية غيره ونصره.

﴿ سَنُلْقِي فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلرُّعْبَ بِمَا ٱشْرَكُواْ بِٱللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ سُلْطَكَنَاْ وَمَأْوَلُهُمُ ٱلنَّارُّ وَيِنْسَ مَثْوَى الظَّلِمِينَ ﴿ آلَ ﴾.

﴿ سَنُلْقِي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبَ ﴾ يريد ما قذف في قلوبهم من الخوف يوم أُحُدِ حتى تركوا القتال ورجعوا من غير سبب، ونادى أبو سفيان يا محمد موعدنا موسم بدر القابل إن شئت فقال عليه الصلاة والسلام: "إن شاء الله". وقيل لما رجعوا وكانوا ببعض الطريق ندموا وعزموا أن يعودوا عليهم ليستأصلوهم، فألقى الله الرعب في قلوبهم، وقرأ ابن عامر والكسائي ويعقوب بالضم على الأصل في كل القرآن ﴿ بِمَا أَمْ يُنزُلُ بِهِ سُلْطَاناً ﴾ أي آلهة ليس على إشراكها حجة ولم ينزل عليهم به سلطاناً وهو كقوله:

#### وَلاَ تَسرَى السفُسبُ بِسهَا يَسنُسجَحررُ

وأصل السلطنة القوة ومنه السليط لقوة اشتعاله والسلاطة لحدة اللسان. ﴿وَمَأْوَاهُمُ النَّارُ وَبِفْسَ مَثْوَى الظَّالِمِينَ﴾ أي مثواهم، فوضع الظاهر موضع المضمر للتغليظ والتعليل.

﴿ وَلَقَكَدُ صَدَقَكُمُ ٱللَّهُ وَعَدَهُ ۚ إِذْ تَحُسُّونَهُم بِإِذْنِهِ ۚ حَقَّى إِذَا فَشِلْتُ مُ وَتَنَزَعْتُمْ فِي ٱلْأَمْسِ

وَعَصَكِيْتُم مِّنْ بَعْدِ مَا أَرَىٰكُم مَّا تُحِبُّونَ مِنكُم مَّن يُرِيدُ الدُّنْيَا وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ الآخِرَةُ ثُمَّ مَسَرَفَكُمْ عَنْهُمْ لِبَنْتَلِيَكُمُ ۚ وَلَقَدَ عَفَا عَنكُمْ وَاللّهُ ذُو فَضَّـلٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴿ ا

﴿ وَلَقَدْ صَدَقَكُمُ الله وَحْدَهُ أَي وعده إياكم بالنصر بشرط التقوى والصبر، وكان كذلك حتى خالف الرماة فإن المشركين لما أقبلوا جعل الرماة يرشقونهم بالنبل والباقون يضربونهم بالسيف حتى انهزموا والمسلمون على اثارهم. ﴿ إِذْ تَحُسُونَهُمْ بِإِذْنِهِ تقتلونهم، من حسه إذا أبطل حسه. ﴿ حَتِّى إِذَا فَشِلْتُمْ ﴾ جبنتم وضعف رأيكم، أو ملتم إلى الغنيمة فإن الحرص من ضعف العقل. ﴿ وَتَنَازَعْتُمْ فِي الأَمْرِ ﴾ يعني اختلاف الرماة حين انهزم المشركون فقال بعضهم فما موقفنا ها هنا، وقال آخرون لا نخالف أمر الرسول فثبت مكانه أميرهم في نفر دون العشرة ونفر الباقون للنهب وهو المعني بقوله: ﴿ وَمَصَيْتُم مِنْ بَعْدِ مَا أَرَاكُمْ مَا تُحِبُونَ ﴾ من الظفر والغنيمة وانهزام العدو، وجواب إذا محذوف وهو امتحنكم، ﴿ وَنَكُمْ مَنْ يُويدُ اللَّذْيَا ﴾ وهم التاركون المركز للغنيمة. ﴿ وَمَنْكُمْ مَنْ يُويدُ اللَّذْيَا ﴾ وهم التاركون المركز للغنيمة على أمر الرسول عليه السلام. ﴿ فُمَّ صَرَفَكُمْ عَنْهُمْ ﴾ ثم كفكم عنهم حتى حالت الحال فغلبوكم. ﴿ وَيَعْتَلِيْكُمْ ﴾ على المصائب ويمتحن ثباتكم على الإيمان عندها. ﴿ وَلَقَد عَفَا عَنْهُمُ المُؤْمِنِين ﴾ يتفضل عليهم بالعفو، أو عنه الأحوال كلها سواء أديل لهم أو عليهم إذ الابتلاء أيضاً رحمة.

﴿ إِذْ نُسْمِدُونَ وَلَا تَكَوْرُنَ عَلَىٰ أَحَكِ وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ فِى أُخْرَىٰكُمْ فَأَثَبَكُمْ عَمَّأً بِغَمِّ لِيَحَيِّلًا يَحَدُرُوا عَلَىٰ مَا فَاتَبَكُمْ وَلَا مَا أَصَبَكُمْ وَاللّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ اللّهُ اللّهُ عَمَّا لَا مَا مَاتِكُمْ وَلَا مَا أَصَبَكُمْ وَاللّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ اللّهُ ﴾.

﴿إِذْ تُضعِدُونَ ﴾ متعلق بصرفكم، أو ليبتليكم أو بمقدر كاذكروا. والإصعاد الذهاب والإبعاد في الأرض يقال: أصعدنا من مكة إلى المدينة. ﴿وَلاَ تَلُوونَ عَلَى أَحَدِ ﴾ لا يقف أحد لأحد ولا ينتظره. ﴿وَالرَّسُولُ يَدُعُوكُم ﴾ كان يقول إليّ عباد الله إليّ عباد الله أنا رسول الله من يكر فله الجنة. ﴿في أُخْرَاكُم ﴾ في ساقتكم أو جماعتكم الأخرى ﴿فَأَلْاَبُكُم عَمّا بِغَم ﴾ عطف على صرفكم، والمعنى فجازاكم الله عن فسلكم وعصيانكم غما متصلاً بغم، من الاغتمام بالقتل والجرح وظفر المشركين والإرجاف بقتل الرسول ﷺ أو فجازاكم غما بسبب غم أذقتموه رسول الله ﷺ بعصيانكم له. ﴿لِكَيْلاً تَخْزَنُوا عَلَى مَا فَأَتَكُمْ وَلاَ مَا أَصَابَكُم ﴾ لتتمرنوا على الصبر في الشدائد فلا تحزنوا فيما بعد على نفع فائت ولا ضر لاحق. وقيل ﴿لا ﴾ مزيدة والمعنى لتأسفوا على ما فاتكم من الظفر والغنيمة وعلى ما أصابكم من الجرح والهزيمة عقوبة لكم. وقيل الضمير في فأثابكم للرسول ﷺ أي فآساكم في الاغتمام فاغتم بما نزل عليكم، كما اغتممتم بما نزل عليه ولم يثر بكم على عصيانكم تسلية أي فآساكم في الا تحزنوا على ما فاتكم من النصر ولا على ما أصابكم من الهزيمة ﴿وَالله خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُون ﴾ عليم باعمالكم وبما قصدتم بها.

﴿ ثُمَّ أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَا بَهْدِ الْفَحْدِ أَمَنَةُ نُفَاسَا يَغْشَىٰ طَآبِفَ تَعْنَكُمْ وَطَآبِفَةٌ قَدَ أَهَمَّتُهُمْ أَنفُسُهُمْ يَظُنُونَ إِلَاتَهِ غَيْرَ الْحَقِ ظَنَّ الْمُعَلِيَةِ يَقُولُونَ هَل لَّنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ مِن ثَىٰ قُولُونَ إِنَّ ٱلْأَمْرِ كُلُمُ لِللَّهِ يَخْفُونَ فِي الْفُسِهِم مَّا لَا يُبَدُونَ لَكَ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ ٱلأَمْرِ شَىٰ مُ قَتِلْنَا هَدَهُنَّا قُل لَوْ كُنُمُ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرَدَ الْفُسِهِم مَّا لَا يُبَدُونَ لَكَ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ ٱلأَمْرِ شَىٰ مُ قَتِلْنَا هَدَهُنَا قُل لَوْ كُنُمُ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرَدَ النَّهُ عَلِيمًا لَلْهُ مَا فِي صُدُودِكُمْ وَلِيُمَحِّصَ مَا فِي قُلُودِكُمْ وَاللّهُ عَلِيمًا إِلَى مَضَاجِعِهِمْ وَلِيَبَتَهِلَ اللّهُ مَا فِي صُدُودِكُمْ وَلِيُمَحِّصَ مَا فِي قُلُودِكُمْ وَاللّهُ عَلِيمًا إِلَى مَضَاجِعِهِمْ وَلِيَبَتَهِلَ اللّهُ مَا فِي صُدُودِكُمْ وَلِيمُحَصَ مَا فِي قُلُودِكُمْ وَاللّهُ عَلِيمًا إِلَى مَضَاجِعِهِمْ وَلِيمَاتِهِمْ إِلَيْ اللّهُ مَا فِي صُدُودِكُمْ وَلِيمُحَرِّصَ مَا فِي قُلُودِكُمْ وَاللّهُ عَلِيمًا إِلَى مَضَاجِعِهِمْ وَلِيمَاتِكُ اللّهُ مَا فِي صُدُودِكُمْ وَلِيمُحَرِّصَ مَا فِي قُلُودِكُمْ وَاللّهُ عَلِيمُ إِلْمَالِقُولُونُ لَكُونِكُمْ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ مَا فِي صُدُودِكُمْ وَلِيمُ وَلِيمُ وَاللّهُ عَلَيمُ إِلَيْهُ مِنْ فَلُونِكُمْ وَاللّهُ عَلَيمُ اللّهُ وَلَا لَكُ وَلَولُونَ لَكُونِكُمْ وَاللّهُ عَلَيْهُ فَى أَنْ فَلْمُ وَلِيمُونَا فَلُولُونَ لَكُونِ فَي أَنْ فَلَالِهُ عَلَيْكُمْ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُونُونَ وَلِيمُ اللّهُ مِنْ فَاللّهُ عَلَيْهُمْ وَلِيمُ وَلِيمُ الللّهُ عَلَيْمُ الللّهُ عَلَيْكُمْ وَلِيمُ وَاللّهُ وَلِيمُونَ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلَيْلُونُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَاللّهُ وَالْمُهُمْ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَاللّهُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلَولَكُونَ وَلِيمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَاللّهُ وَلَمُ وَاللّهُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَاللّهُ وَلِيمُ وَاللّه

﴿ ثُمَّ أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ بَعْدِ الغَمِّ أَمَنَةً نُعاساً ﴾ أنزل الله عليكم الأمن حتى أخذكم النعاس، وعن أبي طلحة غشينا النعاس في المصاف حتى كان السيف يسقط من يد أحدنا فيأخذه، ثم يسقط فيأخذه. والأمنة الأمن

نصب على المفعول ونعاساً بدل منها أو هو المفعول، و «أمنة» حال منه متقدمة أو مفعول له أو حال من المخاطبين بمعنى ذوي أمنة أو على أنه جمع آمن كبار وبررة. وقرىء «أمنة» بسكون الميم كأنها المرة في الإمر ﴿يغشى طائفة منكم﴾ أي النعاس وقرأ حمزة والكسائي بالتاء ردا على الأمنة والطائفة المؤمنون حقاً. ﴿ وَطَائِفَةٌ ﴾ هم المنافقون. ﴿ قَدْ أَهَمَّتُهُمْ أَنْفُسُهُمْ ﴾ أوقعتهم أنفسهم في الهموم، أو ما يهمهم إلا هم أنفسهم وطلب خلاصها. ﴿يَظُنُونَ بِاللَّهُ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنَّ الْجَاهِلِيَّةِ﴾ صفة أخرى لطائفة أو حال أو استئناف على وجه البّيان لما قبله، وغير الحق نصب على المصدر أي: يظنون بالله غير الظن الحق الذي يحق أن يظن به، و ﴿ طَن الجاهلية ﴾ بدله وهو الظن المختص بالملة الجاهلية وأهلها. ﴿ يَقُولُونَ ﴾ أي لرسول الله ﷺ وهو بدل من يظنون. ﴿ هَلْ لَنَا مِنْ الأَمْرِ مِنْ شَيءٍ ﴾ هل لنا مما أمر الله ووعد من النصر والظَّفر نصيب قط. وقيل: أخبر ابن أبي بقتل بني الخزرج فقال ذلك، والمعنى إنا منعنا تدبير أنفسنا وتصريفها باختيارنا، فلم يبق لنا من الأمر شيء أو هل يزول عنا هذا القهر فيكون لنا من الأمر شيء ﴿قُلْ إِنَّ الأَمْرَ كُلَّهُ للهِ أَي الغلبة الحقيقية لله تعالى ولأوليائه فإن حزب الله هم الغالبون، أو القضاء له يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد وهو اعتراض. وقرأ أبو عمرو ويعقوب كله بالرفع على الابتداء. ﴿ يُخْفُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ مَا لاَ يُبْدُونَ لَكَ ﴾ حال من الضمير يقولون أي يقولون مظهرين إنهم مسترشدون طالبون النصر مبطلين الإنكار والتكذيب. ﴿يَقُولُونَ﴾ أي في أنفسهم وإذا خلا بعضهم إلى بعض، وهو بدل من يخفون أو استئناف على وجه البيان له. ﴿لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الأَمْرِ شَيءٌ﴾ كما وعد محمد أو زعم أن الأمر كله لله ولأوليائه، أو لو كان لنا اختيار وتدبير ولم نبرح كما كان ابن أبي وغيره. ﴿مَا قُتِلْنَا هَا هُنَا﴾ لما غلبنا، أو لما قتل من قتل منا في هذه المعركة. ﴿قُلْ لَوْ كُنْتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرَزَ الَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ القَتْلُ إلى مَضَاجِعِهم ﴾ أي لخرج الذين قدر الله عليهم القتل وكتبه في اللوح المحفوظ إلى مصارعهم ولم تنفعهم الإقامة بالمدينة ولم ينج منهم أحد، فإنه قدر الأمور ودبرها في سابق قضائه لا معقب لحكمه. ﴿وَلِينَتِّلِيَ اللهُ مَا فَي صُدُورِكُمْ﴾ وليمتحن ما في صدوركم ويظهر سرائرها من الإِخلاص والنفاق، وهو علة فعل محذوف أي وفعل ذلك ليبتلي أو عطف على محذوف أي لبرز لنفاذ القضاء أو لمصالح جمة وللابتلاء، أو على لكيلا تحزنوا. ﴿وَلِيُمحصَ مَا فِي قلوبِكمْ ﴾ وليكشفه ويميزه أو يخلصه من الوساوس. ﴿والله عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ﴾ بخفياتها قبل إظهارها، وفيه وعد ووعيد وتنبيه على أنه غني عن الابتلاء وإنما فعل ذلك لتمرين المؤمنين وإظهار حال المنافقين.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَلَّوْا مِنكُمْ يَوْمَ ٱلْتَقَى ٱلْجَمْعَانِ إِنَّمَا ٱسْتَزَلَّهُمُ ٱلشَّيْطَانُ بِبَغْضِ مَا كَسَبُوا ۗ وَلَقَدْ عَفَا ٱللَّهُ عَنُورٌ عَلِيمٌ ﴿ إِنَّا ٱللَّهُ عَفُورٌ حَلِيمٌ ﴿ إِنَّا ٱللَّهُ عَنُورٌ حَلِيمٌ ﴿ إِنَّا ٱللَّهُ عَنُورٌ حَلِيمٌ ﴿ وَلَقَدْ عَفَا ٱللَّهُ عَنُورٌ عَلِيمٌ ﴿ وَلَقَدْ عَالَا اللَّهُ عَنُورٌ عَلِيمٌ اللَّهُ عَنُورٌ عَلِيمٌ اللَّهُ عَنْورٌ عَلَيمٌ اللَّهُ عَنُورًا لِنَّا لَهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَنْورُ عَلَيمُ اللَّهُ عَنْورُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ اللَّهُ عَنُورًا لَا اللَّهُ عَنُورًا عَلَا اللَّهُ عَنُورًا عَلَيْهُ اللَّهُ عَنُورًا عَلَا اللَّهُ عَنُورًا عَلَيْهُ إِلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ اللَّهُ عَنُورًا عَلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَّا لَا لَهُ عَنُورًا عَلَيْهُ إِلَا اللَّهُ عَنُورًا عَلَيْهُ إِلَّا لَا لَذَا لَا لَهُ إِلَّا لَهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَالًا لَهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَى اللَّهُ عَلَا لَا لَقُلْ عَلَا اللَّهُ عَنُورًا عَلَيْهُ إِلَهُ إِلَيْهُ إِلَيْ اللَّهُ عَنُورًا عَلَيْهُ إِلَا لَا اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَا اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَا اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَا اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَاهُ إِلَا اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَا اللَّهُ عَلَالًا لَا عَلَالِهُ عَلَيْكُولِكُ إِلَيْهُ إِلَا اللَّهُ عَلَيْكُولُولُولُهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَاهُ إِلَيْكُولِ عَلَا اللَّهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَا إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَّا لَا عَلَالِهُ عَالِمُ اللَّهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَا إِلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَالِهُ إِلَا إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلْمُ إِلَا عَلَالِهُ عَلَيْكُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ إِلَا أَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ إِلَا عَلَاهُ الللَّهُ عَلَالِهُ إِلَا عَلَاهُ الللَّهُ عَلَالِهُ عَلَا أَلِي اللَّهُ عَلَا أَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَا عَلَا أَلَّا عَلَا عَلَالِهُ إِلَّا عَلَا أَلَّا عَلَا عَلَا أَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الل

﴿إِنَّ الَّذِينَ تَوَلُّوا مِنْكُمْ يَومَ الْتَقَى الْجَمْعَانِ إِنَّمَا اسْتَزَلَّهُمُ الشَّيْطَانُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُوا﴾ يعني إن الذين انهزموا يوم أحد إنما كان السبب في انهزامهم أن الشيطان طلب منهم الزلل فأطاعوه واقترفوا ذنوباً لمخالفة النبي على بترك المركز، والحرص على الغنيمة أو الحياة فمنعوا التأييد وقوة القلب. وقيل استزلال الشيطان توليهم وذلك بسبب ذنوب تقدمت لهم فإن المعاصي يجر بعضها بعضاً كالطاعة. وقيل استزلهم بذكر ذنوب سلفت منهم فكرهوا القتال قبل إخلاص التوبة والخروج من المظلمة. ﴿وَلَقَدْ عَفَا الله عَنْهُمُ لَهُ لتوبتهم واعتذارهم. ﴿إِنَّ اللهُ عَنْهُمُ لَلذنوب ﴿حَلِيمُ لَل يعاجل بعقوبة الذنب كي يتوب.

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ كَفَرُوا وَقَالُوا لِإِخْوَادِهِمْ إِذَا ضَرَبُوا فِي ٱلأَرْضِ أَقَ كَانُوا غُزَّى لَّوَ كَانُوا عِندَنَا مَا مَانُوا وَمَا قُتِلُوا لِيحْجَمَلَ اللَّهُ ذَالِكَ حَسْرَةً فِي قُلُوبِهِمُّ وَاللَّهُ يُمْتِيءَ وَيُمِيثُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْسَلُونَ بَصِدِيرٌ ﴿ فَأَنَّ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ عِمَا مَانُوا وَمَا قُتِلُوا لِيَحْجَمَلَ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى إِلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَلْهُ عَلَى اللَّهُ عَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلّهُ عَلَمْ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَ

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ يعني المنافقين. ﴿ وَقَالُوا لِإِخْوَانِهِم ﴾ لأجلهم وفيهم،

ومعنى إخوتهم اتفاقهم في النسب أو المذهب ﴿إذا ضَرَبُوا في الأَرْض﴾ إذا سافروا فيها وأبعدوا للتجارة أو غيرها، وكان حقه إذ لقوله قالوا لكنه جاء على حكاية الحال الماضية ﴿أَوْ كَانُوا غُرَى﴾ جمع غاز كعاف وعفى. ﴿لَوْ كَانُوا عِنْدَنَا مَا مَاتُوا وَمَا قُتِلُوا﴾ مفعول قالوا وهو يدل على إن إخوانهم لم يكونوا مخاطبين به ﴿لَيْجُمَلَ الله ذَلِكَ حَسْرَةٌ في قُلُوبِهم﴾ متعلق بـ ﴿قالوا﴾ على إن اللام لام العاقبة مثلها في ليكون لهم عدوا وحزنا، أو لا تكونوا أي لا تكونوا مثلهم في النطق بذلك القول والاعتقاد ليجعله حسرة في قلوبهم خاصة، فذلك إشارة إلى ما دل عليه النهي أي لا تكونوا مثلهم ليجعل الله انتفاء كونكم مثلهم حسرة في قلوبهم، فإن مخالفتهم ومضادتهم مما يغمهم. ﴿وَالله يُخيي وَيُمِيتُ﴾ رداً لقولهم أي هو المؤثر في الحياة والممات لا الإقامة والسفر فإنه تعالى قد يحيي المسافر والغازي ويميت المقيم والقاعد. ﴿وَالله بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ﴾ تهديد للمؤمنين على أن يماثلوهم. وقرأ ابن كثير وحمزة والكسائي بالياء على أنه وعيد للذين كفروا.

﴿وَلَئِنْ قُتِلْتُمْ فِي سَبِيلِ اللهُ أَوْ مُتُمْ﴾ أي متم في سبيله وقرأ نافع وحمزة والكسائي بكسر الميم من مات يمات. ﴿لَمَغْفِرةٌ مِنَ الله وَرَحْمَةٌ خَيْرٌ ممًا يَجْمَعُونَ﴾ جواب القسم وهو ساد مسد الجزاء والمعنى: إن السفر والغزو ليس مما يجلب الموت ويقدم الأجل وإن وقع ذلك في سبيل الله فما تنالون من المغفرة والرحمة بالموت خير مما تجمعون من الدنيا ومنافعها لو لم تموتوا. وقرأ حفص بالياء.

﴿ وَلَئِنْ مُتُمْ أَوْ قُتِلْتُمْ ﴾ أي على أي وجه اتفق هلاككم. ﴿ لِإلَى الله تُحْسَرُونَ ﴾ لإلى معبودكم الذي توجهتم إليه. وبذلتم مهجكم لوجهه لا إلى غيره لا محالة تحشرون، فيوفي جزاءكم ويعظم ثوابكم. وقرأ نافع وحمزة والكسائي ﴿ متم ﴾ بالكسر.

﴿ فَيِمَا رَحْمَةِ مِّنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمُّمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَانْفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكُ فَٱعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلْأَمْنِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوكَّلُ عَلَى ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَوَكِّلِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهِ الْمُتَعْفِرُ

﴿ وَبِمَا رَحْمَةٍ مِنَ الله لِنتَ لَهُمْ ﴾ أي فبرحمة ، وما مزيدة للتأكيد والتنبيه والدلالة على أن لينه لهم ما كان إلا برحمة من الله وهو ربطه على جأشه وتوفيقه للرفق بهم حتى اغتم لهم بعد أن خالفوه . ﴿ وَلَوْ كُنتَ فَظَا ﴾ سيّىء الخلق جافياً . ﴿ غَلِيظَ القَلْبِ ﴾ قاسيه . ﴿ لاَنفَضُوا مِن حَوْلِكَ ﴾ لتفرقوا عنك ولم يسكنوا إليك . ﴿ وَشَاوِرُهُمْ فِي الأَمْرِ ﴾ أي في أمر الحرب إذ الكلام فيه ، وَ فَيما يشه . ﴿ وَشَاوِرُهُمْ فِي الأَمْرِ ﴾ أي في أمر الحرب إذ الكلام فيه ، أو فيما يصح أن يشاور فيه استظهاراً برأيهم وتطييباً لنفوسهم وتمهيداً لسنة المشاورة للأمة . ﴿ فَإِذَا عَرْمُتَ ﴾ فإذا وطنت نفسك على شيء بعد الشورى . ﴿ فَتَوَكّلُ عَلَى الله ﴾ في إمضاء أمرك على ما هو أصلح لك ، فإنه لا يعلمه سواه . وقرىء «فإذا عزمتُ» على الله ولا على شيء وعينته لك فتوكل على الله ولا يعلمه منوا ورفيه أحداً . ﴿ إِنَّ الله يُحِبُ المُتَوكّلينَ ﴾ فينصرهم ويهديهم إلى الصلاح .

﴿ إِن يَنْصُرُكُمُ اللَّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمٌّ وَإِن يَغَذُلْكُمْ فَمَن ذَا الَّذِى يَنصُرُكُم مِّنَ بَعْدِهِ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾ .

﴿إِنْ يَنْصُرْكُمُ الله ﴾ كما نصركم يوم بدر. ﴿فَلاَ غَالِبَ لَكُمْ ﴾ فلا أحد يغلبكم. ﴿وَإِنْ يَخْذُلْكُمْ ﴾ كما خذلكم يوم أحد. ﴿فَمَنْ ذَا الَّذِي يَنْصُرُكُمْ مِن بَعْدِهِ ﴾ من بعد خذلانه، أو من بعد الله بمعنى إذا جاوزتموه فلا

ناصر لكم، وهذا تنبيه على المقتضى للتوكل وتحريض على ما يستحق به النصر من الله وتحذير عما يستجلب خذلانه. ﴿وَعَلَى اللهُ وَلَمْنُونَ﴾ فليخصوه بالتوكل عليه لما علموا أن لا ناصر لهم سواه وآمنوا به.

﴿ وَمَا كَانَ لِنَبِي ۚ أَن يَغُلُّ وَمَن يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ ٱلْقِيَكَمَةِ ثُمَّ تُوَفَّى كُلُّ نَفْسِ مَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ إِلَى اللَّهِ اللَّهُ ال

وَمَا كَانَ لِنَبِي أَنْ يَغُلُّ وما صح لنبي أن يخون في الغنائم فإن النبوة تنافي الخيانة، يقال غل شيئاً من المغنم يغل غلولاً وأغل إغلالاً إذا أخذه في خفية والمراد منه: إما براءة الرسول عليه السلام عما اتهم به إذ روي أن قطيفة حمراء فقدت يوم بدر فقال بعض المنافقين لعل رسول الله على أخذها، أو ظن به الرماة يوم أحد حين تركوا المركز للغنيمة وقالوا نخشى أن يقول رسول الله على من أخذ شيئاً فهو له ولا يقسم الغنائم. وإما المبالغة في النهي للرسول على على ما روي أنه بعث طلائع، فغنم رسول الله على فقسم على من معه ولم يقسم للطلائع فنزلت. فيكون تسمية حرمان بعض المستحقين غلولاً تغليظاً ومبالغة ثانية. وقرأ نافع وابن عامر وحمزة والكسائي ويعقوب ﴿أن يغل﴾ على البناء للمفعول والمعنى: وما صح له أن يوجد غالاً أو أن ينسب إلى الغلول. ﴿وَمَنْ يَغْلُلُ يَأْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ القيامَةِ ﴾ يأت بالذي غله يحمله على عنقه كما جاء في الحديث أو بما احتمل من وباله وإثمه. ﴿فَمَّ تُوفَى كُلُّ نَفْسٍ مَا كَسَبَتُ ﴾ يعني تعطي جزاء ما كسبت وافياً، وكان اللائق بما قبله أن يقال ثم يوفى ما كسبت لكنه عمم الحكم ليكون كالبرهان على المقصود والمبالغة فيه، فإنه إذا كان قبله أن يقال ثم يوفى ما كسبت لكنه عمم الحكم ليكون كالبرهان على المقصود والمبالغة فيه، فإنه إذا كان كاسب مجزياً بعمله فالغال مع عظم جرمه بذلك أولى. ﴿وَهُمْ لاَ يُظُلَمُونَ ﴾ فلا ينقص ثواب مطيعهم ولا يزاد في عقاب عاصيهم.

﴿ أَفَمَنِ النَّبَعَ رِضُونَ اللَّهِ كُمَنَ بَآءَ بِسَخَطٍ ثِينَ اللَّهِ وَمَأْوَنَهُ جَهَنَّمُ وَبِقْسَ المَصِيرُ ﴿ هُمْ دَرَجَنَتُ عِندَ اللَّهِ وَاللَّهُ بَصِيرُ بِمَا يَعْمَلُونَ ﴿ لَيْهِ ﴾ .

﴿ أَفَمَنِ اتَّبَعَ رِضْوَانَ الله ﴾ بالطاعة. ﴿ كَمَنْ بَاءَ ﴾ رجع. ﴿ بِسَخَطٍ مِنَ الله ﴾ بسبب المعاصي. ﴿ وَمَأْوَاهُ جَهَنَّمُ وَبِئِسَ الْمَصِيرُ ﴾ الفرق بينه وبين المرجع إن المصير يجب أن يخالف الحالة الأولى ولا كذلك المرجع.

﴿ هُمْ دَرَجَاتٌ عِنْدَ الله شبهوا بالدرجات لما بينهم من التفاوت في الثواب والعقاب، أو هم ذوو درجات. ﴿ وَالله بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ ﴾ عالم بأعمالهم ودرجاتهم صادرة عنهم فيجازيهم على حسبها.

﴿لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَاينتِهِ. وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُّ ٱلْكِذَابَ وَٱلْحِكْمَةُ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ إِنْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ الْ

﴿لَقَدْ مَنَ اللهُ عَلَى المُؤْمِنِينَ ﴾ أنعم على من آمن مع الرسول على من قومه وتخصيصهم مع أن نعمة البعثة عامة لزيادة انتفاعهم بها. وقُرىء المن من الله على أنه خبر مبتدأ محذوف مثل منه أو بعثه. ﴿إِذْ بَعَثُ فِيهِمُ رَسُولاً مِنْ أَنْفُسِهِم ﴾ من نسبهم، أو من جنسهم عربياً مثلهم ليفهموا كلامه بسهولة ويكونوا واقفين على حاله في الصدق والأمانة مفتخرين به. وقرىء المن أنفسهم » أي من أشرفهم لأنه عليه السلام كان من أشرف قبائل العرب وبطونهم . ﴿يَتْلُو عَلَيْهِمُ آياتِهِ ﴾ أي القرآن بعدما كانوا جهالاً لم يسمعوا الوحي . ﴿وَيُزَكِّيهِم ﴾ يطهرهم من دنس الطباع وسوء الاعتقاد والأعمال . ﴿وَيُعَلِّمُهُمُ الكِتَابَ والحِكْمَة ﴾ أي القرآن والسنة . ﴿وَإِنْ كَانُوا مِنْ قبل لِفِي ضَلاكٍ مُبِينٍ ﴾ إن هي المخففة من الثقيلة واللام هي الفارقة والمعنى وإن الشأن كانوا من قبل بعثة الرسول ﷺ في ضلال ظاهر .

﴿ أَوَ لَمَّا ۚ أَصَابَتَكُم مُصِيبَةً ۚ فَدَ أَصَبَتُم مِثْلَتُهَا قُلْنُم أَنَّى هَاذاً قُلْ هُوَ مِنْ عِندِ أَنفُسِكُمُّ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ

#### شَيْءِ قَدِيرٌ ١٩٠٠

﴿أَوَ لمَّا أَصَابَتُكُمْ مُصِيبِيةٌ قُدْ أَصَبْتُمْ مِثْلَيْهَا قُلْتُمْ أَنَّى هذا﴾ الهمزة للتقريع والتقرير، والواو عاطفة للجملة على ما سبق من قصة أحد أو على محذوف مثل أفعلتم كذا وقلتم، ولما ظرفه المضاف إلى ما أصابتكم أي أقلتم حين أصابتكم مصيبة وهي قتل سبعين منكم يوم أحد، والحال إنكم نلتم ضعفها يوم بدر من قتل سبعين وأسر سبعين من أين هذا أصابنا وقد وعدنا الله النصر. ﴿قُلْ هُوَ مِنْ عِنْدَ أَنفُسِكُمْ ﴾ أي مما اقترفته أنفسكم من مخالفة الأمر بترك المركز فإن الوعد كان مشروطاً بالثبات والمطاوعة، أو اختيار الخروج من المدينة. وعن على رضي الله تعالى عنه باختياركم الفداء يوم بدر. ﴿إِنَّ اللهُ عَلَى كُلِ شَيءٍ قَدِيرٌ ﴾ فيقدر على النصر ومنعه وعلى أن يصيب بكم ويصيب منكم.

﴿ وَمَا أَصَنَبَكُمْ يَوْمَ ٱلْتَقَى ٱلْجَمْعَانِ فَيِإِذْنِ ٱللَّهِ وَلِيَعْلَمَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَلِيَعْلَمَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَلِيَعْلَمَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَلِيَعْلَمَ ٱلْمُؤْمِنِينَ اللَّهِ وَلِيَعْلَمُ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهِ وَلِيَعْلَمُ اللَّهِ مَا لَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهِ اللَّهِ مَا لَلْهِ مَا لَكُمْ اللَّهِ اللَّهِ مَا لَلْهِ مَنْهُمْ لِلْإِيمَانِ اللَّهِ مَا لَيْنَ فَي اللَّهِ مَا لَيْنَ فَي قُلُومِهِمْ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يَكْتُمُونَ اللَّهِ ﴾.

﴿ وَمَا أَصَابَكُمْ يَومَ التَقَى الجَمْعَانِ ﴾ جمع المسلمين وجمع المشركين يريد يوم أحد. ﴿ فَبِإِذْنِ اللَّهِ فهو كائن بقضائه أو تخليته الكفار سماها إذناً لأنها من لوازمه. ﴿ وَلِيَعْلَمَ المُؤْمِنِينَ ﴾ .

﴿وَلِيَعْلَمُ الَّذِينَ نَافَقُوا﴾ وليتميز المؤمنون والمنافقون فيظهر إيمان هؤلاء وكفر هؤلاء. ﴿وَقِيلَ لَهُمُ عطف على نافقوا داخل في الصلة أو كلام مبتدأ. ﴿تَعَالُوا قَاتِلُوا في سَبِيلِ الله أو اذَفَعُوا﴾ تقسيم للأمر عليهم وتخيير بين أن يقاتلوا للآخرة أو للدفع عن الأنفس والأموال. وقيل معناه قاتلوا الكفرة أو ادفعوهم بتكثيرهم سواد المجاهدين، فإن كثرة السواد مما يروع العدو ويكسر منه. ﴿قَالُوا لَوْ نَعْلَمُ قِتَالاً لاتَبْعَناكُم فيه لكن ما أنتم عليه ليس بقتال بل إلقاء بالأنفس إلى التهلكة، أو لو نحسن قتالاً لاتبعناكم فيه، وإنما قالوه دغلاً واستهزاء. ﴿هُمْ لِلْكُفْرِ يَوْمِئِلْ أَقْرَبُ مِنْهُمْ للإِيمَانِ ﴾ لانخذالهم وكلامهم هذا فإنهما أول أمارات ظهرت منهم مؤذنة بكفرهم. وقيل هم لأهل الكفر أقرب نصرة منهم لأهل الإيمان، إذ كان انخذلهم ومقالهم تقوية للمشركين وتخذيلاً للمؤمنين. ﴿يَقُولُونَ بِأَفْوَاهِهِمْ مَا لَيْسَ فِي قُلُومِهِمْ عَلَيْهِون خَلُولُونَ بِأَفْوَاهِهِمْ مَا لَيْسَ فِي قُلُومِهِمْ عَا كُنْهُ وَاللهُ وَلَاهُ عَلَيْهُ مِنْهُ مِنْهُ للمؤمنين. ﴿ وَيَقُولُونَ بِأَفْوَاهِهُمْ مَا لَيْسَ فِي قُلُومِهِمْ عَالْمُون وَاللهُ عَلَيْهُ مِنْهُ يَعْمُون أَوْرَاهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلْمُ وَاللهُ مَا لَيْسَ فِي قُلُومِهِمْ أَلُهُ وَاللهُ مِنْهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ مِنْهُ وَاللهُ مِنْهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ مَنْ النَفْاق. وما يخلوا به بعضهم إلى بعض فإنه يعلمه مفصلاً بعلم واجب وأنتم تعلمونه مجملاً بأمارات.

﴿ ٱلَّذِينَ قَالُواْ لِإِخْوَائِمِ وَقَعَدُواْ لَوَ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُواً قُلْ فَأَذَرَءُواْ عَنَ أَنفُسِكُمُ ٱلْمَوْتَ إِن كُنتُمُ صَلِيقِينَ } ﴿ ٱلَّذِينَ قَالُواْ لِإِخْوَائِمِ وَقَعَدُواْ لَوَ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُواً قُلْ فَأَذَرَءُواْ عَنَ أَنفُسِكُمُ ٱلْمَوْتَ إِن كُنتُمُ صَلِيقِينَ

﴿الَّذِينَ قَالُوا﴾ رفع بدلاً من واو ﴿يكتمون﴾، أو نصب على الذم أو الوصف للذين نافقوا، أو جر بدلاً من الضمير في ﴿بأنواههم﴾ أو ﴿قلوبهم﴾ كقوله:

عَـلَـى حَـالَـةِ لَـوْ أَنَّ فِــي الـقَــوْمِ حَـاتِــماً عَـلَــى جُــودِهِ لَــضَــنَّ بِـالــمَـاءِ حَــاتِــمُ ﴿ لِإِخْوَانِهِم ﴾ أي لأجلهم، يريد من قتل يوم أحد من أقاربهم أو من جنسهم. ﴿ وَقَعَدُوا ﴾ حال مقدرة بقد أي قالوا قاعدين عن القتال. ﴿ لَوْ أَطَاعُونَا ﴾ في القعود بالمدينة. ﴿ مَا قُتِلُوا ﴾ كما لم نقتل. قرأ هشام ﴿ ما قَتُلُوا ﴾ بتشديد التاء. ﴿ قُلْ فادْرُؤوا مَن أَنْفُسِكُمُ المَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقينَ ﴾ أي إن كنتم صادقين إنكم تقدرون

على دفع القتل عمن كتب عليه فادفعوا عن أنفسكم الموت وأسبابه، فإنه أحرى بكم، والمعنى أن القعود غير مغن عن الموت، فإن أسباب الموت كثيرة كما أن القتال يكون سبباً للهلاك والقعود سبباً للنجاة قد يكون الأمر بالعكس.

## ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمْوَتُنَّا بَلْ أَحْيَـاَهُ عِندَ رَبِهِمْ بُرْزَقُونَ ﴿ ﴾.

﴿وَلاَ تَحْسَبَنَ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهُ أَمْوَاتاً﴾ نزلت في شهداء أحد. وقيل في شهداء بدر والخطاب لرسول الله ﷺ أو لكل أحد. وقرىء بالياء على إسناده إلى ضمير الرسول، أو من يحسب أو إلى الذين قتلوا. والمفعول الأول محذوف لأنه في الأصل مبتدأ جائز الحذف عند القرينة. وقرأ ابن عامر ﴿قُتُلُوا﴾ بالتشديد لكثرة المقتولين. ﴿بَلْ أَحْيَاءٌ﴾ أي بل هم أحياء. وقرىء بالنصب على معنى بل أحسبهم أحياء ﴿عِنْدَ رَبِّهِمْ﴾ ذوو زلفي منه. ﴿يُمْزَقُونَ﴾ من الجنة وهو تأكيد لكونهم أحياء.

﴿ فَرِحِينَ بِمَا ءَاتَنَهُمُ اللَّهُ مِن فَضَلِهِۦ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِٱلَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُواْ بِهِم مِّنْ خَلْفِهِمْ ٱلَّا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْدَنُونَ فِيْكُ أَلْمُوْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ مَا لَكُمْ مُلِكُ مُ لَكُمُ مُونَ اللَّهِ وَفَضْلِ وَأَنَّ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ ﴾ .

﴿فَرِحِينَ بِمَا آتَاهُمُ الله مِنْ فَضَلِهِ ﴾ وهو شرف الشهادة والفوز بالحياة الأبدية والقرب من الله تعالى والتمتع بنعيم الجنة. ﴿وَيُسْتَبْشُرُونَ ﴾ يسرون بالبشارة. ﴿بِاللّٰذِينَ لَمْ يَلْحَقُوا بِهِمْ ﴾ أي بإخوانهم المؤمنين الذين لم يقتلوا فيلحقوا بهم. ﴿مِنْ خَلْفِهِم أي الذين من خلفهم زمانا أو رتبة. ﴿ الا خَوفُ وقوع محذور، وحزن فوات بدل من الذين والمعنى: إنهم يستبشرون بما تبين لهم من أمر الآخرة وحال من تركوا من خلفهم من المؤمنين، وهو إنهم إذا ماتوا أو قتلوا كانوا أحياء حياة لا يكدرها خوف وقوع محذور، وحزن فوات محبوب. والآية تدل على أن الإنسان غير الهيكل المحسوس بل هو جوهر مدرك بذاته لا يفني بخراب البدن، ولا يتوقف عليه إدراكه وتألمه والتذاذه، ويؤيد ذلك قوله تعالى في آل فرعون ﴿النار يعرضون عليها﴾ الآية وما روى ابن عباس رضي الله عنهما أنه عليه الصلاة والسلام قال «أرواح الشهداء في أجواف طير خضر ترد أنهار الجنة، وتأكل من ثمارها وتأوي إلى قناديل معلقة في ظل العرش». ومن أنكر ذلك ولم ير الروح إلا ريحاً وعرضاً قال هم أحياء يوم القيامة، وإنما وصفوا به في الحال لتحققه ودنوه أو أحياء بالذكر أو بالإيمان. وفيها وعرضاً قال هم أحياء يوم القيامة، وإنما وصفوا به في الحال لتحققه ودنوه أو أحياء بالذكر أو بالإيمان. وفيها وبشرى للمؤمنين بالفلاح.

﴿ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾ كرره للتأكيد وليعلق به ما هو بيان لقوله: ﴿ أَلاَّ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ ﴾ ويجوز أن يكون الأول بحال إخوانهم وهذا بحال أنفسهم. ﴿ بِنِعْمَةٍ مِنَ الله ﴾ ثواباً لأعمالهم. ﴿ وَفَضْلٍ ﴾ زيادة عليه كقوله تعالى: ﴿ للذين أحسنوا الحسنى وزيادة ﴾ وتنكيرهما للتعظيم. ﴿ وَأَنَّ الله لاَ يُضِيعُ أَجْرَ المُؤمِنينَ ﴾ من جملة المستبشر به عطف على فضل. وقرأ الكسائي بالكسر على أنه استئناف معترض دال على أن ذلك أجر لهم على إيمانهم مشعر بأن من لا إيمان له أعماله محبطة وأجوره مضيعة.

﴿ ٱلَّذِينَ ٱسْتَجَابُواْ بِلَهِ وَالرَّسُولِ مِنْ بَعْدِ مَاۤ أَصَابَهُمُ ٱلْقَرْحُ لِلَّذِينَ ٱحْسَنُواْ مِنْهُمْ وَٱتَّقَوَاْ أَجَرُ عَظِيمُ ﴿ ﴾ .

﴿الَّذِينَ اسْتَجَابُوا للهُ وَالرَّسُولِ مِنْ بَعْدِ مَا أَصَابَهُمُ القَرْحُ﴾ صفة للمؤمنين، أو نصب على المدح أو مبتدأ خبره. ﴿لِلَّذِينَ الْحَسَنُوا مِنْهُمْ وَاتَقُوا أَجْرٌ عَظِيمٌ﴾ بجملته ومن للبيان، والمقصود من ذكر الوصفين المدح والتعليل لا التقييد، لأن المستجيبين كلهم محسنون متقون. روي (أن أبا سفيان وأصحابه لما رجعوا فبلغوا

الروحاء ندموا وهموا بالرجوع، فبلغ ذلك رسول الله على فندب أصحابه للخروج في طلبه وقال لا يخرجن معنا إلا من حضر يومنا بالأمس، فخرج عليه الصلاة والسلام مع جماعة حتى بلغوا حمراء الأسد. وهي على ثمانية أميال من المدينة. وكان بأصحابه القرح فتحاملوا على أنفسهم حتى لا يفوتهم الأجر، وألقى الله الرعب في قلوب المشركين فذهبوا) فنزلت.

﴿ الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَأَخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنَنَا وَقَالُواْ حَسْبُنَا ٱللَّهُ وَيَعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ آلِنِهِ ﴾ .

﴿ الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ ﴾ يعنى الركب الذين استقبلوهم من عبد قيس أو نعيم بن مسعود الأشجعي، وأطلق عليه الناس لأنه من جنسهم كما يقال فلإن يركب الخيل وماله إلا فرس واحد لأنه انضم إليه ناس من المدينة وأذاعوا كلامه. ﴿إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ﴾ يعني أبا سفيان وأصحابه روي: أنه نادى عند انصرافه من أحد: يا محمد موعدنا موسم بدر القابل إن شئت فقال عليه الصلاة والسلام: إن شاء الله تعالى، فَلَمَا كَانِ القَابِل خَرِج في أهل مكة حتى نزل بمر الظهران فأنزل الله الرعب في قلبه وبدا له أن يرجع، فمر به ركب من عبد قيس يريدون المدينة للميرة فشرط لهم حمل بعير من زبيب أن تبطوا المسلمين. وقيل: لقي نعيم بن مسعود وقد قدم معتمراً فسأله ذلك والتزم له عشراً من الإبل، فخرج نعيم فوجد المسلمين يتجهزون فقال لهم أتوكم في دياركم فلم يفلت منكم أحد إلا شريد افترون أن تخرجوا وقد جمعوا لكم ففتروا، فقال عليه السلام: والذي نفسي بيده لأخرجن ولو لم يخرج معى أحد فخرج في سبعين راكباً وهم يقولون حسبنا الله. ﴿فَرَّادَهُمْ إِيمَاناً﴾ الضمير المستكن للمقول أو لمصدر قال أو لفاعله إن أريد به نعيم وحده، والبارز للمقول لهم والمعنى: إنهم لم يلتفتوا إليه ولم يضعفوا بل ثبت به يقينهم بالله وازداد إيمانهم وأظهروا حمية الإسلام وأخلصوا النية عنده، وهو دليل على أن الإيمان يزيد وينقص ويعضده قول ابن عمر رضي الله عنهما (قلنا يا رسول الله الإيمان يزيد وينقص، قال: نعم يزيد حتى يدخل صاحبه الجنة وينقص حتى يدخل صاحبه النار) وهذا ظاهر إن جعل الطاعة من جملة الإِيمان وكذا إن لم تجعل فإن اليقين يزداد بالإِلف وكثرة التأمل وتناصر الحجج. ﴿وَقَالُوا حَسْبُنَا اللهِ محسبنا وكافينا، من أحسبه إذا كفاه ويدل على أنه بمعنى المحسب إنه لا يستفيد بالإضافة تعريفاً في قولك هذا رجل حسبك. ﴿وَنِعْمَ الْوَكِيلُ﴾ ونعم الموكول إليه هو.

﴿ فَانَقَلَبُوا بِنِعْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَفَضْلٍ لَمْ يَمْسَسُهُمْ سُوَّهُ وَٱتَّبَعُواْ رِضْوَنَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ ذُو فَضْلٍ عَظِيمٍ ﴿ إِنَّهَا وَلِكُمُ ٱلشَّيْطُانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيكَاءً ثُمُّ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُننُمُ مُّؤْمِنِينَ ﴿ ﴾.

﴿فَانْقَلْبُوا﴾ فرجعوا من بدر. ﴿بِيغمةٍ مِنَ الله﴾ عافية وثبات على الإيمان وزيادة فيه. ﴿وَفَضْلٍ﴾ وربح في التجارة فإنهم لما أتوا بدراً وأوفوا بها سوقاً فاتجروا وربحوا. ﴿لَمْ يَمْسَسْهُمْ سُوءٌ﴾ من جراحة وكيد عدو. ﴿وَاتَّبَعُوا رِضُوانَ الله﴾ الذي هو مناط الفوز بخير الدارين بجراءتهم وخروجهم. ﴿وَالله ذُو فَضْلِ عَظِيمٍ﴾ قد تفضل عليهم بالتثبيت وزيادة الإيمان والتوفيق للمبادرة إلى الجهاد، والتصلب في الدين وإظهار الجراءة على العدو، وبالحفظ عن كل ما يسوءهم، وإصابة النفع مع ضمان الأجر حتى انقلبوا بنعمة من الله وفضل. وفيه تحسير للمتخلف وتخطئة رأيه حيث حرم نفسه ما فازوا به.

﴿إِنَّمَا ذَلِكُمْ الشَّيْطَانُ ﴾ يريد به المثبط نعيماً أو أبا سفيان، والشيطان خبر ﴿ذَلَكُم ﴾ وما بعده بيان لشيطان أو صفته وما بعده خبر، ويجوز أن تكون الإشارة إلى قوله على تقدير مضاف أي إنما ذلكم قول الشيطان يعني إبليس عليه اللعنة. ﴿يُخَوِّفُ أَوْلِيَاءَهُ ﴾ القاعدين عن الخروج مع الرسول، أو يخوفكم أولياؤه الذين هم

أبو سفيان وأصحابه. ﴿فَلاَ تَخَافُوهُمْ﴾ الضمير للناس الثاني على الأول وإلى الأولياء على الثاني. ﴿وَخَافُونِ﴾ في مخالفة أمري فجاهدوا مع رسولي. ﴿إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنينَ﴾ فإن الإيمان يقتضي إيثار خوف الله تعالى على خوف الناس.

﴿ وَلَا يَحْنُنِكَ ٱلَّذِينَ يُسَدِعُونَ فِى ٱلْكُفَرِ ۚ إِنَّهُمْ لَن يَضُرُّواْ ٱللَّهَ شَيْئًا يُرِيدُ ٱللّهُ أَلَا يَجْعَلَ لَهُمْ حَظًا فِى ٱلْآخِرَةُ وَلَمْمٌ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱشْتَرَوُا ٱلْكُفْرَ بِٱلْإِيمَانِ لَن يَضُــرُّواْ ٱللّهَ شَيْئًا وَلَهُمْ عَذَابُ ٱلِيعًٰ ﴾.

﴿ وَلاَ يَحْزُنكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الْكُفْرِ ﴾ يقعون فيه سريعاً حرصاً عليه، وهم المنافقون من المتخلفين، أو قوم ارتدوا عن الإسلام. والمعنى لا يحزنك خوف أن يضروك ويعينوا عليك لقوله: ﴿ إِنَّهُمْ لَنْ يَضُرُوا الله شَيئاً ﴾ أي لن يضروا أولياء الله شيئاً بمسارعتهم في الكفر، وإنما يضرون بها أنفسهم. وشيئاً يحتمل المفعول والمصدر وقرأ نافع ﴿ يحزنك ﴾ بضم الياء وكسر الزاي حيث وقع ما خلا قوله في الأنبياء لا يحزنهم الفزع الأكبر، فإنه فتح الياء وضم الزاي فيه والباقون كذلك في الكل. ﴿ يُرِيدُ اللهُ أَلاَ يَجْعَل لَهُمْ حَظاً فِي الآخِرَة ﴾ نصيباً من الثواب في الآخرة، وهو يدل على تمادي طغيانهم وموتهم على الكفر، وفي ذكر الإرادة إشعار بأن كفرهم بلغ الغاية حتى أراد أوحم الراحمين أن لا يكون لهم حظ من رحمته، وإن مسارعتهم في الكفر لأنه تعالى لم يرد أن يكون لهم حظ في الآخرة. ﴿ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ مع الحرمان عن الثواب.

﴿إِنْ الَّذِينَ اشْتَرَوُا الكُفْرَ بِالإِيمَانِ لَنْ يَضُرُوا الله شَيْئاً وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ تكرير للتأكيد، أو تعميم للكفرة بعد تخصيص من نافق من المتخلفين، أو ارتد منْ العرب.

﴿ وَلَا يَعْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَّمَا نُسْلِي لَمُنْمَ خَيْرٌ لِأَنْفُسِمِمَّ إِنَّمَا نُمْلِي لَمُمْ لِيَزْدَادُوَاْ إِنْـمَا وَلَمُنْمَ عَذَابُ مُّهِينٌ ﴾.

﴿ وَلا يَحْسَبَنُ اللّهِينَ كَفَرُوا أَنَّما تُعْلِي لَهُمْ خَيْرٌ لاَتَفْسِهِمْ ﴾ خطاب للرسول عليه السلام، أو لكل من يحسب. والذين مفعول و ﴿ أَنما نعلي ﴾ لهم بدل منه، وإنما اقتصر على مفعول واحد لأن التعويل على البدل وهو ينوب عن المفعولين كقوله تعالى: ﴿ أَم تحسب أن أكثرهم يسمعون ﴾. أو المفعول الثاني على تقدير مضاف مثل: ولا تحسبن الذين كفروا أصحاب أن الإملاء خير لأنفسهم، أو ولا تحسبن حال الذين كفروا أن الإملاء خير لأنفسهم، وما مصدرية وكان حقها أن تفصل في الخط ولكنها وقعت متصلة في الإمام فاتبع. وقرأ ابن كثير وأبو عمرو وعاصم والكسائي ويعقوب بالياء على ﴿إن الذين ﴾ فاعل وإن مع ما في حيزه مفعول وفتح سينه في جميع القرآن ابن عامر وحمزة وعاصم. والإملاء الإمهال وإطالة العمر. وقيل تخليتهم وشأنهم، وأملى لفرسه إذا أرخى له الطول ليرعى كيف شاء. ﴿ إِنَّمَا نُعْلَى لَهُمْ لِيزَدَادُوا إِنْما ﴾ الفتح هنا وبكسر الأولى للحكم قبلها، وما كافة واللام لام الإرادة. وعند المعتزلة لام العاقبة. وقرىء «إنما» بالفتح هنا وبكسر الأولى ولا يحسبن بالياء على معنى ﴿ولا يحسبن الذين كفروا ﴾ أن إملاءنا لهم لازدياد الإثم بل للتوبة والدخول في ولا يحسبن الذين لهم خير ﴾ اعتراض. معناه أن إملاءنا خير لهم إن انتبهوا وتداركوا فيه ما فرط منهم. ولَوْلَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ على هذا يجوز أن يكون حالاً من الواو أي ليزدادوا إثماً معذاً لهم عذاب مهين.

﴿ مَّا كَانَ ٱللَّهُ لِيَذَرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَا ٓ أَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَّى يَمِيزَ ٱلْحَبِيثَ مِنَ ٱلطَّيِّبِ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى ٱلْفَيْتِ وَلَكِنَ ٱللَّهِ لَيَعَلِمُ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَسُلِهِ وَلَا تُؤْمِنُواْ وَتَنَقُّواْ فَلَكُمْ ٱجْرُ عَظِيمٌ الْفَيْتِ وَلَكِنَ ٱللَّهُ لَيَحْلِمُ اللَّهُ عَظِيمٌ اللَّهِ عَظِيمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَظِيمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللْلِيْلُولُولَ الللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللِّهُ اللللِّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللِّهُ الللللْمُ اللللْمُ الللللللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ الللللِمُ الللْمُ ا



وَمَا كَانَ الله لِيَدَرَ المُؤْمِنينَ عَلَى مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ حتَى يَميزَ الخبيث مِنَ الطّيبِ الخطاب لعامة المخلصين والمنافقين في عصره، والمعنى لا يترككم مختلطين لا يعرف مخلصكم من منافقكم حتى يميز المنافق من المخلص بالوحي إلى نبيه بأحوالكم، أو بالتكاليف الشاقة التي لا يصبر عليها ولا يذعن لها إلا الخلص المخلصون منكم، كبذل الأموال والأنفس في سبيل الله، ليختبر النبي به بواطنكم ويستدل به على عقائدكم. وقرأ حمزة والكسائي ﴿حتى يميز﴾، هنا وفي "الأنفال" بضم الياء وفتح الميم وكسر الياء وتشديدها والباقون بغتح الياء وكسر الميم وسكون الياء. ﴿وَمَا كَانَ الله لِيطُهُمُ عَلَى القيبِ وَلَكِنَّ الله يَجتبي مِن رُسُلِهِ مَن يَشَاءُ وما كان الله ليؤتي أحدكم علم الغيب فيطلع على ما في القلوب من كفر وإيمان، ولكن الله يجتبي لرسالته من يشاء فيوحي إليه ويخبره ببعض المغيبات، أو ينصب له ما يدل عليها. ﴿فَآمِنُوا بِاللهُ وَرُسُلِهِ بصفة الإخلاص، أو بأن تعلموه وحده مطلعاً على الغيب وتعلموهم عباداً مجتبين لا يعلمون إلا ما علمهم الله ولا يقولون إلا ما أوحي إليهم روي (أن الكفرة قالوا: إن كان محمد صادقاً فليخبرنا من يؤمن منا ومن يكفر) فنزلت. عن أوحي إليهم من يؤمن به ومن يكفر ونحن معه ولا يعرفنا فنزلت. ﴿وَإِنْ تُومِنُوا حَق الإِيمان. ﴿وَتَقُولُوا النفاق. النه يعرف من يؤمن به ومن يكفر ونحن معه ولا يعرفنا فنزلت. ﴿وَإِنْ تُومِنُوا حَق الإِيمان. ﴿وَتَقُولُوا النفاق. النه عَلَى الغيد وقدن معه ولا يعرفنا فنزلت. ﴿وَإِنْ تُومِنُوا حَق الإِيمان. ﴿وَتَقُولُوا النفاق.

﴿ وَلَا يَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا ءَاتَنَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضَلِهِ، هُوَ خَيْرًا لَمُّمُ بَلَ هُو شَرُّ لَمُمَّ سَيُطَوَّقُونَ مَا بَخِلُواْ بِهِ. يَوْمَ ٱلْقِينَـمَةُ وَيلَّهِ مِيرَثُ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ الْكِيَا﴾.

﴿ وَلا تَحْسَبنَ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا آتَاهُم الله مِنْ فَصْلِهِ هُو خَيْراً لَهُم ﴾ القراءات فيه على ما سبق. ومن قرأ بالتاء قدر مضافاً ليتطابق مفعولاه أي ولا تحسبن بخل الذين يبخلون هو خيراً لهم، وكذا من قرأ بالياء إن جعل الفاعل ضمير الرسول على أو من يحسب وإن جعله الموصول كان المفعول الأول محذوفاً لدلالة يبخلون عليه أي ولا يحسبن البخلاء بخلهم هو خيراً لهم. ﴿ بَلْ هُوَ ﴾ أي البخل. ﴿ شَرٌ لَهُم ﴾ لاستجلاب العقاب عليهم. ﴿ سَيطوقُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ يَوْمَ القِيَامَةِ ﴾ بيان لذلك، والمعنى سيلزمون وبال ما بخلوا به إلزام الطوق، وعنه عليه الصلاة والسلام "ما من رجل لا يؤدي زكاة ماله إلا جعله الله شجاعاً في عنقه يوم القيامة ». ﴿ وَلله مِيرَاتُ السَّمُواتِ وَالأَرْضِ ﴾ وله ما فيهما مما يتوارث، فما لهؤلاء يبخلون عليه بماله ولا ينفقونه في سبيله بهلاكهم وتبقى عليهم الحسرة والعقوبة . ﴿ وَالله بِمَا يَعْمَلُونَ ﴾ من المنع والإعطاء. ﴿ حَبِيرٌ ﴾ فمجازيهم. وقرأ نافع وابن عامر وعاصم وحمزة والكسائي بالتاء على الالتفات وهو أبلغ في الوعيد.

﴿ لَٰقِنَدُ سَيْعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّذِينَ قَالُوٓا إِنَّ اللَّهَ فَقِيرٌ وَنَقَنُ أَغِنِيَآهُ سَنَكُتُتُ مَا قَالُواْ وَقَتْلَهُمُ ٱلْأَنْدِينَةَ بِغَيْرِ حَقِّ وَنَقُولُ ذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ ﴿ إِنَّ اللَّهَ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِظَـلَامِ لِلْعَبِـيدِ ﴿ ﴿ إِنَّ اللَّهِ وَنَقُولُ ذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ ﴿ إِنَّا اللَّهَ يَالِمُ اللَّهِ لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ لَيْسَ بِظَـلَامِ لِلْقَبِـيدِ ﴿ اللَّهِ ﴾ .

﴿لَقَدْ سَمِعَ الله قَوْلَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ الله فَقِيرٌ وَنَحْنُ أَغْنِيَاءُ﴾ قالته اليهود لما سمعوا ﴿مَن ذا الذي يقرض الله قرضاً حسناً﴾. وروي (أنه عليه الصلاة والسلام كتب مع أبي بكر رضي الله تعالى عنه إلى يهود بني قينقاع يدعوهم إلى الإسلام وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة، وأن يقرضوا الله قرضاً حسناً فقال فنحاص بن عازوراء: إن الله فقير حتى سأل القرض، فلطمه أبو بكر رضي الله عنه على وجهه وقال: لولا ما بيننا من العهد لضربت عنقك، فشكاه إلى رسول الله على وجحد ما قاله) فنزلت. والمعنى أنه لم يخف عليه وأنه أعد لهم العقاب

عليه. ﴿ سَتَكُتُبُ مَا قَالُوا وَقَتْلَهُمُ الْأَنبِيَاءَ بِغَيْرِ حَقِ ﴾ أي سنكتبه في صحائف الكتبة، أو سنحفظه في علمنا لا نهمله لأنه كلمة عظيمة إذ هو كفر بالله عز وجل واستهزاء بالقرآن والرسول، ولذلك نظمه مع قتل الأنبياء، وفيه تنبيه على أنه ليس أول جريمة ارتكبوها وأن من اجترأ على قتل الأنبياء لم يستبعد منه أمثال هذا القول. وقرأ حمزة ﴿ سيكتب ﴾ بالياء وضمها وفتح التاء وقتلهم بالرفع ويقول بالياء. ﴿ وَنَقُولُ ذُوقُوا عَذَابَ الحَرِيق ﴾ أي وننتقم منهم بأن نقول لهم ذوقوا العذاب المحرق، وفيه مبالغات في الوعيد. والذّوق إدراك الطعوم، وعلى الاتساع يستعمل لإدراك سائر المحسوسات والحالات، وذكره ها هنا لأن العذاب مرتب على قولهم الناشىء عن البخل والتهالك على المال، وغالب حاجة الإنسان إليه لتحصيل المطاعم ومعظم بخله به للخوف من فقدانه ولذلك كثر ذكر الأكل مع المال.

﴿ذَلِكَ﴾ إشارة إلى العذاب. ﴿بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيكُمْ﴾ من قتل الأنبياء وقولهم هذا وسائر معاصيهم. عبر بالأيدي عن الأنفس لأن أكثر أعمالها بهن. ﴿وَأَنَّ الله لَيْسَ بِظَلاَمٍ لِلْعَبِيدِ﴾ عطف على ما قدمت وسببيته للعذاب من حيث إن نفي الظلم يستلزم العدل المقتضي إثابة المحسن ومعاقبة المسيء.

﴿ الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ اللَّهَ عَهِـدَ إِلَيْمَنَا أَلَّا نُؤْمِنَ لِرَسُولٍ حَتَّى يَأْتِيَنَا بِفُرْبَانِ تَأْكُلُهُ النَّاأُرُ فُلْ قَدْ جَآءَكُمْ رُسُلٌ مِن قَبْلِي بِٱلْبَيِنَنَتِ وَبِٱلَّذِى فُلْتُمْمْ فَلِمَ قَتَلْتُمُوهُمْ إِن كُنتُمْ صَلِدِقِينَ ﴿ إِلَيْهِ ﴾.

﴿الَّذِينَ قَالُوا﴾ هم كعب بن الأشرف ومالك وحيي وفنحاص ووهب بن يهوذا. ﴿إِن الله عَهِدَ إِلَيْنَا﴾ أمرنا في التوراة وأوصانا. ﴿أَنْ لاَ نُؤْمِنَ لِرَسُولِ حَتَّى يَأْتِينَا بِهُرْبَانٍ تَأْكُلُهُ النَّارُ﴾ بأن لا نؤمن لرسول حتى يأتينا بهذه المعجزة الخاصة التي كانت لأنبياء بني إسرائيل وهو أن يقرب بقربان فيقوم النبي فيدعو فتنزل نار سماوية فتأكله، أي تحيله إلى طبعها بالإحراق. وهذا من مفترياتهم وأباطيلهم لأن أكل النار القربان لم يوجب الإيمان إلا لكونه معجزة فهو وسائر المعجزات شرع في ذلك. ﴿قُلْ قَدْ جَاءَكُم رُسُلٌ مِنْ قَبْلِي بِالبَيْنَاتِ وَبِاللَّذِي قُلْتُمْ فَلِمَ وَتَنْهُمُ هُمْ إِنْ كُنْتُم صَادِقينَ ﴾ تكذيب وإلزام بأن رسلاً جاؤهم قبله كزكريا ويحيى بمعجزات أخر موجبة للتصديق وبما اقترحوه فقتلوهم، فلو كان الموجب للتصديق هو الإتيان به وكان توقفهم وامتناعهم عن الإيمان لأجله فما لهم لم يؤمنوا بمن جاء به في معجزات أخر واجترؤا على قتله.

﴿ فَإِن كَذَّبُوكَ فَقَدْ كُذِّبَ رُسُلُ مِن قَبْلِكَ جَآءُو بِٱلْبَيِّنَاتِ وَالزُّبُرِ وَالْكِتَابِ ٱلْمُذِيرِ ﴿ ﴾.

﴿فَإِنْ كَذَّبُوكَ فَقَدْ كُذَّبَ رُسُلٌ مِنْ قَبْلِكَ جاؤوا بِالبَيْتَاتِ وَالزُّبُرِ وَالْكِتَابِ الْمُنِيرِ تسلية للرسول عَلَى الحكم من زبرت الشيء إذا حبسته، تكذيب قومه واليهود، والزبر جمع زبور وهو الكتاب المقصور على الحكم من زبرت الشيء إذا حبسته، والكتاب في عرف القرآن ما يتضمن الشرائع والأحكام ولذلك جاء الكتاب والحكمة متعاطفين في عامة القرآن. وقيل الزبر المواعظ والزواجر، من زبرته إذا زجرته. وقرأ ابن عامر ﴿وبالزبر ﴾ وهشام وبالكتاب بإعادة الجار للدلالة على أنها مغايرة للبينات بالذات.

﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلْمُؤْتِ وَإِنَّمَا نُوَفَوْتَ أَجُورَكُمْ يَوْمَ الْقِيكَمَةُ فَمَن زُحْنَحَ عَنِ النَّادِ وَأَدْخِلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ فَاذَ وَمَا الْحَيَوْةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَنعُ الْفُرُودِ ﴿ اللَّهِ ﴾.

﴿كُلُّ نَفْسِ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ﴾ وعد ووعيد للمصدق والمكذب. وقرىء «ذائقة الموت» بالنصب مع التنوين وعدمه كقوله: "ولا ذاكر الله إلا قليلاً» ﴿وَإِنَّمَا تُوَفِّونَ أُجُورَكُمْ﴾ تعطون جزاء أعمالكم خيراً كان أو شراً تاماً وافياً. ﴿يَوْمَ القِيَامَةِ﴾ يوم قيامكم من القبور، ولفظ التوفية يشعر بأنه قد يكون قبلها بعض الأجور ويؤيده قوله عليه الصلاة والسلام: «القبر روضة من رياض الجنة أو حفرة من حفر النار». ﴿فَمَنْ زُحْزَحَ عَنِ النَّارِ﴾ بعد

عنها، والزحزحة في الأصل تكرير الزح وهو الجذب بعجلة. ﴿وَأَدْخِلَ الْجِنَّةَ فَقَدْ فَازَ﴾ بالنجاة ونيل المراد، والفوز الظفر بالبغية. وعن النبي ﷺ «من أحب أن يزحزح عن النار ويدخل الجنة فلتدركه منيته وهو يؤمن بالله واليوم الآخر، ويأتي إلى الناس ما يحب أن يؤتى إليه». ﴿وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا﴾ أي لذاتها وزخارفها. ﴿إِلا مَتَاعُ الْعُرُورِ﴾ شبهها بالمتاع الذي يدلس به على المستام ويغر حتى يشتريه، وهذا لمن آثرها على الآخرة. فأما من طلب بها الآخرة فهي له متاع بلاغ والغرور مصدر أو جمع غار.

﴿ لَهُ لَتُمْلَوُكَ فِي أَمْوَالِكُمْ وَالْفُسِكُمْ وَلَلْسَمَعُ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَلَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَمِنَ ٱلَّذِينَ أَوْتُوا ٱلْكِتَلَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَمِنَ ٱلْأَمُورِ اللَّهِ ﴾ . اللّذِينَ أَشَرَكُواْ أَذْكُ مِنْ عَذِمِ ٱلْأَمُورِ اللَّهِ ﴾ .

﴿لَتُبْلَونَ ﴾ أي والله لتختبرن. ﴿فِي أَمْوَالِكُمْ ﴾ بتكليف الإنفاق وما يصيبها من الآفات. ﴿وَأَنْفُسِكُمْ ﴾ بالجهاد والقتل والأسر والجراح، وما يرد عليها من المخاوف والأمراض والمتاعب. ﴿وَلَتَسْمَعُنَّ مِن الَّذِينَ أَشْرَكُوا أَذَى كَثِيراً ﴾ من هجاء الرسول ﷺ، والطعن في الدين وإغراء الكفرة على المسلمين. أخبرهم بذلك قبل وقوعها ليوطنوا أنفسهم على الصبر والاحتمال، ويستعدوا للقائها حتى لا يرهقهم نزولها. ﴿وَإِنْ تَصْبِرُوا ﴾ على ذلك. ﴿وَتَتَقُوا ﴾ مخالفة أمر الله. ﴿فَإِنَّ ذَلِكَ ﴾ يعني الصبر والتقوى. ﴿مِنْ عَزْمِ الأُمُورِ ﴾ من معزومات الأمور التي يجب العزم عيها، أو مما عزم الله عليه أي أمر به وبالغ فيه. والعزم في الأصل ثبات الرأي على الشيء نحو إمضائه.

﴿ وَإِذْ آخَذَ اللَّهُ مِيثَقَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ لَنُبَيِّئُنَّهُ لِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ فَنَبَدُوهُ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ وَاَشْتَرُواْ بِهِ۔ ثَمَنَّا قَلِيلًا ۚ فَبِئْسَ مَا يَشْتَرُونَ ﴿ ﴿ ﴾ .

﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللهُ أَي اذكر وقت أخذه. ﴿ مِيثَاقَ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ ﴾ يريد به العلماء. ﴿ لَتُبَيِّنَهُ لِلنَّاسِ وَلاَ تَكُتُمُونَهُ ﴾ حكاية لمخاطبتهم. وقرأ ابن كثير وأبو عمرو وعاصم في رواية ابن عياش بالياء لانهم غيب، واللام جواب القسم الذي ناب عنه قوله: ﴿ أخذ الله ميثاق الذين ﴾ والضمير للكتاب. ﴿ فَنَبَدُوهُ ﴾ أي الميثاق. ﴿ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ ﴾ فلم يراعوه ولم يلتفتوا إليه. والنبذ وراء الظهر مثل في ترك الاعتداد وعدم الالتفات، ونقيضه جعله نصب عينيه وإلقاؤه بين عينيه. ﴿ وَاشْتَرُوا بِهِ ﴾ . وأخذوا بدله. ﴿ فَمَنا قَلِيلا ﴾ من حطام الدنيا وأعراضها. ﴿ فَبِسُ مَا يَشْتَرُونَ ﴾ يختارون لأنفسهم، وعن النبي ﷺ «من كتم علمه عن أهله ألْجِمَ بلجام من نار » . وعن على رضي الله تعالى عنه (ما أخذ الله على أهل الجهل أن يتعلموا حتى أخذ على أهل العلم أن يعلموا).

﴿ لَا تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَا آقُوا وَيُحِبُّونَ أَن يُحْمَدُوا عِا لَمْ يَفْعَلُواْ فَلَا تَحْسَبَنَّهُم بِمَفَازَةِ مِنَ ٱلْعَذَابُ وَلَهُمْ عَذَابُ ٱلِيدُ الْكِيْكِ ﴾.

﴿لاَ تَحْسَبَنَ اللَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَتُوا وَيُحِبُّونَ أَنْ يُحْمَدُوا بِمَا لَمْ يَفْعَلُوا فَلا تَحْسَبَنَهُمْ بِمَفَازَةٍ مِنَ العَذَابِ الدَّطابِ للرسول عَلَى ومن ضم الباء جعل الخطاب له وللمؤمنين، والمفعول الأول ﴿الذين يفرحون والثاني ﴿بمفارة ﴾ وقوله ﴿فلا تحسبنهم ﴾ تأكيد والمعنى: لا تحسبن الذين يفرحون بما فعلوا من التدليس وكتمان الحق ويحبون أن يحمدوا بما لم يفعلوا من الوفاء بالميثاق وإظهار الحق والإخبار بالصدق، بمفازة بمنجاة من العذاب أي فائزين بالنجاة منه، وقرأ ابن كثير وأبو عمرو بالياء وفتح الباء في الأول وضمها في الثاني على أن الذين فاعل ومفعولا يحسبن محذوفان يدل عليهما مفعولاً مؤكده، فكأنه قيل ولا يحسبن الذين يفرحون بما أثوا فلا يحسبن أنفسهم بمفازة، أو المفعول الأول محذوف وقوله فلا تحسبنهم تأكيد للفعل وفاعله ومفعوله الأول. ﴿وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ بكفرهم وتدليسهم. روي أنه عليه الصلاة والسلام (سأل اليهود عن شيء مما في

التوراة فأخبروه بخلاف ما كان فيها وأروه أنهم قد صدقوه وفرحوا بما فعلوا) فنزلت. وقيل: نزلت في قوم تخلفوا عن الغزو ثم اعتذروا بأنهم رأوا المصلحة في التخلف واستحمدوا به. وقيل: نزلت في المنافقين فإنهم يفرحون بمنافقتهم ويستحمدون إلى المسلمين بالإيمان الذي لم يفعلوه على الحقيقة.

﴿ وَلِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَلُوتِ وَٱلْأَرْضُ وَٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ لَهِ إِنَّ فِى خَلْقِ ٱلسَّمَلُوتِ وَٱلْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ ٱلَّذِلِ وَٱلنَّهَارِ لَاَيْنَتِ لِأُولِي ٱلأَلْبَابِ ﴿ لِلْهَا﴾.

﴿وَلَهُ مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ﴾ فهو يملك أمرهم. ﴿وَاللهُ عَلَى كُلُّ شَيءٍ قَدِيرٌ﴾ فيقدر على عقابهم. وقيل هو رد لقولهم إن الله فقير ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ الليْلِ والنَّهَارِ لآياتٍ لأُولي الألبَابِ﴾ لدلائل واضحة على وجود الصانع ووحدته وكمال علمه وقدرته لذوي العقول المجلوة الخالصة عن شوائب الحس والوهم كما سبق في سورة البقرة، ولعل الاقتصار على هذه الثلاثة في هذه الآية لأن مناط الاستدلال هو التغير، وهذه معترضة لجملة أنواعه فإنه إما أن يكون في ذات الشيء كتغير الليل والنهار، أو جزئه كتغير العناصر بتبدل صورها أو الخارج عنه كتغير الأفلاك بتبدل أوضاعها. وعن النبي ﷺ «ويل لمن قرأها ولم يتفكر فيها».

﴿ اَلَّذِينَ يَذَكُرُونَ اللَّهَ قِيكَمًا وَقُعُودُا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَنْفَكُّرُونَ فِى خَلْقِ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَلذَا بَنَطِلًا سُبْحَنَكَ فَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴿ لِلْكِيِّ﴾ .

﴿الَّذِينَ يَذْكُرُونَ الله قِيَاماً وَقُعُوداً وَعَلَى جُنُوبِهم ﴾ أي يذكرونه دائماً على الحالات كلها قائمين وقاعدين ومضطجعين، وعنه عليه الصلاة والسلام "من أحب أن يرتع في رياض الجنة فليكثر ذكر الله». وقيل معناه يصلون على الهيئات الثلاث حسب طاقتهم لقوله عليه الصلاة والسلام لعمران بن حصين: "صل قائماً فإن لم تستطع فقاعداً فإن لم تستطع فعلى جنب تومىء إيماء "فهو حجة للشافعي رضي الله عنه في أن المريض يصلي مضطجعاً على جنبه الأيمن مستقبلاً بمقاديم بدنه. ﴿وَيَتَفَكّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَواتِ وَالأَرْضِ استدلالاً يصلي واعتباراً، وهو أفضل العبادات كما قال عليه الصلاة والسلام "لا عبادة كالتفكر". لأنه المخصوص بالقلب والمقصود من الخلق، وعنه عليه الصلاة والسلام: "بينما رجل مستلق على فراشة إذ رفع رأسه فنظر إلى السماء والنجوم فقال: أشهد أن لك رباً وخالقاً: اللهم اغفر لي فنظر الله إليه فغفر له". وهذا دليل واضح على شرف علم الأصول وفضل أهله. ﴿وَيَتَنَا مَا خَلَقْتَ مَذَا بَاطِلا ﴾ على إرادة القول أي يتفكرون قائلين ذلك، وهذا أسادة إلى المتفكر فيه، أي الخلق على أنه أريد به المخلوق من السموات والأرض، أو إليهما لأنهما في معنى المخلوق، والمعنى ما خلقته عبئاً ضائعاً من غير حكمة بل خلقته لحكم عظيمة من جملتها أن يكون أسراً لوجود الإنسان وسبباً لمعاشه ودليلاً يدله على معرفتك ويحثه على طاعتك لينال الحياة الأبدية والسعادة السرمدية في جوارك. ﴿مُبْحَانَكُ له تنزيهاً لك من العبث وخلق الباطل وهو اعتراض. ﴿فَقِتَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ للنظر فيه، والقيام بما يقتضيه. وفائدة الفاء هي الدلالة على أن علمهم بما لأجله خلقت السموات والأرض حملهم على الاستعاذة.

## ﴿رَبُّنَا ۚ إِنَّكَ مَن تُدْخِلِ ٱلنَّارَ فَقَدْ أَخْرَيْتُهُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَارٍ ﴿ اللَّهُ ﴾.

﴿ رَبَنًا إِنَّكَ مَنْ تُدْخِلِ النَّارَ فَقَدْ أَخْزَيْتَهُ ﴾ غاية الإخزاء، وهو نظير قولهم: من أدرك مرعى الضمان فقد أدرك، والمراد به تهويل المستعاذ منه تنبيها على شدة خوفهم وطلبهم الوقاية منه، وفيه إشعار بأن العذاب الروحاني أفظع. ﴿ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَار ﴾ أراد بهم المدخلين، ووضع المظهر موضع المضمر للدلالة على

أن ظلمهم سبب لإِدخالهم النار وانقطاع النصرة عنهم في الخلاص منها، ولا يلزم من نفي النصرة نفي الشفاعة لأن النصر دفع بقهر.

﴿ رَبَّنَاۤ إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا يُنَادِى لِلْإِيمَٰنِ أَنَّ ءَامِنُوا بِرَتِكُمْ فَعَامَنَاۚ رَبَّنَا فَأَغْفِر لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفِرَ عَنَا سَيِّعَاتِنَا وَتَوَفَّنَا مَعَ ٱلْأَبْرَارِ ﴿ اللَّهِ ﴾ .

﴿ وَبِّنَا إِنّنَا سَمِعْنَا مُنَادِياً يُنَادِي للإِيمَانِ ﴾ أوقع الفعل على المسمع وحذف المسموع لدلالة وصفه عليه، وفيه مبالغة ليست في إيقاعه على نفس المسموع وفي تنكير المنادي وإطلاقه ثم تقييده تعظيم لشأنه، والمراد به الرسول عليه الصلاة والسلام وقيل القرآن، والنداء والدعاء ونحوهما يعدى بإلى واللام لتضمنها معنى الانتهاء والاختصاص. ﴿ أَنْ آمِنُوا بِرَبُّكُمْ فَآمَنًا ﴾ أي بأن آمنوا فامتثلنا. ﴿ رَبَّنا فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا ﴾ كبائرنا فإنها ذات تبعة. ﴿ وَكَفّرْ عَنّا سَيّئاتنا ﴾ صغائرنا فإنها مستقبحة، ولكن مكفرة عن مجتنب الكبائر. ﴿ وَتَوفّنَا مَعَ الأَبْرَارِ ﴾ مخصوصين بصحبتهم معدودين في زمرتهم، وفيه تنبيه على أنهم محبون لقاء الله، ومن أحب لقاء الله أحب الله الله القاءه. والأبرار جمع بر أو بار كأرباب وأصحاب.

﴿رَبَّنَا وَءَالِنَا مَا وَعَدَنَّنَا عَلَىٰ رُسُلِكَ وَلَا نَخْزِنَا بَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِّ إِنَّكَ لَا نَخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ ﴿ ﴿ إِنَّا ﴾ .

﴿ رَبُّنَا وَآتِنَا مَا وَعَدَتُنَا عَلَى رُسُلِكَ ﴾ أي ما وعدتنا على تصديق رسلك من الثواب. لما أظهر امتثاله لما أمر به سأل ما وعد عليه لا خوفاً من إخلاف الوعد بل مخافة أن لا يكون من الموعودين لسوء عاقبة، أو قصور في الامتثال أو تعبداً واستكانة. ويجوز أن يعلق على بمحذوف تقديره: ما وعدتنا منزلاً على رسلك، أو محمولاً عليهم. وقيل معناه على ألسنة رسلك. ﴿ وَلا تُخْزِنا يَوْمَ القِيَامَةِ ﴾ بأن تعصمنا عما يقتضيه. ﴿ إِنَّكَ لا تُخْلِفُ المِيعَادَ ﴾ بإثابة المؤمن وإجابة الداعي وعن ابن عباس رضي الله عنهما: الميعاد البعث بعد الموت. وتكرير ربنا للمبالغة في الانتهال والدلالة على أستقلال المطالب وعلو شأنها. وفي الآثار (من حزبه أمر فقال خمس مرات ربنا أنجاه الله مما يخاف).

﴿ فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِى لَآ أُضِيعُ عَمَلَ عَلِمِ مِنكُم فِن ذَكِرٍ أَوْ أُنثَىٰ بَعْضُكُم مِنْ بَعْضِ فَالَذِينَ هَاجَرُوا وَأُخْرِجُوا مِن دِيَدِهِمْ وَأُودُوا فِي سَبِيلِي وَقَنتَلُواْ وَقُتِلُواْ لَأُكَفِّرَنَّ عَنْهُمْ سَيَعَاتِهِمْ وَلَأَدْخِلَنَّهُمْ جَنَّاتٍ تَجْدِى مِن تَحْتِهَا ٱلأَنْهَدُرُ ثَوَابًا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عِندُهُ حُسَّنُ ٱلنَّوَابِ الْكَابِ

﴿فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ﴾ إلى طلبتهم، وهو أخص من أجاب ويعدي بنفسه وباللام. ﴿أَنِي لاَ أَضِيعُ عَمَلَ عَامِلِ مِنْكُمْ﴾ أي بأني لا أضيع. وقرىء بالكسر على إرادة القول. ﴿مِنْ ذَكْرٍ أَوْ أَنْفَى﴾ بيان عامل. ﴿بَعْضُكُمْ مِنْ بَغْضِ ﴾ لأن الذكر من الأنثى والأنثى من الذكر، أو لأنهما من أصل واحد، أو لفرط الاتصال والاتحاد، أو للاجتماع والاتفاق في اللين. وهي جملة معترضة بين بها شركة النساء مع الرجال فيما وعد للعمال. روي (أن أم سلمة رضي الله عنها قالت: يا رسول الله إني أسمع الله يذكر الرجال في الهجرة ولا يذكر النساء) فنزلت. ﴿فَالَّذِينَ هَاجَرُوا﴾ إلخ، تفصيل لأعمال العمال وما أعد لهم من الثواب على سبيل المدح والتعظيم، والمعنى فالذين هاجروا الشرك أو الأوطان والعشائر للدين. ﴿وَأُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَأُودُوا فِي سَبِيلي﴾ بسبب إيمانهم بالله ومن أجله ﴿وَقَاتُلُوا﴾ الكفار. ﴿وَقَبُلُوا﴾ في الجهاد. وقرأ حمزة والكسائي بالعكس لأن الواو لا توجب ترتيباً والثاني أفضل. أو لأن المراد لما قتل منهم قوم قاتل الباقون ولم يضعفوا. وشدد ابن كثير وابن عامر ﴿قَتَلُوا﴾ للتكثير. ﴿لأَكُفُرَنُ عَنْهُمْ سَيْتَاتِهِمْ ﴾ لأمحونها. ﴿وَلاُذْخِلَنَهُمْ جَتَابٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِها الأَنْهَارُ فَوَاباً مِنْ عِنْدِ الله ﴾ أي أثبهم بذلك إثابة من عند الله تفصلاً منه، فهو مصدر مؤكد. ﴿وَالله عِنْدَهُ حُسُنُ النُوابِ ﴾ على عند الله تفضلاً منه، فهو مصدر مؤكد. ﴿وَالله عِنْدَهُ حُسُنُ النُوابِ ﴾ على

الطاعات قادر عليه.

# ﴿ لَا يَغُرَّنَكَ تَقَلُّبُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فِي ٱلْهِلَادِ ﴿ مَا مَنَاعٌ قَلِيلٌ ثُمَّ مَأُونِهُمْ جَهَنَّمُ وَمِثْسَ ٱلِهَادُ ﴿ ١٠٠٠ ﴿ لَا يَعُرَّنَكَ تَقَلُّبُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فِي ٱلْهِلَادُ ﴾ .

﴿ لاَ يَغُرَّنَّكَ تَقَلُّبُ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي البِلاَدِ والخطاب للنبي ﷺ والمراد أمته، أو تثبيته على ما كان عليه كقوله ﴿ فلا تطع المكذبين ﴾ أو لكل أحد، والنهي في المعنى للمخاطب وإنما جعل للتقلب تنزيلاً للسبب منزلة المسبب للمبالغة، والمعنى لا تنظر إلى ما الكفرة عليه من السعة والحظ، ولا تغتر بظاهر ما ترى من تبسطهم في مكاسبهم ومتاجرهم ومزارعهم. روي (أن بعض المؤمنين كانوا يرون المشركين في رخاء ولين عيش فيقولون: إن أعداء الله فيما نرى من الخير وقد هلكنا من الجوع والجهد) فنزلت.

﴿مَتَاعُ قَلِيلٌ﴾ خبر مبتدأ مجذوف، أي ذلك التقلب متاع قليل لقصر مدته في جنب ما أعد الله للمؤمنين. قال عليه الصلاة والسلام «ما الدنيا في الآخرة إلا مثل ما يجعل أحدكم أصبعه في اليم فلينظر بم يرجع». ﴿ثُمَّ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَيِثْسَ المِهَادُ﴾ أي ما مهدوا لأنفسهم.

﴿لَكِنِ ٱلَّذِينَ اتَّقَوَاْ رَبَّهُمْ لَهُمْ جَنَّتُ تَجْرِى مِن تَمْتِهَا ٱلْأَنْهَثُرُ خَلِدِينَ فِيهَا نُزُلًا مِّنْ عِندِ ٱللَّهُ وَمَا عِندَ ٱللَّهِ خَيْرٌ لِلْأَبْرَارِ الْلِيَّا﴾.

﴿لَكِن الَّذِينَ اتَّقُوا رَبُّهُم لَهُمْ جَنَّاتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فيهَا نُزُلاً مِنْ عِنْدِ الله﴾ النزل والنزل: ما يعد للنازل من طعام وشراب وصلة، قال أبو الشعر الضبي:

وكننا إذا الجبار بالجيش ضافنا جعلنا القنا والمرهفات له نرلا

وانتصابه على الحال من جنات والعامل فيها الظرف، وقيل: إنه مصدر مؤكد، والتقدير: أنزلوها نزلاً ﴿وَمَا عِنْدَ اللَّهِ﴾ لكثرته ودوامه ﴿خَيْر للأَبرار﴾ مما يتقلب فيه الفجار لقلته وسرعة زواله.

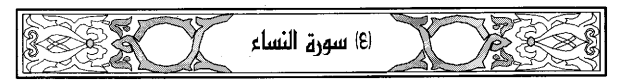
﴿ وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ ٱلْحِتَٰبِ لَمَن يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِمْ خَسْمِينَ لِلَّهِ لَا يَشْتَرُونَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ شَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴿ إِلَيْ اللَّهِ مَا اللَّهِ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴿ إِلَيْ ﴾.

﴿ وَإِنَّ مَنْ أَهِلِ الْكَتَابِ لَمَنْ يُؤْمِنُ بَاللّهِ ﴾ نزلت في عبد الله بن سلام وأصحابه. وقيل في أربعين من نجران واثنين وثلاثين من الحبشة وثمانية من الروم كانوا نصارى فأسلموا. وقيل في أصحمة النجاشي لما نعاه جبريل إلى رسول الله على على عليه فقال المنافقون انظروا إلى هذا يصلى على علج نصراني لم يره قط. وإنما دخلت اللام على الاسم للفصل بينه وبين إن بالظرف. ﴿ وَمَا أَنْزِلَ إِلَيْكُمْ ﴾ من القرآن. ﴿ وَمَا أَنْزِلَ إِلَيْكُمْ ﴾ من الكتابين. ﴿ خَاشِعِينَ لله ﴾ حال من فاعل يؤمن وجمعه باعتبار المعنى ﴿ لاَ يَشْتُرُونَ بِآيَاتِ الله ثَمَنا قَلِيلا ﴾ كما يفعله المحرفون من أحبارهم. ﴿ أُولئِكَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبّهِمْ ﴾ ما خص بهم من الأجر ووعده في قوله تعالى: ﴿ أُولئِكُ يُؤتون أجرهم مرتين ﴾ ﴿ إِنّ الله سَرِيعُ الحِسَابِ ﴾ لعلمه بالأعمال وما يستوجبه من الجزاء واستغنائه عن التأمل والاحتياط، والمراد أن الأجر الموعود سريع الوصول فإن سرعة الحساب تستدعي سرعة الجزاء.

## ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا أَصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَانَّقُوا اللَّهَ لَمَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ۞ .

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصْبِرُوا ﴾ على مشاق الطاعات وما يصيبكم من الشدائد. ﴿ وَصَابِرُوا ﴾ وغالبوا أعداء الله بالصبر على شدائد الحرب وأعدى عدوكم في الصبر على مخالفة الهوى، وتخصيصه بعد الأمر بالصبر

مطلقاً لشدته. ﴿وَرَابِطُوا﴾ أبدانكم وخيولكم في الثغور مترصدين للغزو، وأنفسكم على الطاعة كما قال عليه الصلاة والسلام «من الرباط انتظار الصلاة بعد الصلاة». وعنه عليه الصلاة والسلام «من رابط يوماً وليلة في سبيل الله كان كعدل صيام شهر رمضان وقيامه، لا يفطر ولا ينفتل عن صلاته إلا لحاجة». ﴿وَاتَّقُوا الله لَعَلَّكُمْ تُفلِحُون﴾ فاتقوه بالتبري عما سواه لكي تفلحوا غاية الفلاح، أو واتقوا القبائح لعلكم تفلحون بنيل المقامات الثلاثة، المرتبة التي هي الصبر على مضض الطاعات ومصابرة النفس في رفض العادات ومرابطة السر على جناب الحق لترصد الواردات المعبر عنها بالشريعة، والطريقة، والحقيقة. عن النبي على السورة التي يذكر فيها عمران أعطي بكل آية منها أماناً على جسر جهنم». وعنه عليه الصلاة والسلام «من قرأ السورة التي يذكر فيها ال عمران يوم الجمعة صلى الله عليه وملائكته حتى تجب الشمس». والله أعلم.



#### محنية وهي مائة وخمس وسبعوى آية

## بِسْمِ اللَّهِ النَّهُ النَّهُ الرَّحِيدِ

﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَسِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَذِيرًا وَلِسَآهُ وَاتَّقُواْ اللَّهِ اللَّهِ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴿ إِلَّا اللَّهِ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴿ إِلَّهِ ﴾ .

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ ﴾ خطاب يعم بني آدم. ﴿ اتَّقُوا رَبُّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ ﴾ هي آدم. ﴿ وَخَلَق مِنْهَا زَوْجَهَا﴾ عطف على خلقكم أي خلقكم من شخص واحد وخلق منه أمكم حواء من ضلع من أضلاعه، أو محذوف تقديره من نفس واحدة خلقها وخلق منها زوجها، وهو تقرير لخلقهم من نفس واحدة. ﴿وَبَثُ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيراً وَنِسَاءً﴾ بيان لكيفية تولدهم منهما، والمعنى ونشر من تلك النفس والزوج المخلوقة منها بنين وبنات كثيرة، واكتفى بوصف الرجال بالكثرة عن وصف النساء بها، إذ الحكمة تقتضي أن يكن أكثر، وذكر ﴿كثيراً﴾ حملاً على الجمع وترتيب الأمر بالتقوى على هذه القصة لما فيها من الدلالة على القدرة القاهرة التي من حقها أن تخشى، والنعمة الباهرة التي توجب طاعة موليها، أو لأن المراد به تمهيد الأمر بالتقوى فيما يتصل بحقوق أهل منزله وبني جنسه على ما دلت عليه الآيات التي بعدها. وقرىء «وخالق» «وباث» على حذف مبتدأ تقديره وهو خالق وباث. ﴿وَاتَّقُوا الله الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ﴾ أي يسأل بعضكم بعضاً تقول أسألك بالله، وأصله تتساءلون فأدغمت التاء الثانية في السين. وقرأ عاصم وحمزة والكسائي بطرحها. ﴿ وَالْأَرْحَامَ ﴾ بالنصب عطف على محل الجار والمجرور كقولك: مررت بزيد وعمراً، أو على الله أي اتقوا الله واتقوا الأرحام فصلوها ولا تقطعوها. وقرأ حمزة بالجر عطفاً على الضمير المجرور وهو ضعيف لأنه كبعض الكلمة. وقرىء بالرفع على أنه مبتدأ محذوف الخبر تقديره والأرحام كذلك، أي مما يتقى أو يتساءل به. وقد نبه سبحانه وتعالى إذ قرن الأرحام باسمه الكريم على أن صلتها بمكان منه. وعنه عليه الصلاة والسلام «الرحم معلقة بالعرش تقول ألا من وصلني وصله الله ومن قطعني قطعه الله». ﴿إِنَّ الله كَانَ عَلَيْكُمْ رَقيباً﴾ حافظاً مطلعاً .

﴿ وَمَا ثُوا ٱلْمِنَكُمَ ۚ أَمُواَئِمٌ ۚ وَلَا تَنَبَدُلُوا ٱلْحَبِيتَ بِالطَّنِبِ ۗ وَلَا تَأْكُلُوا ٱمُوَلَكُمُمُ إِلَىٰ ٱمُوَلِكُمُمُ ۚ إِلَيْهِ كَانَ حُوبًا كَبِيرًا ۚ ۚ ﴿ وَاللَّهُ ۚ إِلَيْهِ كَانَ حُوبًا كَبِيرًا ۗ ﴿ وَلَا تَأْكُلُوا ٱمُولَكُمُمُ إِلَيْهِ كَانَ حُوبًا كَبِيرًا ۗ ﴿ وَلَا تَأْكُلُوا ٱمُولِكُمُمُ إِلَيْهِ كَانَ حُوبًا كَبِيرًا ﴿ وَلَا تَأْكُلُوا ٱمُؤلِكُمُمُ إِلَيْهِ كَانَ حُوبًا كَبِيرًا ﴿ وَلَا تَأْكُلُوا ٱلْمُؤلِكُمُ إِلَيْهِ كَانَ حُوبًا كَبِيرًا اللَّهُ ﴿ وَلَا تَأْكُلُوا ٱلْمُؤلِكُمُ إِلَيْهِ كَانَ حُوبًا كَبِيرًا لَا اللَّهُ إِلَيْهِ عَلَى اللَّهُ اللّ

﴿وَآتُوا الْيَتَامَى أَمُوالَهُم﴾ أي إذا بلغوا، واليتامى جمع يتيم وهو الذي مات أبوه، من اليتم وهو الانفراد. ومنه الدرة اليتيمة، إما على أنه لما جرى مجرى الأسماء كفارس وصاحب جمع على يتائم، ثم قلب فقيل يتامى أو على أنه جمع على يتمى كأسرى لأنه من باب الآفات. ثم جمع يتمى على يتامى كأسرى وأسارى، والاشتقاق يقتضي وقوعه على الصغار والكبار، لكن العرف خصصه بمن لم يبلغ. وَوُرُودَه في الآية إما للبلغ على الأصل أو الاتساع لقرب عهدهم بالصغر، حثاً على أن يدفع إليهم أموالهم أول بلوغهم قبل أن يزول عنهم هذا الاسم إن أونس منهم الرشد، ولذلك أمر بابتلائهم صغاراً أو لغير البلغ والحكم مقيد فكأنه قال؛

وآتوهم إذا بلغوا. ويؤيد الأول ما روي: أن رجلاً من غطفان كان معه مال كثير لابن أخ له يتيم فلما بلغ طلب المال منه فمنعه فنزلت. فلما سمعها العم قال: أطعنا الله ورسوله نعوذ بالله من الحوب الكبير. ﴿وَلاَ تَتَبَدَّلُوا الخَبِيثَ بِالطّبِ ﴾ ولا تستبدلوا الحرام من أموالهم بالحلال من أموالهم، أو الأمر الخبيث وهو اختزال أموالهم بالأمر الطيب الذي هو حفظها. وقيل ولا تأخذوا الرفيع من أموالهم وتعطوا الخسيس مكانها، وهذا تبديل وليس بتبدل. ﴿وَلاَ تَأْكُلُوا أَمْوَالُهُمْ إلى أَمْوَالِكُمْ ﴾ ولا تأكلوها مضمومة إلى أموالكم، أي لا تنفقوهما معا ولا تسووا بينهما، وهذا حلال وذاك حرام وهو فيما زاد على قدر أجره لقوله تعالى: ﴿فليأكل بالمعروف﴾ وحاباً كقال ﴿إنه الضمير للأكل. ﴿كَانَ حُوباً كَبِيراً ﴾ ذنباً عظيماً. وقرىء حوباً وهو مصدر حاب ﴿حوباً ﴾ وحاباً كقال قولاً وقالاً.

﴿ وَإِنْ خِفْتُم ۚ أَلَّا نُقْسِطُوا فِي ٱلْيَنَهَىٰ فَانكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ ٱللِّسَآهِ مَثْنَى وَثُلَثَ وَرُبِيَعٌ فَإِنْ خِفْتُم ٱلَّا نَمْدِلُوا فَيَاحِدُةً ۚ أَوْ مَا مَلَكَتَ أَيْمَنْكُمُّ ذَلِكَ أَدْنَى ٱلَّا نَعُولُوا ﴿ ﴾.

﴿وَإِنْ خِفْتُمْ أَنْ لاَ تُقْسِطُوا في اليَتَامَى فَانْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ﴾ أي إن خفتم أن لا تعدلوا في يتامي النساء إذا تزوجتم بهن، فتزوجوا ما طاب لكم من غيرهن. إذ كان الرجل يجد يتيمة ذات مال وجمال فيتزوجها ضناً بها، فربما يجتمع عنده منهن عدد ولا يقدر على القيام بحقوقهن. أو إن خفتم أن لا تعدلوا في حقوق اليتامي فتحرجتم منها فخافوا أيضاً أن لا تعدلوا بين النساء فانكحوا مقداراً يمكنكم الوفاء بحقه، لأن المتحرج من الذنب ينبغي أن يتحرج من الذنوب كلها على ما روي: أنه تعالى لما عظم أمر اليتامي تحرجوا من ولايتهم وما كانوا يتحرجون من تكثير النساء وإضاعتهن فنزلت. وقيل: كانوا يتحرجون من ولاية اليتامي ولا يتحرجون من الزني، فقيل لهم إن خفتم أن لا تعدلوا في أمر اليتامي فخافوا الزني، فانكحوا ما حل لكم. وإنما عبر عنهن بما ذهاباً إلى الصفة أو إجراء لهن مجرى غير العقلاء لنقصان عقلهن، ونظيره ﴿أَو ما ملكت أيمانكم﴾ وقرىء «تُقْسِطُوا» بفتح التاء على أن «لا» مزيدة أي إن خفتم إن تجوروا. ﴿مَثْنَى وَثَلاَثَ وَرُبَاعَ﴾ معدولة عن أعداد مكررة وهي: ثنتين ثنتين، وثلاثاً ثلاثاً، وأربعاً أربعاً. وهي غير منصرفة للعدل والصفة فإنها بنيت صفات وإن كانت أصولها لم تبن لها. وقيل لتكرير العدل فإنها معدولة باعتبار الصفة والتكرير منصوبة على الحال من فاعل طاب ومعناها: الإِذن لكل ناكح يريد الجمع أن ينكح ما شاء من العدد المذكور متفقين فيه ومختلفين كقولك: اقتسموا هذه البدرة درهمين درهمين، وثلاثة ثلاثة، ولو أفردت كان المعنى تجويز الجمع بين هذه الأعداد دون التوزيع ولو ذكرت بأو لذهب تجويز الاختلاف في العدد. ﴿فَإِنْ خِفْتُمْ أَلاّ تَغَدِلُوا﴾ بين هذه الأعداد أيضاً. ﴿فَواحِدَةٌ﴾ فاختاروا أو فانكحوا واحدة وذروا الجمع. وقرىء بالرفع على أنه فاعل محذوف أو خبره تقديره فتكفيكم واحدة، أو فالمقنع واحدة. ﴿أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ﴾ سوّى بين الواحدة من الأزواج والعدد من السراري لخفة مؤنهن وعدم وجوب القسم بينهن ﴿ذَٰلِكَ﴾ أي التقليل منهن أو اختيار الواحدة أو التسري. ﴿ أَذَنَى أَلاَّ تَعُولُوا﴾ أقرب من أن لا تميلوا، يقال عال الميزان إذا مال وعال الحاكم إذا جار، وعول الفريضة الميل عن حد السهام المسماة. وفسر بأن لا تكثر عيالكم على أنه من عال الرجل عياله يعولهم إذا مانهم، فعبر عن كثرة العيال بكثرة المؤن على الكناية. ويؤيده قراءة «أن لا تعيلوا» من أعال الرجل إذا كثر عياله، ولعل المراد بالعيال الأزواج وإن أريد الأولاد فلأن التسري مظنة قلة الولد بالإضافة إلى التزوج لجواز العزل فيه كتزوج الواحدة بالإضافة إلى تزوج الأربع.

﴿ وَمَا اتُوا ۚ اللِّسَاءَ صَدُقَائِهِنَ غِلَةً ۚ فَإِن طِبْنَ لَكُمْ عَن شَيَّو ۚ مِنْهُ نَفْسًا فَكُلُوهُ هَنِيَنَا شَرِّينَا ۗ ۖ ﴾.

﴿وَآتُوا النِّسَاءَ صَدُقَاتِهِنَّ﴾ مهورهن. وقرىء بفتح الصاد وسكون الدال على التخفيف، وبضم الصاد

وسكون الدال، جمع صدقة كغرفة، وبضمهما على التوحيد وهو تثقيل صدقة كظلمة في ظلمة. ﴿ يَحْلَةُ ﴾ أي عطية يقال نحلة كذا نحلة ونحلاً إذا أعطاه إياه عن طيب نفس بلا توقع عوض، ومن فسرها بالفريضة ونحوها نظر إلى مفهوم الآية لا إلى موضوع اللفظ، ونصبها على المصدر لأنها في معنى الإيتاء أو الحال من الواو، أو الصدقات أي آتوهن صدقاتهن ناحلين أو منحولة. وقيل المعنى نحلة من الله وتفضلاً منه عليهن فتكون حالاً من الصدقات. وقيل ديانة من قولهم انتحل فلان كذا إذا دان به على أنه مفعول له، أو حال من الصدقات أي ديناً من الله تعالى شرعه، والخطاب للأزواج، وقيل للأولياء لأنهم كانوا يأخذون مهور مولياتهم. ﴿ فَإِنْ طِبْنَ لَكُمْ عَنْ شَيءٍ مِنْهُ نَفْساً ﴾ الضمير للصداق حملاً على المعنى أو مجري مجرى اسم الإشارة كقول رؤبة:

### كَ أَنْ السجال فِي السجال فِي السبحال فِي السبك السبك

إذ سئل فقال: أردت كأن ذاك. وقيل للإيتاء، ونفساً تمييز لبيان الجنس ولذلك وحد، والمعنى فإن وهبن لكم شيئاً من الصداق عن طيب نفس، لكن جعل العمدة طيب النفس للمبالغة وعداه بعن لتضمن معنى التجافي والتجاوز، وقال منه بعثا لهن على تقليل الموهوب ﴿فَكُلُوهُ هَنِيْتاً مَرِيئاً﴾ فخذوه وأنفقوه حلالاً بلا تبعة. والهنيء والمريء صفتان من هنأ الطعام ومرأ إذا ساغ من غير غصص، أقيمتا مقام مصدريهما أو وصف بهما المصدر أو جعلتا حالاً من الضمير. وقيل الهنيء ما يلذه الإنسان، والمريء ما تحمد عاقبته. روي: أن ناساً كانوا يتأثمون أن يقبل أحدهم من زوجته شيئاً مما ساق إليها. فنزلت.

﴿ وَلَا تُؤْتُوا السُّفَهَاءَ أَمَوَلَكُمُ الَّتِي جَمَلَ اللَّهُ لَكُرَ قِيْمًا وَآرَزُقُوهُمْ فِيهَا وَآكُسُوهُمْ وَقُولُوا لَمُنْزَ فَوَلَا مَثُوهَا وَآكُسُوهُمْ وَقُولُوا لَمُنْزَ فَوَلًا مَثُوهَا وَآرَنُقُوهُمْ فِيهَا وَآكُسُوهُمْ وَقُولُوا لَمُنْزَ فَوَلًا مَثُوهَا

﴿وَلاَ تُؤْتُوا السُفَهَاء أَمْوَالَكُمْ اللهِ للأولياء عن أن يؤتوا الذين لا رشد لهم أموالهم فيضيعوها، وإنما أضاف الأموال إلى الأولياء لأنها في تصرفهم وتحت ولايتهم، وهو الملائم للآيات المتقدمة والمتأخرة. وقيل نهي لكل أحد أن يعمد إلى ما خوله الله تعالى من المال فيعطي امرأته وأولاده، ثم ينظر إلى أيديهم. وإنما سماهم سفهاء استخفافاً بعقولهم واستهجاناً لجعلهم قواماً على أنفسهم وهو أوفق لقوله: ﴿الَّتِي جَعَل الله لَكُمْ قِياماً أي تقومون بها وتنتعشون، وعلى الأول يؤول بأنها التي من جنس ما جعل الله لكم قياماً سمي ما به القيام قياماً للمبالغة. وقرأ نافع وابن عامر «قيماً» بمعناه كعوذ بمعنى عياذ. وقرىء «قواماً» وهو ما يقام به. ﴿وَارْزُقُوهُمْ فِيهَا وَاكْسُوهُمْ واجعلوها مكاناً لرزقهم وكسوتهم بأن تتجروا فيها وتحصلوا من نفعها ما يحتاجون إليه. ﴿وَوُولُوا لَهُمْ قَوْلاً مَعْرُوفاً ﴾ عدة جميلة تطيب بها نفوسهم، والمعروف ما عرفه الشرع أو العقل بالحسن، والمنكر ما أنكره أحدهما لقبحه.

﴿ وَإِبْكُوا الْمِنْمَىٰ حَتَى إِذَا بَلَغُوا النِّكَاحَ فَإِنْ مَانَسَتُم يِنْهُمْ رُشُدًا فَادَفَعُواْ إِلَيْهِمْ أَمُواَلَمُمْ وَلَا تَأْكُلُوهَا إِسْرَافَا وَيَالِمُ الْمَنْكُمُ وَلَا تَأْكُلُوهَا إِسْرَافَا وَيَالَمُ كَانَ غَنِينًا فَلْيَسْتَعْفِفُ وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلْيَأْكُلُ بِالْمَعْمُونِ فَإِذَا دَفَعْتُمْ إِلَيْهِمْ أَمُواَلَمُمْ فَأَشْهِدُوا عَلَيْهُمْ وَكَانَ فَقِيرًا فَلْيَأْكُلُ بِالْمَعْمُونِ فَإِذَا دَفَعْتُمْ إِلَيْهِمْ أَمُواَلَمُمْ فَأَشْهِدُوا عَلَيْهِمْ وَكَانَ فَقِيرًا فَلْيَأْكُلُ بِالْمَعْمُونِ فَإِذَا دَفَعْتُمْ إِلَيْهِمْ أَمُوالِمُهُمْ فَأَشْهِدُوا عَلَيْهِمْ وَكُونَ بِاللَّهِ حَسِيبًا ﴿ إِلَيْهِمْ اللَّهِ عَلَيْهِمْ اللَّهِ عَلَيْهُمْ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَكُونُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا اللَّهُ فَا أَنْ فَقِيرًا فَلْيَا كُلُوهُمْ اللَّهِ اللَّهُ فَا إِلَيْهِمْ اللَّهُ وَلَا مَا لَكُونُوا اللَّهِ فَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا اللَّهُ وَلَا مَا اللَّهُ فَا إِلَيْهِمْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا مَا لَهُ اللَّهُ وَلَهُوا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُمْ فَاللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ وَلَيْلُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ ا

﴿وَانِتَلُوا النَّتَامَى﴾ اختبروهم قبل البلوغ بتتبع أحوالهم في صلاح الدين، والتهدي إلى ضبط المال وحسن التصرف، بأن يكل إليه مقدمات العقد. وعن أبي حنيفة رحمه الله تعالى بأن يدفع إليه ما يتصرف فيه. ﴿حَتَّى إِذَا بِلَغُوا النِّكَاحَ﴾ حتى إذا بلغوا حد البلوغ بأن يحتلم، أو يستكمل خمس عشرة سنة عندنا لقوله عليه الصلاة والسلام: "إذا استكمل الولد خمس عشرة سنة، كتب ماله وما عليه وأقيمت عليه الحدود». وثماني

عشرة عند أبي حنيفة رحمه الله تعالى. وبلوغ النكاح كناية عن البلوغ، لأنه يصلح للنكاح عنده. ﴿ فَإِنْ آتَسَتُمُ وَهُمْ وَهُمْ أَيْهُمْ أَنْ أَبْ الْمَرْتِم منهم رشداً. وقرىء أحستم بمعنى أحسستم. ﴿ فَافَعُمُوا إِلَيْهِمْ أَمُوالَهُمْ ﴾ من غير تأخير عن حد البلوغ، ونظم الآية أن إن الشرطية جواب إذا المتضمنة معنى الشرط، والجملة غاية الابتلاء فكأنه قيل؛ وابتلوا البتامي إلى وقت بلوغهم واستحقاقهم دفع أموالهم إليهم بشرط إيناس الرشد منهم، وهو دليل على أنه لا يدفع إليهم ما لم يؤنس منهم الرشد. وقال أبو حنيفة رحمه الله تعالى: إذا زادت على سن البلوغ سبع سنين وهي مدة معتبرة في تغير الأحوال، إذ الطفل يميز بعدها ويؤمر بالعبادة، دفع إليه المال وإن لم كبرهم. ﴿ وَمَنْ كَانَ فَيِيا فَلْيَسْتَغَفِفُ مَن أَكلها. ﴿ وَمَنْ كَانَ فَقِيراً فَلْيَأْكُلُ بِالمَعْرُوفِ ﴾ بقدر حاجته وأجرة مسعيه، ولفظ الاستعفاف والأكل بالمعروف مشعر بأن الولي له حق في مال الصبي، وعنه عليه الصلاة والسلام سعيه، ولفظ الاستعفاف والأكل بالمعروف مشعر بأن الولي له حق في مال الصبي، وعنه عليه الصلاة والسلام بماله » وإيراد هذا التقسيم بعد قوله ولا تأكلوها يدل على أنه نهي للأولياء أن يأخذوا وينفقوا على أنفسهم أموال اليتامي. ﴿ فَإِذَا دَفَعُمْ إِلْهُمْ أَمُوالُهُمْ فَأَشْهِلُوا عَلَيْهِمْ ﴾ بأنهم قبضوها فإنه أنفي للتهمة وأبعد من الخصومة، أموال ظهره يدل على أن القيم لا يصدق في دعواه إلا بالبينة وهو المختار عندنا وهو مذهب مالك خلافاً لأبي حنيفة. ﴿ وَكَفَى بالله حَسِياً هلا تخالفوا ما أمرتم به ولا تتجاوزوا ما حد لكم.

﴿ لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ بِّمَّا ثَرُكَ الْوَلِدَانِ وَالْأَقْرَبُونَ وَلِللِّسَآءِ نَصِيبٌ مِّمَّا ثَرَكَ الْوَلِدَانِ وَالْأَفْرَبُونَ مِلْاِسَآءِ نَصِيبٌ مِّمَّا ثَرَكَ الْوَلِدَانِ وَالْأَفْرُونَ مِلَّا مَنْهُ اَوْ كَالْمَسَكِبُ مُّارَدُقُوهُم مِّنْهُ وَقُولُواْ لَمُتُمْ فَوَلَا كُمُّ فَوَلَا مُمَّمَّ وَلَا مُسَدِّبُ وَالْمَسَكِبُ فَارْزُقُوهُم مِّنْهُ وَقُولُواْ لَمُتُمْ فَوَلَا مَمْمُوفًا هِنَا لَهُ وَلَا مَصْرُوفًا هِنَا لَهُ وَلَا مَعْمَرُوفًا هَا لَهُ وَلَا مُعْمَلُوفًا هَا لَهُ إِلَيْهِ مِنْ الْمُسْكِانُ فَارْزُقُوهُم مِّنْهُ وَقُولُواْ لَمُتُمْ فَوَلَا مُعْمَلُوفًا هَا لَهُ إِلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ وَلَوْلًا لَلْمُوالِدُ اللَّهُ مِنْ وَلَوْلُوا لَلْمُتَالِقِيلُ لَهُ مِنْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَوْلًا لَمُنْ اللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ وَلَوْلًا لَلْمُوا لَا لَهُ مُؤْلِنًا لَهُ اللَّهُ وَلَوْلُوا لَمُنْ اللَّهُ وَلُولًا لِللَّهُ وَلَوْلًا لَهُ مُنْ إِلَيْكُولُوا لَمُنْ لَا لَهُ مُؤْلِدُ لَا لَا لَهُ وَلُولًا لِللَّهُ وَلَوْلًا لَهُ وَلُولًا لِلللَّهُ فَاللَّهُ لِلللَّهُ لِللْهِ لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ وَلَوْلًا لَوْلُولًا لَوْلِلْلِمُ لَا لَهُ لِللَّهُ لِللْهُ لَالْوَلِمُ لَلْهُ لَهُ لِللْهُ لِللْهُ لَهُ لِللْهُ لَمُ لَا لَكُ لَلْهُ لَا لَا لَهُ لِللْهُ لَا لَهُ لِللْهُ لَا لَهُ لَا لِللْهُ لَهُ لَهُ لَهُ لَهُ لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَهُ لَهُ لَا لَهُ لَ

﴿لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِمَّا تَرَكَ الوَالِدَانِ وَالأَقْرَبُونَ وَلِلنَّسَاءِ نَصِيبٌ مِمًّا تَرَكَ الوَالِدَانِ وَالأَقْرَبُونَ ﴾ يريد بهم المتوارثين بالقرابة. ﴿مِمَّا قُلَّ مِنْهُ أَوْ كَثُرَ ﴾ بدل مما ترك بإعادة العامل. ﴿نَصِيباً مَفْرُوضاً ﴾ نصب على أنه مصدر مؤكد كقوله تعالى: ﴿فويضة من الله و أو حال إذ المعنى: ثبت لهم مفروضاً نصيب، أو على الاختصاص بمعنى أعني نصيباً مقطوعاً واجباً لهم، وفيه دليل على أن الوارث لو أعرض عن نصيبه لم يسقط حقه. روي (أن أوس بن الصامت الأنصاري خلف زوجته أم كحة وثلاث بنات، فزوى ابنا عمه سويد وعرفطة. أو قتادة وعرفجة ميراثه عنهن على سنة الجاهلية، فإنهم ما كانوا يورثون النساء والأطفال ويقولون: إنما يرث من يحارب ويذب عن الحوزة، فجاءت أم كحة إلى رسول الله على مسجد الفضيخ فشكت إليه فقال: ارجعي حتى أنظر ما يحدث الله. فنزلت فبعث إليهما: لا تفرقا من مال أوس شيئاً فإن الله قد جعل لهن نصيباً ولم يبين حتى يبين. فنزلت ﴿يوصيكم الله وأعطى أم كحة الثمن والبنات الثلثين والباقي ابني العم). وهو دليل على جواز تأخير البيان عن وقف الخطاب.

﴿وَإِذَا حَضَرَ القِسْمَةَ أُولُوا القُربَى﴾ ممن لا يرث ﴿وَاليَتَامَى وَالمَسَاكِينُ فَارْزُقُوهُم مِنْهُ﴾ فاعطوهم شيئاً من المقسوم تطييباً لقلوبهم. وتصدقاً عليهم، وهو أمر ندب للبلغ من الورثة. وقيل أمر وجوب، ثم اختلف في نسخه والضمير لما ترك أو دل عليه القسمة ﴿وَقُولُوا لَهُمْ قَوْلاً مَعْرُوفاً﴾ وهو أن يدعوا لهم ويستقلوا ما أعطوهم ولا يمنوا عليهم.

﴿ وَلِيَخْشَ الَّذِينَ لَوَ تَرَكُوا مِنَ خَلَفِهِمَ ذُرِّيَّةً ضِعَافًا خَافُوا عَلَيْهِمٌ فَلْيَسَتَّقُوا اللَّهَ وَلَيَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا ﴾.

﴿ وَلَيْخُشَ الَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعَافاً خَافُوا عَلَيْهِمْ ﴾ أمر للأوصياء بأن يخشوا الله تعالى ويتقوه

في أمر اليتامى فيفعلوا بهم ما يحبون أن يفعل بذراريهم الضعاف بعد وفاتهم، أو للحاضرين المريض عند الإيصاء بأن يخشوا ربهم، أو يخشوا على أولاد المريض ويشفقوا عليهم شفقتهم على أولادهم فلا يتركوه أن يضرَّ بهم بصرف المال عنهم، أو للورثة بالشفقة على من حضر القسمة من ضعفاء الأقارب واليتامى والمساكين متصورين أنهم لو كانوا أولادهم بقوا خلفهم ضعافاً مثلهم هل يجوزون حرمانهم، أو للموصين بأن ينظروا للورثة فلا يسرفوا في الوصية ولو بما في حيزه، جعل صلة للذين على معنى وليخش الذين حالهم وصفتهم أنهم لو شارفوا أن يخلفوا ذرية ضعافاً خافوا عليهم الضياع، وفي ترتيب الأمر عليه إشارة إلى المقصود منه والعلة فيه، وبعث على الترحم وأن يحب لأولاد غيره ما يحب لأولاده وتهديد للمخالف بحال أولاده. ﴿فَلْيَتُولُوا قَوْلاً سَلِيداً﴾ أمرهم بالتقوى التي هي غاية الخشية بعدما أمرهم بها مراعاة للمبدأ والمنتهى، إذ لا ينفع الأول دون الثاني، ثم أمرهم أن يقولوا لليتامى مثل ما يقولون لأولادهم بالشفقة وحسن والمنتهى، إذ لا ينفع الأول دون الثاني، ثم أمرهم أن يقولوا لليتامى مثل ما يقولون لأولادهم بالشفقة وحسن الأدب، أو للمريض ما يصده عن الإسراف في الوصية وتضييع الورثة، ويذكره التوبة وكلمة الشهادة، أو الحاضري القسمة عذراً جميلاً ووعداً حسناً، أو أن يقولوا في الوصية ما لا يؤدي إلى مجاوزة الثلث وتضييع الورثة.

# 

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ اليَتَامَى ظُلْماً ﴾ ظالمين، أو على وجه الظلم. ﴿إِنَّما يَأْكُلُونَ في بُطُونِهم ﴾ مل بطونهم. ﴿نَاراً ﴾ ما يجر إلى النار، ويؤول إليها، وعن أبي بردة رضي الله تعالى عنه أنه على قال: «يبعث الله قوماً من قبورهم تتأجج أفواههم ناراً ». فقيل: من هم؟ فقال: «ألم تر أن الله يقول: ﴿إِن الذين يأكلون أموال اليتامي ظلماً إنما يأكلون في بطونهم ناراً ». ﴿وَسَيَصْلُونَ سَعِيراً ﴾ سيدخلون ناراً وأي نار. وقرأ ابن عامر وابن عياش عن عاصم بضم الياء مخففاً. وقرىء به مشدداً يقال صلى النار قاسى حرها، وصليته شويته وأصليته وصليته ألقيته فيها، والسعير فعيل بمعنى مفعول من سعرت النار إذا ألهبتها.

﴿ يُوصِيكُو اللّهُ فِي أَوْلَدِكُمْ لِلذَّكِرِ مِثْلُ حَظِ ٱلأُنشَيَئِنَ فَإِن كُنَّ نِسَانَهُ فَوْقَ ٱثْنَتَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلُثَا مَا تَرَكَّ وَإِن كَانَتَ وَحِدَةً فَلَهَا ٱلنِصَفُّ وَلِأَبُوتِهِ لِكُلِ وَحِدٍ يِنْهُمَا ٱلشُّدُسُ مِثَا تَرَكَ إِن كَان لَهُ وَلَدُّ فَإِن لَمَ يَكُن لَهُ وَلَدُّ وَوَرِثَهُۥ أَبُوَاهُ فَلِأُمْتِهِ ٱلثُّلُثُ فَإِن كَانَ لَهُۥ إِخْوَةٌ فَلِأَمْتِهِ ٱلشُّدُسُ مِنْ بَعْدِ وَصِسيَّةٍ يُومِي بِهَاۤ أَوْ دَيْنٍ مَانَا وَكُمُّ وَأَبْنَا وَكُمْ لَا تَذْرُونَ أَيْهُمْ أَوْرُبُ لَكُو نَفْعًا فَرِيضَكُ قِرَبُ ٱللّهُ إِنَّ ٱللّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ إِنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ إِنْ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

﴿ يُوصِيكُم الله ﴾ يأمركم ويعهد إليكم. ﴿ فِي أَوْلاَدِكُم ﴾ في شأن ميراثهم وهو إجمال تفصيله. ﴿ لِلذَّكُو مِثْلُ حَظِ الأَنْتِين ﴾ أي يعد كل ذكر بأنثين حيث اجتمع الصنفان فيضعف نصيبه، وتخصيص الذكر بالتنصيص على حظه لأن القصد إلى بيان فضله، والتنبيه على أن التضعيف كاف للتفضيل فلا يحرمن بالكلية وقد اشتركا في الجهة، والمعنى للذكر منهم فحذف للعلم به. ﴿ فَإِنْ كُنَّ نِسَاءٌ ﴾ أي إن كان الأولاد نساء خلصاً ليس معهن ذكر، فأنث الضمير باعتبار الخبر أو على تأويل المولودات. ﴿ فَوْقَ اثْتَيْنِ ﴾ خبر ثان، أو صفة للنساء أي نساء زائدات على اثنتين. ﴿ فَلَهُنَّ ثُلُنا ما تَرَكَ ﴾ المتوفى منكم، ويدل عليه المعنى. ﴿ وَإِنْ كَانَتُ وَاحِدَةً فَلَهَا النصف ﴾ أي وإن كانت المولودة واحدة. وقرأ نافع بالرفع على كان التامة، واختلف في الثنتين فقال ابن عباس رضي الله عنهما حكمهما حكم ما فوقهما الله عنهما حكمهما حكم ما فوقهما لأنه تعالى جعل الثلثين لما فوقهما. وقال الباقون حكمهما حكم ما فوقهما لأنه تعالى لما بين أن حظ الذكر مثل حظ الأنثيين إذا كان معه أنثى وهو الثلثان، اقتضى ذلك أن فرضهما للثلثان. ثم لما أوهم ذلك أن يزاد النصيب بزيادة العدد رد ذلك بقوله: ﴿ فَإِنْ كُنْ نساء فوق النتين أمس البنت الواحدة لما استحقت الثلث مع أخيها فبالحري أن تستحقه مع أخت مثلها. وأن البنتين أمس

رحما من الأختين وقد فرض لهما الثلثين بقوله تعالى: ﴿فلهما الثلثان مما ترك﴾. ﴿وَلاَبُونِهِ﴾ ولأبوي الميت. ﴿لِكُلِ وَاحِدٍ مِنْهُما﴾ بدل منه بتكرير العامل وفائدته التنصيص على استحقاق كل واحد منهما السدس، والتفصيل بعد الإجمال تأكيداً. ﴿السُّدُسُ مِمَّا تَرَكَ إِنْ كَانَ لَهُ﴾ أي للميت. ﴿وَلَدٌ﴾ ذكر أو أنثى غير أن الأب يَأَخَذُ السَّدْسُ مَعَ الأَنْثَى بالفريضة، وما بقي من ذُوي الفروض أيضاً بالعصوبة. ﴿فَإِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ وَلَدْ وَوَرِثُهُ أَبُوَاهُ ﴾ فحسب. ﴿فَلاَمُهِ النُّلُثُ ﴾ مما ترك وإنما لم يذكر حصة الأب، لأنه لما فرض أن الوارث أبواه فقط وعين نصيب الأم علم أن الباقي للأب، وكأنه قال: فلهما ما ترك أثلاثاً، وعلى هذا ينبغي أن يكون لها حيث كان معهما أحد الزوجين ثلث ما بقي من فرضه كما قاله الجمهور، لا ثلث المال كما قاله ابن عباس، فإنه يفضي إلى تفضيل الأنثى على الذكر المساوي لها في الجهة والقرب وهو خلاف وضع الشرع. ﴿فَإِنْ كَانَ لَهُ إِخْوَةً فَلاَّمُهِ السُدُسُ﴾ بإطلاقهِ يدل على أن الإخوة يردونها من الثلث إلى السدس، وإن كانوا لا يرثون مع الأب. وعن ابن عباس رضي الله تعالى عنهما أنهم يأخذون السدس الذي حجبوا عنه الأم، والجمهور على أن المراد بالإخوة عدد ممن له إخوة من غير اعتبار التثليث سواء كان من الإخوة أو الأخوات، وقال ابن عباس رضي الله تعالى عنهما: لا يحجب الأم من الثلث ما دون الثلاثة ولا الأخوات الخلص أخذاً بالظاهر. وقرأ حمزة والكسائي ﴿فلإمه ﴾ بكسر الهمزة اتباعاً للكسرة التي قبلها. ﴿مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةِ يُوصِي بِهَا أَوْ دَيْنِ ﴾ متعلق بما تقدمه من قسمة المواريث كلها أي هذه الأنصباء للورثة من بعد ما كان من وصية. أو دين، وإنما قال بأو التي للإباحة دون الواو للدلالة على أنهما متساويان في الوجوب مقدمان على القسمة مجموعين ومنفردين، وقدُّم الوَّصية على الدين وهي متأخرة في الحكم لأنها مشبهة بالميراث شِاقة على الورثة مندوب إليها الجميع والدين إنما يكون على الندور. وقرأ ابن كثير وابن عامر وأبو بكر بفتح الصاد. ﴿آبَاوْكُمْ وَٱبْنَاؤُكُم لاَ تَذُرُونَ أَيْهُمْ أَقْرَبُ لَكُمْ نَفْعاً﴾ أي لا تعلمون من أنفع لكم ممن يرثكم من أصولكم وفروعكم في عاجلكم وآجلكم، فتحروا فيهم ما أوصاكم الله به، ولا تعمدوا إلى تفضيل بعض وحرمانه. روي أن أحد المتوالدين إذا كان أرفع درجة من الآخر في الجنة سأل أن يرفع إليه فيرفع بشفاعته. أو من مورثيكم منهم أو من أوصى منهم فعرضكم للثواب بإمضاء وصيته، أو من لم يوص فوفر عليكم ماله فهو اعتراض مؤكد لأمر القسمة أو تنفيذ الوصية. ﴿ فَرِيضَةً مِن الله ﴾ مصدر مؤكد، أو مصدر يوصيكم الله لأنه في معنى يأمركم ويفرض عليكم. ﴿ إِنّ الله كَانَ عَلِيماً ﴾ بالمصالح والرتب. ﴿حَكِيماً ﴾ فيما قضى وقدر.

﴿ وَلَكُمْ مِنَا تَرَكُمُ نِصْفُ مَا تَكُ لَ أَزْوَجُكُمْ إِن لَمْ يَكُن لَهُ ﴾ وَلَدُّ فَإِن كَانَ لَهُنَ وَلَدُ فَلَكُمُ الرُّبُعُ مِمَّا تَرَكَشُمْ إِن لَمْ يَكُن لَهُ ﴾ وَلَدُّ فَإِن كَانَ لَهُ وَصِيَةٍ يُوصِينَ بِهَا أَوْ دَيْنِ وَلَهُ ﴾ الرُّبُعُ مِمَّا تَرَكَشُمْ إِن لَمْ يَكُن لَكُمْ وَلَدُّ فَإِن كَانَ لَكُمْ وَلَدُ فَلَهُنَ الشَّمُنُ مِمَّا تَرَكَمُمْ فِي بَعْدِ وَصِينَةٍ تُوصُونَ بِهَا أَوْ دَيْنٍ وَإِن كَانَ رَجُلُ يُورَثُ كَلَلَةً أَوِ الْمَرَأَةُ وَلَهُ وَأَخَةٌ فَلِكُلِ وَحِدٍ مِنْهُمَا الشَّدُسُ فَإِن كَانُوا وَاللهِ عَلَيْهُ مِن ذَلِكَ فَهُمْ شُرَكَاهُ فِي الثَّلُونُ مِن بَعْدِ وَصِينَةٍ يُوصَىٰ بِهَا أَوْ دَيْنٍ عَيْرَ مُضَارٍ وَصِينَةً مِن اللهِ وَاللهِ وَاللهُ عَلِيمُ عَلِيمُ مُضَارٍ وَصِينَةً مِن اللهِ وَاللهِ وَاللهِ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلِيمُ وَاللهِ عَلِيمُ وَاللهِ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلِيمُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلِيمُ وَاللهُ عَلَيْهُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلِيمُ وَاللهُ عَلِيمُ عَلِيمُ وَاللهُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلِيمُ وَلَاللهُ عَلِيمُ عَلِيمُ وَاللّهُ عَلِيمُ عَلِيمُ وَاللّهُ عَلِيمُ عَلِيمُ وَاللّهُ عَلِيمُ عَلِيمُ اللهُ وَاللّهُ عَلِيمُ وَاللّهُ عَلِيمُ اللهُ عَلَيمُ عَلِيمُ وَاللهُ وَاللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلِيمُ عِيمُ اللهُ وَاللّهُ عَلِيمُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلِيمُ وَاللّهُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِهُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِيمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ واللللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِيمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَال

﴿ وَلَكُمْ نِضْفُ مَا تَرَكَ أَزْوَاجُكُمْ إِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُنَّ وَلَدٌ فَإِن كَانَ لَهُنَّ وَلَدٌ فَلَكُم الرَّبُغ مِمَّا تَرَكْنَ ﴾ أي ولد وارث من بطنها، أو من صلب بنيها، أو بني بنيها وإن سفل ذكراً كان أو أنثى منكم أو من غيركم. ﴿ مِنْ بَغْدِ وَصِيئةٍ يُوصِينَ بِهَا أَوْ دَيْنِ وَلَهُنَّ الرُّبُعَ مِمًّا تَرَكْتُمْ إِنْ لَمْ يَكُنْ لَكُمْ وَلَدٌ فَإِنْ كَانَ لَكُمْ وَلَدٌ فَإِنْ عَلَى النَّمْنُ مَمًّا تَرَكْتُمْ مِن بَعْدِ وَصِيئةٍ توصون بِها أَو دَيْنِ ﴾ فرض للرجل بحق الزواج ضعف ما للمرأة كما في النسب، وهكذا قياس كل رجل وامرأة اشتركا في الجهة والقرب، ولا يستثنى منه إلا أولاد الأم والمعتق والمعتقة، وتستوي الواحدة

والعدد منهم في الربع والثمن. ﴿وَإِنْ كَانَ رَجُلٌ﴾ أي الميت. ﴿يُورَثُ﴾ أي يورث منه من ورث صفة رجل. ﴿كَلاَلَةَ﴾ خبر كان أو يورث خبره، وكلالة حال من الضمير فيه وهو من لم يخلف ولداً ولا والداً. أو مفعول له والمراد بها قرابة ليست من جهة الوالد والولد. ويجوز أن يكون الرجل الوارث ويورث من أورث، وكلالة من ليس له بوالد ولا ولد. وقرىء ﴿يورث﴾ على البناء للفاعل فالرجل الميت وكلالة تحتمل المعاني الثلاثة وعلى الأول خبر أو حال، وعلى الثاني مفعول له، وعلى الثالث مفعول به، وهي في الأصل مصدر بمعنى الكلال قال الأعشى:

#### فَ ٱلْمَيْتُ لاَ أَرْثِي لَهَا مِنْ كَلاَلَةٍ ﴿ وَلاَ مِنْ خَفَا حَتِي أُلاَّقِي مُحَمَّداً

فاستعيرت لقرابة ليست بالبعضية، لأنها كالة بالإضافة إليها، ثم وصف بها المورث والوارث بمعنى ذي كلالة كقولك فلان من قرابتي. ﴿أَوِ امْرَأَةٌ﴾ عطف على رجل. ﴿وَلَهُ﴾ أي وللرجل، واكتفي بحكمه عن حكم المرأة لدلالة العطف على تشاركهما فيه. ﴿أَخُ أَوْ أَخْتُ﴾ أي من الأم، ويدل عليه قراءة أبي وسعد بن مالك «وله أخ أو أخت من الأم»، وأنه ذكر في آخر السورة أن للأختين الثلثين وللأخوة الكل، وهو لا يليق بأولاد الأم وأن ما قدر ههنا فرض الأم فيناسب أن يكون لأولادها. ﴿فَلِكُلِ وَاحِد مِنْهُمَا السُدُسُ فَإِنْ كَانُوا أَكْثَرَ مِنْ وَلَا فَهُمْ شُرَكَاءُ في الثَّلْثُ سُوى بين الذكر والأنثى في القسمة لأن الإدلاء بمحض الأنوثة، ومفهوم الآية أنهم لا يرثون ذلك مع الأم والجدة كما لا يرثون مع البنت وبنت الابن فخص فيه بالإجماع. ﴿مَنْ بَعْدِ وَصِيّةٍ يُوصَى بِهَا أَوْ دِيْنِ غَيْرَ مُضَارٍ ﴾ أي غير مضار لورثته بالزيادة على الثلث، أو قصد المضارة بالوصية دون القربة والإقرار بدين لا يلزمه، وهو حال من فاعل يوصى المذكور في هذه القراءة والمدلول عليه بقوله يوصى على والإقرار بدين لا يلزمه، وهو حال من فاعل يوصى المذكور في هذه القراءة والمدلول عليه بقوله يوصى على البناء للمفعول في قراءة ابن كثير وابن عامر وابن عياش عن عاصم. ﴿وَصِيةٌ مِنَ الله﴾ مصدر مؤكد أو منصوب بغير مضار على المفعول به، ويؤيده أنه قرىء «غير مضار وصية» بالإضافة أي لا يضار وصية من الله، وهو الثلث فما دونه بالزيادة، أو وصية منه بالأولاد بالإسراف في الوصية والإقرار الكاذب. ﴿وَالله عَلِيمٌ﴾ بالمضار وغيره. ﴿حَلِيمٌ﴾ لا يعاجل بعقوبته.

﴿ يَـٰلُكَ حُـٰدُودُ اللَّهِ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَمُ يُدْخِلَهُ جَنَّنَتٍ تَجْرِف مِن تَحْيَهَا الْأَنْهَائُو خَالِينِكَ فِيهِكَا ۚ وَذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيــهُ ﴿ وَمَن يَعْضِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلُهُ نَـارًا خَـَالِدًا فِيهِكَا وَلَهُ عَذَابُ مُهِينٍ ﴾.

﴿ تِلْكَ ﴾ إشارة إلى الأحكام التي قدمت في أمر اليتامى والوصايا والمواريث. ﴿ حُدُودُ الله ﴾ شرائعه التي هي كالحدود المحدودة التي لا يجوز مجاوزتها. ﴿ وَمَنْ يُطعِ الله وَرَسُولَهُ يُدْخِلُهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ عَالِمِينَ فِيهَا وَذَلِكَ الفَوْزُ العَظِيمُ ﴾ .

﴿ وَمَنْ يَغْصِ اللهُ وَرَسُولَهُ ويتعدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلُهُ نَاراً خَالِداً فِيهَا وَلَهُ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ توحيد الضمير في يدخله، وجمع ﴿ خَالدين ﴾ للفظ والمعنى. وقرأ نافع وابن عامر ﴿ ندخله ﴾ بالنون و ﴿ خالدين ﴾ حال مقدرة كقولك: مررت برجل معه صقر صائداً به غدا، وكذلك خالداً وليستا صفتين لجنات وناراً وإلا لوجب إبراز الضمير لأنهما جريا على غير من هما له.

﴿وَاللَّاتَيِ يَأْتِينَ الْفَاحِشَةَ مِنْ نِسَاتِكُمْ﴾ أي يفعلنها، يقال: أتى الفاحشة وجاءها وغشيها ورهقها إذا فعلها،

والفاحشة الزنا لزيادة قبحها وشناعتها. ﴿فَاسْتَشْهِدُوا عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مِنْكُمْ ﴾ فاطلبوا ممن قذفهن أربعة من رجال المؤمنين تشهد عليهن. ﴿فَإِنْ شَهِدُوا فَأَمْسِكُوهُنَّ فِي البُيُوتِ ﴾ فاحبسوهن في البيوت واجعلوها سجناً عليهن. ﴿حَتَّى يَتَوَقَّاهُنَّ المَوْتُ ﴾ يستوفي أرواحهن الموت، أو يتوفاهن ملائكة الموت. قيل: كان ذلك عقوبتهن في أوائل الإسلام فنسخ بالحد، ويحتمل أن يكون المراد به التوصية بإمساكهن بعد أن يجلدن كيلا يجري عليهن ما جرى بسبب الخروج والتعرض للرجال، لم يذكر الحد استغناء بقوله تعالى: ﴿الزانية والزاني ﴾ ﴿أَوْ يَجْعَلَ الله لَهُنَ سَبِيلا ﴾ كتعيين الحد المخلص عن الحبس، أو النكاح المغني عن السفاح.

﴿ وَٱلَّذَانِ يَأْتِيَنِهَا مِنكُمْ فَعَادُوهُمَا فَإِن تَابَا وَأَصْلَحَا فَأَعْرِضُواْ عَنْهُمَا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ تَوَّابًا رَبِّكُ اللَّهَ كَانَ تَوَّابًا رَبِّكُ ﴾.

﴿وَاللَّذَانِ يَأْتِيَانِهَا مِنْكُمْ ﴾ يعني الزانية والزاني. وقرأ ابن كثير ﴿واللذان ﴾ بتشديد النون وتمكين مد الألف، والباقون بالتخفيف من غير تمكين. ﴿فَأَنُوهُمَا ﴾ بالتوبيخ والتقريع، وقيل بالتعبير والجلد. ﴿فَإِنْ تَابَا وَأَصْلَحَا فَأَعرضُوا عَنْهُمَا ﴾ فاقطعوا عنهما الإيذاء، أو أعرضوا عنهما بالإغماض والستر. ﴿إِنَّ الله كَانَ تَوَّاباً رَحِيماً ﴾ علة الأمر بالإعراض وترك المذمة. قيل هذه الآية سابقة على الأولى نزولاً وكان عقوبة الزنا الأذى ثم الحبس ثم الجلد. وقيل الأولى في السحاقات وهذه في اللواطين، والزانية والزاني في الزناة.

﴿ إِنَّمَا ٱلتَّوْبَكُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسُّوءَ بِجَهَلَةِ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ فَأُولَنَبِكَ يَتُوبُ ٱللَّهُ عَلَيْهِمٌّ وَكَانِ ٱللَّهُ عَلَيْهِمٌّ وَكَانِ ٱللَّهُ عَلَيْهِمٌّ وَكَانِ اللَّهُ عَلَيْهِمٌ وَكَانِ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَمِنْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَكَانِ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلِي اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَيْهِ عَلَيْهِمْ وَاللَّهِ فَاللَّهُ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَلْمُ اللَّالِي اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِلَّهُ إِلَيْهُ لَا اللَّهُ وَلَهُ إِلَيْهُ لَا لَا اللَّهُ عَلَيْهِ مَا إِلَّا لَهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ مَا لِلللَّهُ وَلِي اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهِ لِلللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ لَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ واللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُولُولُ الللَّهُ وَاللَّهُ وَالللَّهُ وَاللَّا لَا لَلْمُواللَّالِ

﴿إِنَّمَا التَّويَةُ عَلَى اللّهِ ﴾ أي إن قبول التوبة كالمحتوم على الله بمقتضى وعده من تاب عليه إذا قبل توبته . ﴿ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوءَ بِجَهَالَةٍ ﴾ متلبسين بها سفها فإن ارتكاب الذنب سفه وتجاهل، ولذلك قبل من عصى الله فهو جاهل حتى ينزع عن جهالته . ﴿ فُمَّ يَتُوبُونَ مِنْ قَرِيب ﴾ من زمان قريب، أي قبل حضور الموت لقوله تعالى: ﴿ حتى إذا حضر أحدهم الموت ﴾ وقوله عليه الصلاة والسلام: "إن الله يقبل توبة عبده ما لم يغرغر اسماه قريباً لأن أمد الحياة قريب لقوله تعالى: ﴿ قل متاع المدنيا قليل ﴾ . أو قبل أن يشرب في قلوبهم حبة فيطبع عليها فيتعذر عليهم الرجوع، و ﴿ من ﴾ للتبعيض أي يتوبون في أي جزء من الزمان القريب الذي هو ما قبل أن ينزل بهم سلطان الموت، أو يزين السوء . ﴿ فَأُولَئِكَ يَتُوبُ الله عَلَيْهِمْ ﴾ وعد بالوفاء بما وعد به وكتب على نفسه بقوله: ﴿ إنما التوبة على الله ﴾ ﴿ وَكَانَ الله عَلِيماً ﴾ فهو يعلم بإخلاصهم في التوبة ﴿ حَكِيماً ﴾ والحكيم على التائب .

﴿ وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّكِيِّعَاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ إِنِي تُبْتُ ٱلْكَنَ وَكُمْ اللَّهِ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللللْلِهُ اللللللْمُ الللللْلِي اللللْمُولِمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُولِمُ الللللْمُولَ اللللللْمُ الللللْمُولُولُ الللللْمُ الللللْمُولُولُ اللللْمُ الللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُولُولُ اللَّهُ الللللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُولُولُ الللللّهُ اللللللْمُ اللللللْمُ الل

﴿ وَلَيْسَتِ التَّويَةُ للَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِئَاتِ حَتَّى إِذَا حَضَر أَحَدَهُمْ المَوْتُ قَالَ إِنِّي تُبْتُ الآنَ وَلاَ الَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمْ كُفَارٌ ﴾ سوى بين من سوف يتوب إلى حضور الموت من الفسقة والكفار، وبين من مات على الكفر في نفي التوبة للمبالغة في عدم الاعتداد بها في تلك الحالة، وكأنه قال وتوبة هؤلاء وعدم توبة هؤلاء سواء. وقيل المراد بالذين يعملون السوء عصاة المؤمنين، وبالذين يعملون السيئات المنافقون لتضاعف كفرهم وسوء أعمالهم، وبالذين يموتون الكفار. ﴿ أُولَئِكَ أَعْتَدُنَا لَهُمْ عَذَاباً أَلِيماً ﴾ تأكيد لعدم قبول توبتهم، وبيان أن العذاب أعده لهم لا يعجزه عذابهم متى شاء، والاعتداد التهيئة من العتاد وهو العدة، وقيل أصله أعددنا فأبدلت الدال الأولى تاء.

﴿ يَثَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا يَجِلُ لَكُمْ أَن تَرِثُوا النِّسَآءَ كَرُهَا وَلَا تَعَضُلُوهُنَّ لِتَذَهَبُوا بِبَعْضِ مَآ ءَاتَيْتُمُوهُنَّ إِلَا تَعْضُلُوهُنَّ لِيَتَاتُهُ وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ فَإِن كَرِهْتُمُوهُنَّ فَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُوا شَيْئًا وَجَعَلَ اللهُ فِيهِ خَيْرًا صَيْئًا اللهُ فِيهِ خَيْرًا صَيْئًا اللهُ فِيهِ خَيْرًا صَيْئًا اللهُ اللهُ فِيهِ خَيْرًا صَيْئًا اللهُ اللهُ فِيهِ خَيْرًا صَحَيْدِا اللهُ اللهُ

﴿ يَا أَيُهَا الّذِينِ آمَنُوا لاَ يَجِلُّ لَكُمْ أَنْ تَرِقُوا النّسَاءَ كَرْها ﴾ كان الرجل إذا مات وله عصبة ألقى ثوبه على امرأته وقال: أنا أحق بها ثم إن شاء تزوجها بصداقها الأول، وإن شاء زوجها غيره وأخذ صداقها، وإن شاء عضلها لتفتدي بما ورثت من زوجها، فنهوا عن ذلك. وقيل: لا يحل لكم أن تأخذوهن على سبيل الإرث فتتزوجوهن كارهات لذلك أو مكرهات عليه. وقرأ حمزة والكسائي ﴿كرها ﴾ بالضم في مواضعه وهما لغتان. وقيل بالضم المشقة وبالفتح ما يكره عليه. ﴿وَلا تَغضُلُوهُنَّ لِيَلْقَبُوا بِبَغضِ مَا آتَيْنُهُوهُنَ ﴾ عطف على ﴿أن تروف ، ولا لتأكيد النفي أي ولا تمنعوهن من التزويج ، وأصل العضل التضييق يقال عضلت الدجاجة ببيضها. وقيل الخطاب مع الأزواج كانوا يحبسون النساء من غير حاجة ورغبة حتى يرثوا منهن أو يختلعن بمهورهن. وقيل الخطاب مع الأزواج كانوا يحبسون النساء من غير حاجة ورغبة حتى يرثوا منهن أو يختلعن بمهورهن. وسوء العشرة وعدم التعفف، والاستثناء من أعم عام الظرف أو المفعول له تقديره ولا تعضلوهن للافتداء إلا وقت أن يأتين بفاحشة ، أو ولا تعضلوهن لعلة إلا أن يأتين بفاحشة . وقرأ ابن كثير وأبو بكر ﴿مبينة ﴾ هنا وفي وقت أن يأتين بفاحشة ، أو ولا تعضلوهن لعلة إلا أن يأتين بفاحشة . وقرأ ابن كثير وأبو بكر ﴿مبينة ﴾ هنا وفي أللوزاب والطلاق بفتح الياء والباقون بكسرها فيهن . ﴿وَعَاشِرُوهُنَّ بِالمَعْرُوفِ ﴾ بالإنصاف في الفعل والإجمال الأحزاب والطلاق بفتح ألي علم وألم خيراً وقد تحب ما هو بخلافه . وليكن نظركم إلى ما هو أصلح للدين فإنها قد تكره ما هو أصلح ديناً وأكثر خيراً ، وقد تحب ما هو بخلافه . وليكن نظركم إلى ما هو أصلح للدين تكرهوا شيئاً وهو خير لكم .

﴿ وَإِنَّ أَرَدَتُمُ ٱسۡتِبَدَالَ زَقِعِ مُّكَانَ زَقِعِ وَمَانَيْتُمْ إِحْدَىٰهُنَّ قِنطَارًا فَلَا تَأْخُذُوا مِنْهُ شَيْعًا أَنَاخُذُونَهُ وَقَدْ أَفْنَى بَعْضُكُمْ إِلَى بَعْضِ وَأَخَذُنَ مِنكُم أَنَاخُذُونَهُ وَقَدْ أَفْنَى بَعْضُكُمْ إِلَى بَعْضِ وَأَخَذُنَ مِنكُم مِنكُم مِيْنَقًا غَلِيظًا وَآلَهُ .

﴿ وَإِنْ أَرَدَتُم اسْتِبْدَالَ زَوْج مَكَانَ زَوْج لَ تطليق امرأة وتزوج أخرى. ﴿ وَٱتَنِتُمْ إِحْدَاهُنَ ﴾ أي إحدى الزوجات، جمع الضمير لأنه أراد بالزوج الجنس. ﴿ قِنْطَاراً ﴾ مالاً كثيراً. ﴿ فَلاَ تَأْخُذُوا مِنْهُ شَيئاً ﴾ أي من قنطار. ﴿ أَتَأْخُدُونَهُ بُهْتَاناً وَإِثْماً مِيناً ﴾ إستفهام إنكار وتوبيخ، أي تأخذونه باهتين وآثمين، ويحتمل النصب على العلة كما في قولك: قعدت عن الحرب جبناً، لأن الأخذ بسبب بهتانهم واقترافهم المآثم، قيل كان الرجل منهم إذا أراد امرأة جديدة بهت التي تحته بفاحشة حتى يلجئها إلى الإفتداء منه بما أعطاها ليصرفه إلى تزوج الجديدة، فنهوا عن ذلك والبهتان الكذب الذي يبهت المكذوب عليه، وقد يستعمل في الفعل الباطل ولذلك فسر ههنا بالظلم.

﴿وَكَيْفَ تَأْخُذُونَهُ وَقَدْ أَفْضَى يَعْضُكُمْ إِلَى بَعْضِ﴾ إنكار لاسترداد المهر والحال أنه وصل إليها بالملامسة ودخل بها وتقرر المهر. ﴿وَأَخَذُنَ مِنْكُمْ مِيثَاقاً غَلِيظاً﴾ عهداً وثيقاً، وهو حق الصحبة والممازحة، أو ما أوثق الله عليهم في شأنهن بقوله: ﴿فَإِمساكُ بمعروف أو تسريح بإحسان﴾ أو ما أشار إليه النبي على بقوله: «أخذتموهن بأمانة الله، واستحللتم فروجهن بكلمة الله».

﴿ وَلَا نَنكِحُواْ مَا نَكُحَ مَابَأَوْكُم مِنَ ٱلنِسَآءِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ ۚ إِنَّهُ كَانَ فَنجِشَةً وَمَقْتًا وَسَآهَ سَبِيلًا ﷺ.

﴿وَلاَ تَنْكِحُوا مَا نَكَعَ آبَاؤِكُمْ ولا تنكحوا التي نكحها آباؤكم، وإنما ذكر ما دون من لأنه أريد به الصفة، وقيل ما مصدرية على إرادة المفعول من المصدر. ﴿مِنَ النّساءِ ﴾ بيان ما نكح على الوجهين. ﴿إِلاَّ مَا قَدْ سَلْفَ ﴾ استثناء من المعنى اللازم للنهي وكأنه قيل: وتستحقون العقاب بنكاح ما نكح آباؤكم إلا ما قد سلف، أو من اللفظ للمبالغة في التحريم والتعميم كقوله:

وَلاَ عَيْبَ فِيهِمْ غَيرَ أَنَّ سُيُوفَهُم بِهِن فُلُولٌ مِنْ قِرَاع الحَدَائِب

والمعنى ولا تنكحوا حلائل آبائكم إلا ما قد سلف إن أمكنكم أن تنكحوهن. وقيل الاستثناء منقطع ومعناه لكن ما قد سلف، فإنه لا مؤاخذة عليه لأنه مقرر. ﴿إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةٌ وَمَقْتاً﴾ علة للنهي أي إن نكاحهن كان فاحشة عند الله ما رخص فيه لأمةٍ من الأمم، ممقوتاً عند ذوي المروءات ولذلك سمي ولد الرجل من زوجة أبيه المقتى ﴿وَسَاءَ سَبِيلاً﴾ سبيل من يراه ويفعله.

﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَاتُكُمْ وَيَنَاتُكُمْ وَأَخَوَاتُكُمْ وَعَمَّاتُكُمْ وَخَالاَتُكُمْ وَبَنَاتُ الأَخ وَبَنَاتُ الأَخْتِ﴾ ليس المراد تحريم ذواتهن بل تحريم نكاحهن لأنه معظم ما يقصد منهن، ولأنه المتبادر إلى الفهم كتحريم الأكل من قوله: ﴿حرمت عليكم الميتة﴾ ولأن ما قبله وما بعده في النكاح، وأمهاتكم تعم من ولدتك أو ولدت من ولدك وإن علت، وبناتكم تتناول من ولدتها أو ولدت من ولدها وإن سفلت، وأخواتكم الأخوات من الأوجه الثلاثة. وكذلك الباقيات والعمة كل أنثى ولدها من ولد ذكراً ولدك والخالة كل أنثى ولدها من ولد أنثى ولدتك قريباً أو بعيداً، وبنات الأخ وبنات الأخت تتناول القربي والبعدي. ﴿وَأُمُّهَاتُكُمُ اللَّتِي أَرْضَعْنَكُمْ وَأَخُواتُكُمْ مِنَ الرَّضَاعَةِ﴾ نَزَّلَ الله الرضاعة منزلة النسب حتى سمى المرضعة أماً والمرضعة أختاً، وأمرها على قياس النسب باعتبار المرضعة ووالد الطفل الذي در عليه اللبن قال عليه الصلاة والسلام: «يحرم من الرضاع ما يحرم من النسب». واستثناء أخت ابن الرجل وأم أخيه من الرضاع من هذا الأصل ليس بصحيح فإن حَرَمَتهما من النسب بالمصاهرة دون النسب. ﴿وَأُمُّهَاتُ نِسَائِكُمْ وَرَبَائِبُكُمُ اللاَّتِي فِي حُجُورِكُمْ مِنْ نِسَائِكُمْ اللاَّتِي دَخَلْتُمْ بِهِنَّ﴾ ذكر أولاً محرمات النسب ثم محرمات الرضاعة، لأن لها لحمة كلحمة النسب، ثم محرمات المصاهرة فإن تحريمهن عارض لمصلحة الزواج، والربائب جمع ربيبة. والربيب ولد المرأة من آخر سمي به لأنه يربه كما يرب ولده في غالب الأمر، فعيل بمعنى مفعول وإنما لحقه التاء لأنه صار اسماً ومن نسائكم متعلق بربائبكم، واللاتي بصلتها صفة لها مقيدة للفظ والحكم بالإجماع قضية للنظم، ولا يجوز تعليقها بالأمهات أيضاً لأن من إذا علقتها بالربائب كانت ابتدائية، وإذا علقتها بالأمهات لم يجز ذلك بل وجب أن يكون بياناً لنسائكم والكلمة الواحدة لا تحمل على معنيين عند جمهور الأدباء اللهم إذا جعلتها للاتصال كقوله:

## إِذَا حَسَاوَلْتَ فِي أَسَدٍ فُحُوراً فَإِنِّي لَسْتُ مِنْكَ وَلَسْتَ مِني

على معنى أن أمهات النساء وبناتهن متصلات بهن، لكن الرسول ﷺ فرق بينهما فقال في رجل تزوج امرأة وطلقها قبل أن يدخل بها «إنه لا بأس أن يتزوج ابنتها ولا يحل له أن يتزوج أمها». وإليه ذهب عامة العلماء، غير أنه روي عن علي رضي الله تعالى عنه تقييد التحريم فيهما. ولا يجوز أن يكون الموصول الثاني صفة للنساءين لأن عاملهما مختلف، وفائدة قوله ﴿في حجوركم﴾ تقوية العلة وتكميلها، والمعنى أن الربائب إذا دخلتم بأمهاتهن وهن في احتضانكم أو بصدده تقوى الشبه بينها وبين أولادكم وصارت أحقاء بأن تجروها مجراهم لا تقييد الحرمة، وإليه ذهب جمهور العلماء. وقد روي عن علي رضي الله تعالى عنه أنه جعله شرطاً، والأمهات والربائب يتناولان القريبة والبعيدة، وقوله دخلتم بهن أي دخلتم معهن الستر وهي كناية عن الجماع، ويؤثر في حرمة المصاهرة ما ليس بزنا كالوطء بشبهة، أو ملك يمين. وعند أبي حنيفة لمس المنكوحة ونحوه كالدخول. ﴿ فَإِنْ لَمْ تَكُونُوا دَخَلْتُمْ بِهِنَّ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ ﴾ تصريح بعد إشعار دفعاً للقياس. ﴿وَحَلاثِلُ أَبْنَائِكُمْ﴾ زوجاتهم، سميت الزوجة حليلة لحلها أو لحلولها مع الزوج. ﴿الَّذِينَ مِنْ أَصْلاَبِكُمْ﴾ احتراز عن المتبنين لا عن أبناء الولد ﴿وَأَنْ تَجْمَعُوا بَينَ الأَخْتَينِ﴾ في موضع الرفع عطفاً على المحرمات، والظاهر أن الحرمة غير مقصورة على النكاح فإن المحرمات المعدودة كما هيّ محرمة في النكاح فهي محرمة في ملك اليمين، ولذلك قال عثمان وعلي رضي الله تعالى عنهما: حرمتهما آية وأحلتهما آية، يعنيان هذه الآية. وقوله: ﴿أَوْ مَا مُلَكُتُ أَيْمَانُكُم﴾ فرجح علي كرم الله وجهه التحريم، وعثمان رضي الله عنه التحليل. وقول على أظهر لأن آية التحليل مخصوصة في غير ذلك ولقوله عليه الصلاة والسلام «ما اجتمع الحلال والحرام إلا غلب الحرام». ﴿إِلاَّ مَا قَدْ سَلَفَ﴾ استثناء من لازم المعنى، أو منقطع معناه لكن ما قد سلف مغفور لقوله: ﴿إِنَّ الله كَانَ غَفُوراً رَحِيماً ﴾ .

﴿ وَالْمُعْصَنَتُ مِنَ النِّسَاءِ إِلَّا مَا مَلَكَتْ أَيْمَنَكُمْ ۚ كِنَبَ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَأُحِلَ لَكُمْ مَّا وَرَآءَ ذَلِكُمْ أَن تَسْتَغُواْ بِأَمُولِكُمْ مُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَنفِحِينَ فَمَا اسْتَمْتَعْنُم بِهِ. مِنْهُنَّ فَنَاتُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ وَيِضَةً وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا تَرَضَكِيْتُم بِهِ. مِنْ بَعْدِ الْفَرِيضَةً إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلِيمًا صَكِيمًا اللّهِ ﴾.

﴿وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ النِّسَاءِ﴾ ذوات الأزواج، أحصنهن التزويج أو الأزواج. وقرأ الكسائي بكسر الصاد في جميع القرآن لأنهن أحصن فروجهن. ﴿إِلاَّ مَا مَلَكَتْ أَيْمانُكُمْ﴾ يريد ما ملكت أيمانكم من اللاتي سبين ولهن أزواج كفار فهن حلال للسابين، والنكاح مرتفع بالسبي لقول أبي سعيد رضي الله تعالى عنه: أصبنا سبايا يوم أوطاس ولهن أزواج كفار، فكرهنا أن نقع عليهن فسألنا النبي ﷺ، فنزلت الآية فاستحللناهن. وإياه عنى الفرزدق بقوله:

وَذَات حَلِيلٍ أَنْكَحَتْهَا رِمَاحُنَا حُلالٌ لِمَنْ يَبْنِي بِهَا لَمْ تُطَلِّقِ

وقال أبو حنيفة لو سبي الزوجان لم يرتفع النكاح ولم تحل للسابي. وإطلاق الآية والحديث حجة عليه. ﴿ كِتَابَ الله عَلَيْكُم ﴾ مصدر مؤكد، أي كتب الله عليكم تحريم هؤلاء كتاباً. وقرىء «كتب» الله بالجمع والرفع أي هذه فرائض الله عليكم «وكتب الله» بلفظ الفعل. ﴿ وَأُحِلُ لَكُم ﴾ عطف على الفعل المضمر الذي نصب كتاب الله وقرأ حمزة والكسائي وحفص عن عاصم على البناء للمفعول عطفاً على ﴿ حرمت ﴾ . ﴿ مَا وَرَاءَ ذَلِكُم ﴾ ما سوى المحرمات الثمان المذكورة. وخص عنه بالسنة ما في معنى المذكورات كسائر محرمات الرضاع، والجمع بين المرأة وعمتها وخالتها. ﴿ أَنْ تَنْتَغُوا بِأَمُوالِكُم مُحْصِنين غَيْرَ مُسَافِحِينَ ﴾ مفعول له والمعنى أحل لكم ما وراء ذلكم إزادة أن تبتغوا النساء بأموالكم بالصرف في مهورهن، أو أثمانهن في حال كونكم محصنين غير مسافحين، ويجوز أن لا يقدر مفعول تبتغوا وكأنه قيل إراده أن يضرفوا أمواكم محصنين غير مصافحين، ويجوز أن لا يقدر مفعول تبتغوا وكأنه قيل إراده أن يضرفوا أمواكم محصنين غير

مسافيحين أو بدل مما وراء ذلك بدل الاشتمال. واحتج به الحنفية على أن المهر لا بد وأن يكون مالاً. ولا حجة فيه. والإحصان العفة فإنها تحصين للنفس عن اللوم والعقاب، والسفاح الزنا من السفح وهو صب المني فإنه الغرض منه. ﴿فَمَا اسْتَمَتَعْتُمْ بِهِ مِنْهُنّ ﴾ فمن تمتعم به من المنكوحات، أو فما استمعتم به منهن من جماع أو عقد عليهن. ﴿فَرَيضَة ﴾ حال من الأجور بمعنى مفروضة، أو صفة مصدر محذوف أي إيتاء مفروضاً أو مصدر مؤكد. ﴿وَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا تُرَاضَيْتُمْ فِيمَا تُراضَيْتُمْ فِيمَا تُراضَيْتُمْ فِيمَا تُراضَيْتُمْ فِيمَا وَراقي، أو فيما تراضيا به من نفقة أو مقام أو فراق. وقيل: نزلت الآية في المتعة التي كانت ثلاثة أيام حين فتحت مكة ثم نسخت، لما روي أنه عليه الصلاة والسلام أباحها ثم أصبح يقول: «يا أيها الناس إني كنت أمرتكم بالاستمتاع من هذه النساء ألا إن الله حرم ذلك إلى يوم القيامة». وهي النكاح المؤقت بوقت معلوم سمي بها إذ الغرض منه مجرد الاستمتاع بالمرأة، أو تمتيعها بما تعطي. وجوزها ابن عباس رضي الله عنهما ثم رجع عنه. ﴿إِنَّ الله كَانَ عَلِيماً﴾ بالمصالح. ﴿حَكِيماً﴾ فيما شرع من الأحكام.

﴿ وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ مِنْكُمْ طَوْلاً ﴾ غنى واعتلاء وأصله الفضل والزيادة. ﴿ أَنْ يَنْكِحَ المُحْصَنَاتِ المُؤمِنَاتِ ﴾ في موضع النصب بطولاً. أو بفعل مقدر صفة له أي ومن لم يستطع منكم أن يعتلي نكاح المحصنات، أو من لم يستطع منكم غني يبلغ به نكاح المحصنات يعني الحرائر لقوله: ﴿فَمِمَّا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ مِنْ فَتَيَاتِكُم المُؤْمِنَاتِ﴾ يعني الإماء المؤمنات، فظاهر الآية حجة للشافعي رضي الله تعالى عنه في تحريم نكاح الأمة على من ملك ما يجعله صداق حرة، ومنع نكاح الأمة الكتابية مطلقاً. وأول أبو حنيفة رحمه الله تعالى طول المحصنات بأن يملك فراشهن، على أن النكاح هو الوطء وحمل قوله: ﴿من فتياتكم المؤمنات﴾ على الأفضل. كما حمل عليه في قوله: ﴿المحصنات المؤمنات﴾ ومن أصحابنا من حمله أيضاً على التقييد وجوز نكاح الأمة لمن قدر على الحرة الكتابية دون المؤمنة حذراً عن مخالطة الكفار وموالاتهم، والمحذور في نكاح الأمة رق الولد، وما فيه من المهانة ونقصان حق الزوج. ﴿وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِكُمْ﴾ فاكتفوا بظاهر الإيمان فإنه العالم بالسرائر ويتفاضل ما بينكم في الإيمان، فرب أمة تفضل الحرة فيه، ومن حقكم أن تعتبروا فضل الإِيمان لا فضل النسب، والمراد تأنيسهم بنكاح الإِماء ومنعهم عن الاستنكاف منه ويؤيده. ﴿بَغْضُكُم مِنْ بَعْض﴾ أنتم وأرقاؤكم متناسبون نسبكم من آدم ودينكم الإسلام. ﴿فَاتْكِحُوهُنَّ بِإِذْنِ أَهْلِهِنَّ﴾ يريد أربابهن واعتبار إذنهم مطلقاً لا إشعار له، على أن لهن أن يباشرن العقد بأنفسهم حتى يحتج به الحنفية. ﴿وَآتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ﴾ أي أدوا إليهن مهورهن بإذن أهلهن! فحذف ذلك لتقدم ذكره، أو إلى مواليهن فحذف المضاف للعلم بأن المهر للسيد لأنه عوض حقه فيجب أن يؤدي إليه، وقال مالك رضي الله عنه: المهر للأمة ذهاباً إلى الظاهر ﴿بالمَعْرُوفِ﴾ بغير مطل وإضرار ونقصان. ﴿مُحْصَنَاتِ﴾ عفائف. ﴿غَيْرَ مُسَافِحَاتِ﴾ غير مجاهرات بالسفاح. ﴿وَلاَ مُتَّخِذَاتِ أَخْدَانِ﴾ أخلاء في السر ﴿فَإِذَا أَحْصِنَّ﴾ بالتزويج. قرأ أبو بكر وحمزة بفتح الهمزة والصاد والباقون بضم الهمزة وكسر الصاد. ﴿فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةِ﴾ زنى. ﴿فَعَلَيْهِنَّ نِضْفُ مَا عَلَى المُحْصَنَاتِ﴾ يعني الحرائر. ﴿مِنَ العَذَابِ﴾ من الحد لقوله تعالى: ﴿وليشهد عذابهما طائفة من المؤمنين﴾ وهو يدل على أن حد العبد نصف حد الحر، وأنه لا يرجم لأن الرجم لا ينتصف. ﴿ ذَلِكَ ﴾ أي نكاح الإِماء. ﴿ لِمَنْ خَشِيَ الْعَنْتَ مِنْكُمْ ﴾ أي نكاح الإِماء. ﴿ لِمَنْ خَشِيَ الْعَنْتَ مِنْكُمْ ﴾ لمن خاف الوقوع في الزنى، وهو في الأصل انكسار العظم بعد الجبر، مستعار لكل مشقة وضرر ولا ضرر أعظم من مواقعه الإِثم بأفحش القبائح. وقيل: المراد به الحد وهذا شرط آخر لنكاح الإِماء. ﴿ وَالله عَنْ لَكُاحَ الإِماء متعففين خير لكم. قال عليه الصلاة والسلام «الحرائر صلاح البيت والإِماء هلاكه». ﴿ وَالله خَفُورٌ ﴾ لمن لم يصبر. ﴿ رَحيمٌ ﴾ بأن رخص له.

# ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ لِيُسَبَيِنَ لَكُمْ رَيْدِيكُمْ سُنَنَ الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلِيمُ حَرَيْدُ اللهِ اللهُ اللَّهِ عَلِيمُ حَرِيمُ اللَّهِ عَلَيمُ عَرَيْدُ اللهِ اللهُ عَلَيمُ عَلِيمُ حَرِيمُ اللَّهِ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلِيمُ عَرَيمُ اللَّهِ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلِيمُ عَرَيمُ اللَّهُ عَلِيمُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَي عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَل

﴿ يُرِيدُ الله لِيُبَيِّنَ لَكُمْ ﴾ ما تعبدكم به من الحلال والحرام، أو ما خفي عنكم من مصالحكم ومحاسن أعمالكم، وليبين مفعول يريد واللام زيدت لتأكيد معنى الاستقبال اللازم للإرادة كما في قول قيس بن سعد:

أَرَدْتُ لِـكَــنِــمَــا يَــغــلَــم الــنَّــاس أَنَّــهُ مَـــسَــرَاويــلُ قَــنِــسِ وَالــوُفُــودُ شُــهُــودُ

وقيل المفعول محذوف، وليبين مفعول له أي يريد الحق الأجله. ﴿وَيَهْدِيكُمْ سُنَنَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ﴾ مناهج من تقدمكم من أهل الرشد لتسلكوا طرقهم. ﴿وَيَتُوبَ عَلَيْكُمْ﴾ ويغفر لكم ذنوبكم، أو يرشدكم إلى ما يمنعكم عن المعاصي ويحثكم على التوبة، أو إلى ما يكون كفارة لسيئاتكم. ﴿وَاللهُ عَلِيمٌ﴾ بها ﴿حَكِيمُ﴾ في وضعها.

﴿ وَاللَّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ ٱلَّذِينَ يَتَمِعُونَ ٱلشَّهَوَاتِ أَن قِيلُواْ مَيْلًا عَظِيمًا ۞ يُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُخَفِّفَ عَنكُمْ وَخُلِقَ ٱلإِنسَانُ ضَعِيفًا ۞ .

﴿ وَالله يُرِيدُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْكُم ﴾ كرره للتأكيد والمبالغة. ﴿ وَيُرِيدُ الَّذِينَ يَتَبِعُونَ الشَّهَواتِ ﴾ يعني الفجرة فإن اتباع الشهوات الاثتمار لها، وأما المتعاطي لما سوغه الشرع منها دون غيره فهو متبع له في الحقيقة لا لها. وقيل: المجوس. وقيل: اليهود فإنهم يحلون الأخوات من الأب وبنات الأخ وبنات الأخت. ﴿ أَنْ تَمِيلُوا ﴾ عن الحق بموافقتهم على اتباع الشهوات واستحلال المحرمات. ﴿ مَنلاً عَظِيماً ﴾ بالإضافة إلى ميل من اقترف خطيئة على ندور غير مستحل لها.

﴿ يُرِيدُ الله أَنْ يُخَفِّفَ عَنْكُمْ ﴾ فلذلك شرع لكم الشرعة الحنيفية السمحة السهلة، ورخص لكم في المضايق كإحلال نكاح الأمة. ﴿ وَخُلِقَ الإِنْسانُ ضَعِيفاً ﴾ لا يصبر عن الشهوات ولا يتحمل مشاق الطاعات. وعن ابن عباس رضي الله تعالى عنهما: ثمان آيات في سورة النساء هن خير لهذه الأمة مما طلعت عليه الشمس وغربت هذه الثلاث: و ﴿ إِن تجتنبوا كبائر ما تنهون عنه ﴾، و ﴿ إِن الله لا يغفر أن يشرك به ﴾، و ﴿ إِن الله لا يظلم مثقال ذرة ﴾ ﴿ ومن يعمل سوءاً يجز به ﴾، ﴿ وما يفعل الله بعذابكم ﴾ .

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمُوالَكُم بَيْنَكُم بِأَلْبَطِلِّ إِلَّا أَن تَكُونَ يَجَكَرَةً عَن زَاضِ مِنكُمٌّ وَلَا نَقْتُلُوا أَنفُسَكُم إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴿ آَلُهُ اللَّهُ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴿ آَلُهُ ﴾.

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَأْكُلُوا أَمُوَالَكُمْ بِينَكُم بِالْبَاطِلِ﴾ بما لم يبحه الشرع كالغصب والربا والقمار. ﴿إِلاَّ اللهُ تَكُونَ تِجَارِة عَنْ تَرَاضِ غَيْر منهي عنه، أو اقصدوا أَنْ تَكُونَ تِجَارِة عَنْ تَرَاضِ مِنْكُمْ﴾ استثناء منقطع أي، ولكن كون تجارة عن تراض غير منهي عنه، أو اقصدوا كون تجارة. وعن تراض صفة لتجارة أي تجارة صادرة عن تراضي المتعاقدين، وتخصيص التجارة من الوجوه التي بها يحل تناول مال الغير، لأنها أغلب وأرفق لذوي المروءات، ويجوز أن يراد بها الانتقال مطلقاً. وقيل: المراد بالنهي المنع عن صرف المال فيما لا يرضاه الله. وبالتجارة صرفه فيما يرضاه. وقرأ الكوفيون وتجارة بالنصب على كان الناقصة وإضمار الإسم أي إلا أن تكون التجارة أو الجهة تجارة. ﴿وَلاَ تَقْتُلُوا النَّفُسَكُم بالبخع كما تفعله جهلة الهند، أو بإلقاء النفس إلى التهلكة. ويؤيده ما روي: أن عمرو بن العاص تأوله التيمم لخوف البرد فلم ينكر عليه النبي على أو بارتكاب ما يؤدي إلى قتلها. أو باقتراف ما يذللها ويرديها فإنه القتل الحقيقي للنفس. وقيل المراد بالأنفس من كان من أهل دينهم، فإن المؤمنين كنفس واحدة. جمع في التوصية بين حفظ النفس والمال الذي هو شقيقها من حيث إنه سبب قوامها استبقاء لهم ريثما تستكمل النفوس، وتستوفي فضائلها رأفة بهم ورحمة كما أشار إليه بقوله: ﴿إنَّ الله كَانَ بِكُمْ رَحِيماً ﴾ أي أمر ما أمر ونهى عما نهى لفرط رحمته عليكم. وقيل: معناه إنه كان بكم يا أمة محمد رحيماً لما أمر بني إسرائيل بقتل الأنفس ونهاكم عنه.

## ﴿ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ عُدُوَنَـٰنَا وَظُلْمًا فَسَوْفَ نُصّلِيهِ نَارًا ۚ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرًا ۞﴾.

﴿وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ﴾ إشارة إلى القتل، أو ما سبق من المحرمات. ﴿عُدُواناً وَظُلْماً﴾ إفراطاً في التجاوز عن الحق وإتياناً بما لا يستحقه. وقيل أراد بالعدوان التعدي على الغير، وبالظلم ظلم النفس بتعريضها للعقاب. ﴿فَسَوْفَ نُصْلِيهِ قَاراً﴾ ندخله إياها. وقرىء بالتشديد من صلى، وبفتح النون من صلاه يصليه. ومنه شاة مصلية، ويصليه بالياء والضمير لله تعالى أو لذلك من حيث إنه سبب الصلي. ﴿وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى الله يَسِيراً﴾ لا عسر فيه ولا صارف عنه.

﴿ إِن تَجْتَـنِبُواْ كَبَآيِرَ مَا نُنْهَوْنَ عَنْـهُ نُكَفِّرْ عَنكُمْ سَيِّعَانِكُمْ وَلَدْخِلْكُم مُدْخَلًا كَرِيمًا ١٠٠٠ ﴿

﴿ إِنْ تَجْتَنِبُوا كَبَائِرَ مَا تُنْهَونَ عَنْهُ ﴾ كبائر الذنوب التي نهاكم الله ورسوله عنها، وقرىء «كبير» على إرادة الجنس. ﴿ نُكَفِّرُ عَنْكُمْ سِيئَاتِكُمْ ﴾ نغفر لكم صغائركم ونمحها عنكم.

واختلف في الكبائر، والأقرب أن الكبيرة كل ذنب رتب الشارع عليه حداً أو صرح بالوعيد فيه. وقيل ما علم حرمته بقاطع. وعن النبي على «أنها سبع: الإشراك بالله، وقتل النفس التي حرم الله، وقذف المحصنة، وأكل مال اليتيم، والربا، والفرار من الزحف، وعقوق الوالدين». وعن ابن عباس رضي الله تعالى عنهما: (الكبائر إلى سبعمائة أقرب منها إلى سبع). وقيل أراد ههنا أنواع الشرك لقوله: ﴿إن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ﴾ وقيل صغر الذنوب وكبرها بالإضافة إلى ما فوقها وما تحتها، فأكبر الكبائر الشرك وأصغر الصغائر حديث النفس وبينهما وسائط يصدق عليها الأمران، فمن عن له أمران منها ودعت نفسه إليهما بحيث لا يتمالك فكفها عن أكبرهما كفر عنه ما ارتكبه لما استحق من الثواب على اجتناب الأكبر. ولعل هذا مما يتفاوت باعتبار الأشخاص والأحوال، ألا ترى أنه تعالى عاتب نبيه عليه الصلاة والسلام في كثير من خطراته التي لم تعد على غيره خطيئة فضلاً عن أن يؤاخذه عليها. ﴿وَنُدُخِلُكُمْ مُدْخَلاً كَرِيماً وما وعد من الثواب، أو إدخالاً مع كرامة. وقرأ نافع هنا وفي الحج بفتح الميم وهو أيضاً يحتمل المكان والمصدر.

﴿ وَلَا تَنَمَنَّوْاْ مَا فَضَلَ اللَّهُ بِهِ. بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضُ لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا أَكْنَسَبُواْ وَلِلنِّسَآءِ نَصِيبٌ مِّمَا أَكْنَسَبُواْ وَلِلنِّسَآءِ نَصِيبٌ مِّمَا أَكُنْسَبُواْ وَلَلنِّسَآءِ نَصِيبٌ مِّمَا أَكُنْسَبُواْ اللَّهَ مِن فَضَلِهُ ۚ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴿ إِنَّ اللَّهَ عَالِمَ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَمُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلْمَا عَلَا عَلَا عَلَاكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا اللّهُ عَلَى اللّهُ ع

﴿ وَلاَ تَتَمَنُّوا مَا فَضَّل الله بِهِ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ ﴾ من الأمور الدنيوية كالجاه والمال، فلعل عدمه خير والمقتضي للمنع كونه ذريعة إلى التحاسد والتعادي، معربة عن عدم الرضا بما قسم الله له، وأنه تشه لحصول

الشيء له من غير طلب وهو مذموم، لأن تمني ما لم يقدر له معارضة لحكمة القدر، وتمني ما قدر له بكسب بطالة وتضييع حظ، وتمني ما قدر له بغير كسب ضائع ومحال. ﴿لِلرَّجَالِ نَصِيبٌ مِمَّا الْحُتَسَبُوا وَلِلنَسَاءِ نَصِيبٌ بسبب ما اكتسب ومن أجله، فاطلبوا ومَمَّا الْحُتَسَبنَ بيان لذلك أي لكل من الرجال والنساء فضل ونصيب بسبب ما اكتسب ومن أجله، فاطلبوا الفضل من الله تعالى بالعمل لا بالحسد، والتمني كما قال عليه الصلاة والسلام «ليس الإيمان بالتمني». وقيل المراد نصيب الميراث وتفضيل الورثة بعضهم على بعض فيه، وجعل ما قسم لكل منهم على حسب ما عرف من حاله الموجبة للزيادة والنقص كالمكتسب له. ﴿وَاسْأَلُوا الله مِنْ فَضْلِهِ ﴾ أي لا تتمنوا ما للناس واسألوا الله من فضله من خزائنه التي لا تنفذ. وهو يدل على أن المنهي عنه هو الحسد، أو لا تتمنوا واسألوا الله من فضله بما يقربه ويسوقه إليكم. وقرأ ابن كثير والكسائي ﴿وسلوا الله من فضله وسلهم فسل الذين وشبهه إذا كان أمراً عواجهاً به، وقبل السين واو أو فاء بغير همز وحمزة في الوقف على أصله والباقون بالهمز. ﴿إِنَّ الله كَانَ بِكُلِ مَنْ وَلَا اللهُ عَلَى أَلهُ عَلَى أَلهُ عَلَى أَلهُ عَلَى أَلهُ اللهُ عَلَى أَلهُ اللهُ عَلَى أَلهُ اللهُ عَلَى أَلهُ عَلَى أَلْ أَلهُ عَلَى أَلهُ عَلَى أَلهُ عَلَى أَلهُ عَلَى أَلهُ اللهُ عَلَى أَلهُ عَلْ إنسان فيفضل عن علم وتبيان. روي (أن أم سلمة قالت: يا رسول الله يغزو الرجال ولا نغزو وإنما لنا نصف الميراث ليتنا كنا رجالاً) فنزلت.

﴿ وَلِكُلِّ جَعَلْنَا مَوَلِي مِمَّا تَرَكَ ٱلْوَلِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونُ وَٱلَّذِينَ عَقَدَتَ أَيْمَنُكُمْ فَعَاتُوهُمْ نَصِيبَهُمْ ۖ إِنَّ اللَّهِ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدًا ﴿ إِنَّ الْمُؤْتُونُ وَٱلَّذِينَ عَقَدَتَ أَيْمَنُكُمْ فَعَاتُوهُمْ نَصِيبَهُمْ ۖ إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدًا ﴿ إِنَّ الْمُؤْتُونُ وَٱلَّذِينَ عَقَدَتَ أَيْمَنُكُمْ فَعَاتُوهُمْ نَصِيبَهُمْ ۖ إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدًا ﴿ إِنَّهُ إِنَّا أَنْوَالِدَانِ وَالْأَقْرُبُونُ أَلَا لِينَا عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَيْ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَيْ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَيْكُمْ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَيْ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَيْ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَيْكُمْ عَلَيْمُ عَلَىٰ عَلَيْمُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَىٰ عَلَيْمَ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَيْمُ عَلَىٰ عَلَيْمِ عَلَىٰ عَلَيْمَ عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَ

﴿وَلِكُلِ جَمَلْنَا مَوالِيَ مِمّا تَرَكَ الوَالِدَانِ وَالأَقْرَبُونَ﴾ أي ولكل تركة جعلنا وراثاً يلونها ويحرزونها، ومما ترك بيان لكل مع الفصل بالعامل. أو لكل ميت جعلنا وراثاً مما ترك على أن من صلة موالي. لأنه في معنى الوارث، وفي ترك ضمير كل والوالدان والأقربون استئناف مفسر للموالي، وفيه خروج الأولاد فإن الأقربون لا يتناولهم كما لا يتناول الوالدين، أو لكل قوم جعلناهم موالي حظ مما ترك الوالدان والأقربون، على أن جعلنا موالي صفة كل والراجع إليه محذوف على هذا فالجملة من مبتدأ وخبر. ﴿وَالَّذِينَ عَقَدَتُ أَيْمَاتُكُم ﴾ موالي الموالاة، كان الحليف يورث السدس من مال حليفه فنسخ بقوله: ﴿وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض ﴾ وعن أبي حنيفة رحمه الله تعالى: لو أسلم رجل على يد رجل وتعاقد على أن يتعاقلا ويتوارثا صح وورث. أو الأزواج على أن العقد عقد النكاح وهو مبتدأ ضمن معنى الشرط وخبره. ﴿وَالَهُمُ مُنْصِيبُهُم ﴾ أو منصوب بمضمر يفسره ما بعده كقولك: زيداً فاضربه، أو معطوف على الوالدان، وقوله فاتوهم جملة مسببة عن الجملة المتقدمة مؤكدة لها، والضمير للموالي. وقرأ الكوفيون ﴿عقدت بمعنى عقدت عهودهم إيمانكم فحذف العهود وأقيم الضمير المضاف إليه مقامه ثم حذف كما حذف في القراءة الأخرى. ﴿إِنَّ اللهُ كَانَ عَلَى فحذف العهود وأقيم الضمير المضاف إليه مقامه ثم حذف كما حذف في القراءة الأخرى. ﴿إِنَّ اللهُ كَانَ عَلَى فحذف المهود وأقيم الضمير على منع نصيبهم.

﴿ الرِّبَالُ قَوَّمُوكَ عَلَى النِّسَاءِ بِمَا فَضَكَلَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ وَبِمَا أَنفَقُوا مِن أَمَوَالِهِمُّ فَالْفَكُلْلِحَثُ قَلَيْنَتُ حَلْفِظُنَتُ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ اللَّهُ وَالَّنِي تَخَافُونَ نَشُوزَهُ كَ فَعِظُوهُ كَ وَالْهَجُرُوهُنَّ فِي الْمَضَاجِعِ وَاضْرِيُوهُنَّ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلَا نَبْغُوا عَلَيْهِنَ سَكِيلًا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيًّا كَيْرًا فَيْهَا ﴾.

﴿الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ﴾ يقومون عليهن قيام الولاة على الرعية، وعلل ذلك بأمرين وهبي وكسبي فقال: ﴿يِمَا فَضَلَ الله بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ﴾ بسبب تفضيله تعالى الرجال على النساء بكمال العقل وحسن التدبير، ومزيد القوة في الأعمال والطاعات، ولذلك خصوا بالنبوة والإمامة والولاية وإقامة الشعائر، والشهادة في مجامع القضايا، ووجوب الجهاد والجمعة ونحوها، والتعصيب وزيادة السهم في الميراث والاستبداد بالفراق. ﴿وَيِمَا أَنْفَقُوا مِنْ أَمْوَالِهِمْ ﴾ في نكاحهن كالمهر والنفقة. روي (أن سعد بن الربيع أحد نقباء الأنصار نشزت عليه امرأته حبيبة بنت زيد بن أبي زهير، فلطمها فانطلق بها أبوها إلى رسول الله على فقال

رسول الله على: لتقتص منه، فنزلت فقال عليه الصلاة والسلام: «أردنا أمراً وأراد الله أمراً والذي أراد الله خير». ﴿ فَالصَّالِحَاتُ قَائِنَاتُ ﴾ مطيعات لله قائمات بحقوق الأزواج. ﴿ حَافِظَاتُ لِلغَيبِ ﴾ لمواجب الغيب أي يحفظن في غيبة الأزواج ما يجب حفظه في النفس والمال، وعنه عليه الصلاة والسلام: «خير النساء امرأة إن نظرت إليها سرتك، وإن أمرتها أطاعتك، وإن غبت عنها حفظتك في مالها ونفسها». وتلا الآية. وقيل لأسرارهم. ﴿ مِنَا حَفِظَ الله ﴾ بحفظ الله إياهن بالأمر على حفظ الغيب والحث عليه بالوعد والوعيد والتوفيق له، أو بالذي حفظه الله لهن عليهم من المهر والنفقة والقيام بحفظهن والذب عنهن. وقرىء ﴿ ما حفظ الله بالنصب على أن ما موصولة فإنها لو كانت مصدرية لم يكن لحفظ فاعل، والمعنى بالأمر الذي حفظ حق الله وطاعته وهو التعفف والشفقة على الرجال. ﴿ واللاتي تخافُونَ نُشُوزَهُنَ ﴾ عصيانهن وترفعهن عن مطاوعة الأزواج من النشز. ﴿ فَهِطُوهُنَ وَالْمَ وَلَهُ عَلَى المَضَاجِع ﴾ في المراقد فلا تدخلوهن تحت اللحف، أو لا تباشروهن فيكون كناية عن الجماع. وقيل المضاجع المبايت أي لا تباينوهن ﴿ وَاضْرِبُوهُنَ ﴾ يعني ضرباً غير مبرح ولا شائن، والأمور الثلاثة مرتبة ينبغي أن يتدرج فيها. ﴿ فَإِنْ أَطَعَنَكُمْ فَلاَ تَبْغُوا عَلَيْهِنَ سَبِيلا ﴾ بالتوبيخ مبرح ولا شائن، والأمور الثلاثة مرتبة ينبغي أن يتدرج فيها. ﴿ فَإِنْ أَطَعَنَكُمْ فَلا تَبْغُوا عَلَيْهِنَ سَبِيلا ﴾ بالتوبيخ مبرح ولا شائن، والأمور الثلاثة مرتبة ينبغي أن يتدرج فيها. ﴿ فَإِنْ أَطَعَنَكُمْ فَلاَ تَبْغُوا عَلَيْهِنَ سَبِيلا ﴾ بالتوبيخ والإيناء ، والمعنى فأزيلوا عنهن التعرض واجعلوا ما كان منهن كأن لم يكن فإن التائب من الذنب كمن لا وذب له ﴿ إِنَّ الله كَانَ عَلِيهُ وَالله عَلَى من تحت أيديكم ، أو أنه على علو شأنه ونتوب عليكم فأنتم أحق بالعفو عن أزواجكم ، أو أنه يتعالى ويتكبر أن يظلم أحداً أو ينقص حقه .

﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَٱبْعَثُوا حَكَمًا مِنْ أَهْلِهِ، وَحَكَمًا مِنْ أَهْلِهَأَ إِن يُرِيدَآ إِصْلَكَا يُوَفِّقِ اللَّهُ بَيْنَهُمَأُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا خَبِيرًا ﴿ ۞ ﴾.

﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِما ﴾ خلافاً بين المرأة وزوجها، أضمرهما وإن لم يجر ذكرهما لجرى ما يدل عليهما وإضافة الشقاق إلى الظرف إما لإجرائه مجرى المفعول به كقوله: يَا سَارِقَ اللَّيلَةَ أَهْلَ الدَّارِ. أو لفاعل كقولهم نهارك صائم. ﴿ فَابْعَثُوا حَكَماً مِنَ أَهْلِهِ وَحَكَماً مِنْ أَهْلِها ﴾ فابعثوا أيها الحكام متى اشتبه عليكم حالهما لتبين الأمر أو إصلاح ذات البين، رجلاً وسطاً يصلح للحكومة والإصلاح من أهله وآخر من أهلها، فإن الأقارب أعرف ببواطن الأحوال وأطلب للصلاح، وهذا على وجه الاستحباب فلو نصبا من الأجانب جاز. وقيل الخطاب للأزواج والزوجات، واستدل به على جواز التحكيم، والأظهر أن النصب لإصلاح ذات البين أو لتبيين الأمر ولا يليان الجمع والتفريق إلا بإذن الزوجين، وقال مالك لهما أن يتخالعا إن وجدا الصلاح فيه. ﴿إِنْ يُرِيدا إِصْلاحاً يُوفِّقِ الله بَيْنَهُما ﴾ الضمير الأول للحكمين والثاني للزوجين، أي إن قصدا الإصلاح يوفق الله بينهما الألفة أوقع الله بينهما الألفة وقي كلاهما للحكمين أي إن قصدا الإصلاح يوفق الله بينهما الألفة والوفاق، وفيه تنبيه على أن من أصلح نيته فيما يتحراه أصلح الله مبتغاه. ﴿إِنَّ الله كَانَ عَلِيماً خَبِيراً ﴾ بالظواهر والبواطن، فيعلم كيف يرفع الشقاق ويوقع الوفاق.

﴿وَاخْبُدُوا اللهُ وَلاَ تُشْرِكُوا بِهِ شَيئاً﴾ صنماً أو غيره، أو شيئاً من الإشراك جلياً أو خفياً ﴿وَبالُوالِدَيْنِ إِحْسَاناً﴾ وأحسنوا بهما إحساناً. ﴿وَبِذِي القُرْبَى﴾ وبصاحب القرابة. ﴿وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَالجَارِ ذِي القُرْبَى﴾ أي الذي قرب جواره، وقيل الذي له الجوار قرب واتصال بسبب أو دين، وقرىء بالنصب على الاختصاص تعظيماً لحقه، ﴿وَالْجَارِ الْجُنْبِ﴾ البعيد، أو الذي لا قرابة له، وعنه عليه الصلاة والسلام: «الجيران ثلاثة، فجار له ثلاث حقوق: حق الجوار، وحق القرابة، وحق الإسلام، وجار له حقان: حق الجوار وحق الإسلام، وجار له حقان: حق الجوار وهو المشرك من أهل الكتاب». ﴿وَالصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ﴾ الرفيق في أمر حسن كتعلم وتصرف وصناعة وسفر، فإنه صحبك وحصل بجنبك، وقيل المرأة، ﴿وابن السبيلِ﴾ المسافر أو الضعيف، ﴿وَمَا مَلَكَتُ أَيْمَانُكُمُ ﴾ العبيد والإماء. ﴿إِنَّ الله لاَ يُحبُ منْ كَانَ مُختَالاً متكبراً يأنف عن أقاربه وجيرانه وأصحابه ولا يلتفت إليهم، ﴿فَخُوراً عَلَيهم،

﴿ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبُخَلِ وَيَحْتُمُونَ مَا ءَاتَنهُمُ اللَّهُ مِن فَضَالِمِ، وَأَعْتَدُنَا لِلسَّابُ مَا تَنهُمُ اللَّهُ مِن فَضَالِمِ، وَأَعْتَدُنَا لِلسَّابُ مَهِينًا لِإِنَّا ﴾.

﴿الَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالبُخْلِ﴾ بدل من قوله من كان، أو نصب على الذم أو رفع عليه أي هم الذين، أو مبتدأ خبره محذوف تقديره الذين يبخلون بما منحوا به ويأمرون الناس بالبخل به. وقرأ حمزة والكسائي ههنا وفي «الحديد» ﴿بالبخل﴾ بفتح الحرفين وهي لغة. ﴿وَيَكْتُمُونَ مَا آتَاهُمُ الله مِنْ فَضَلِهِ الغنى والمحلم فهم أحقاء بكل ملامة. ﴿وَأَعْتَدُنَا لِلكَافِرِينَ عَذَاباً مُهِيناً ﴾ وضع الظاهر فيه موضع المضمر إشعاراً بأن من هذا شأنه فهو كافر لنعمة الله، ومن كان كافراً لنعمة الله فله عذاب يهينه كما أهان النعمة بالبخل والإخفاء. والآية نزلت في طائفة من اليهود كانوا يقولون للأنصار تنصيحاً: لا تنفقوا أموالكم فإنا نخشى عليكم الفقر. وقيل في الذين كتموا صفة محمد ﷺ.

﴿وَالَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ رِثَآءَ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْآخِرِِّ وَمَن يَكُنِ الشَّيْطَانُ لَهُ قَرِيْنَا هَسَآءَ قَرِيْنَا ۞﴾.

﴿وَالَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهِمْ رِبّاءَ النّاسِ عطف على الذين يبخلون، أو الكافرين. وإنما شاركهم في الذم والوعيد لأن البخل والسرف الذي هو الإنفاق لا على من ينبغي من حيث إنهما طرفا إفراط وتفريط سواء في القبح واستجلاب الذم، أو مبتدأ خبره محذوف مدلول عليه بقوله: ﴿ومن يكن الشيطان له قريناً ﴾. ﴿وَلاَ يُؤْمِنُونَ بالله وَلاَ بِاليَوْمِ الآخِرِ له ليتحروا بالإنفاق مراضيه وثوابه وهم مشركو مكة. وقيل هم المنافقون. ﴿وَمَنْ يُخْمِنُونَ بِاللهِ وَلَّمَ اللَّهِ اللَّهِ على أن الشيطان قرنهم فحملهم على ذلك وزينة لهم كقوله تعالى: ﴿ وَلَا المبدرين كانوا إخوان الشياطين ﴾. والمراد إبليس وأعوانه الداخلة والخارجة، ويجوز أن يكون وعيداً لهم بأن يقرن بهم الشيطان في النار.

﴿ وَمَاذَا عَلَيْهِمْ لَوْ مَامَنُواْ بِأَلَنَّهِ وَٱلْبَوْمِ ٱلْآخِرِ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقَهُمُ ٱللَّهُ وَكَانَ ٱللَّهُ بِهِمْ عَلِيمًا ﴿ ﴾.

﴿وَمَاذَا عَلَيْهِمْ لَوْ آمَنُوا بِالله واليَوْمِ الآخِرِ وأَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقَهُمُ الله ﴾ أي وما الذي عليهم، أو أي تبعة تحيق بهم بسبب الإيمان والإنفاق في سبيل الله، وهو توبيخ لهم على الجهل بمكان المنفعة والاعتقاد في الشيء على خلاف ما هو عليه، وتحريض على الفكر لطلب الجواب لعله يؤدي بهم إلى العلم بما فيه من الفوائد الجليلة، والعوائد الجميلة، وتنبيه على أن المدعو إلى أمر لا ضرر فيه ينبغي أن يجيب إليه احتياطاً، فكيف إذا الجليلة، وإنما قَدَّمَ الإيمان ها هنا وأخَرَهُ في الآية الأخرى لأن القصد بذكره إلى التخصيص ها هنا والتعليل ثم ﴿وَكَانَ الله بهمْ عَلِيماً ﴾ وعيد لهم.

## ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةً وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَلعِفْهَا وَيُؤْتِ مِن لَدُنَّهُ أَجْرًا عَظِيمًا ۞﴾.

﴿إِنَّ الله لاَ يَظْلِمُ مِثْقَالَ فَرَةَ ﴾ لا ينقص من الأجر ولا يزيد في العقاب أصغر شيء كالذرة، وهي النملة الصغيرة. ويقال لكل جزء من أجزاء الهباء، والمثقال مفعال من الثقل، وفي ذكره إيماء إلى أنه وإن صغر قدره عظم جزاؤه. ﴿وَإِنْ تَكُ حَسَنة ﴾ وإن يكن مثقال الذرة حسنة وأنَّتَ الضمير لتأنيث الخبر، أو لإضافة المثقال إلى مؤنث. وحذف النون من غير قياس تشبيها بحروف العلة. وقرأ ابن كثير ونافع ﴿حسنة ﴾ بالرفع على كان التامة. ﴿يَضَاعِفْهَا ﴾ يضاعف ثوابها وقرأ ابن كثير وابن عامر ويعقوب يضعفها وكلاهما بمعنى. ﴿وَيُوْتِ مِنْ لَدُنْهُ ﴾ ويعط صاحبها من عنده على سبيل التفضل زائداً على ما وعد في مقابلة العمل ﴿أَجْراً عَظِيماً ﴾ عطاء جزيلاً، وإنما سماه أجراً لأنه تابع للأجر مزيد عليه.

﴿ فَكَيْفَ إِذَا حِشْنَا مِن كُلِّ أُمَّتِم بِشَهِيدِ وَجِشْنَا بِكَ عَلَىٰ هَتَوُلَآءٍ شَهِيدًا ۞ يَوْمَهِذِ بَوَدُّ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَعَصَوُا الرَّسُولَ لَوْ نُسَوَّىٰ بِهِمُ الْأَرْضُ وَلَا يَكْنُنُونَ اللّهَ حَدِيثًا ۞﴾.

﴿ فَكَينَ ﴾ أي فكيف حال هؤلاء الكفرة من اليهود والنصارى وغيرهم؟. ﴿ إِذَا جِثْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ ﴾ يعني نبيهم يشهد على فساد عقائدهم وقبح أعمالهم، والعامل في الظرف مضمون المبتدأ والخبر من هول الأمر وتعظيم الشأن. ﴿ وَجِثْنَا بِكَ ﴾ يا محمد. ﴿ عَلَى هَوْلاءِ شَهِيداً ﴾ تشهد على صدق هؤلاء الشهداء لعلمك بعقائدهم، واستجماع شرعك مجامع قواعدهم، وقيل هؤلاء إشارة إلى الكفرة المستفهم عن حالهم، وقيل إلى المؤمنين كقوله تعالى: ﴿ لتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيداً ﴾.

﴿يَوْمَعْذِ يَوَدُّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَعَصَوُا الرَّسُولَ لَوْ تُسَوَّى بِهِمُ الأَرْضُ ﴾ بيان لحالهم حينئذ، أي يود الذين جمعوا بين الكفر وعصيان الأمر، أو الكفرة والعصاة في ذلك الوقت أن يدفنوا فتسوى بهم الأرض كالموتى، أو لم يبعثوا أو لم يبعثوا أو لم يخلقوا وكانوا هم والأرض سواء. ﴿وَلاَ يَكْتُمُونَ الله حَدِيثاً ﴾ ولا يقدرون على كتمانه لأن جوارحهم تشهد عليهم. وقيل الواو للحال أي يودون أن تسوى بهم الأرض وحالهم أنهم لا يكتمون من الله حديثاً ولا يكذبونه بقولهم ﴿والله ربنا ما كنا مشركين ﴾ إذ روي: أنهم إذا قالوا ذلك ختم الله على أفواههم فتشهد عليهم جوارحهم، فيشتد الأمر عليهم فيتمنون أن تسوى بهم الأرض. وقرأ نافع وابن عامر ﴿تسوى بهم على حذف التاء الثانية بهم ﴾ على أن أصله تتسوى فأدغمت التاء في السين. وقرأ حمزة والكسائي ﴿تسوى﴾ على حذف التاء الثانية يقال سويته فتسوى.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَقَرَبُوا ٱلفَكَلُوةَ وَٱشْرَ شُكَرَىٰ حَتَى تَعَلَمُوا مَا نَقُولُونَ وَلَا جُنُبًا إِلَا عَابِي سَبِيلٍ حَتَّى تَغْنَسِلُواْ وَإِن كُنُهُم مِّمْهَىٰٓ أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَانَهُ أَحَدُّ مِنكُم مِّنَ ٱلْغَالِهِ أَوْ لَنَمَسُهُمُ ٱلنِسَاءَ فَلَمْ يَجِدُوا مَانَهُ فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا فَأَمْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَآيَدِيكُمُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَفُواً غَفُورًا ﴿ إِنْ اللَّهَ كَانَ عَفُواً غَفُورًا ﴿ إِنْ اللَّهَ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ كَانَ عَفُواً غَفُورًا ﴿ اللَّهِ ﴾ .

﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَقْرَبُوا الصَّلاةَ وَأَنتُمْ سُكَارَى حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ ﴾ أي لا تقوموا إليها وأنتم سكارى من نحو نوم أو خمر حتى تنتهوا وتعلموا ما تقولون في صلاتكم. روي (أن عبد الرحمن بن عوف رضي الله تعالى عنه صنع مأدبة ودعا نفراً من الصحابة. حين كانت الخمر مباحة فأكلوا وشربوا حتى ثملوا، وجاء وقت صلاة المغرب فتقدم أحدهم ليصلي بهم فقرأ: أعبد ما تعبدون). فنزلت. وقيل أراد بالصلاة مواضعها وهي المساجد وليس المراد منه نهي السكران عن قربان الصلاة، وإنما المراد النهي عن الإفراط في الشرب، والسكر من السكر وهو السد. وقرىء «سكارى» بالفتح وسكرى على أنه جمع كهلكى. أو مفرد بمعنى وأنتم قوم سكرى، أو جماعة سكرى وسكرى كحبلى على أنها صفة للجماعة. ﴿وَلاَ جُنُباً﴾ عطف على بمعنى وأنتم قوم سكرى، أو جماعة سكرى وسكرى كحبلى على أنها صفة للجماعة.

قوله ﴿وأنتم سكارى﴾ إذ الجملة في موضع النصب على الحال، والجنب الذي أصابته الجنابة، يستوي فيه المذكر والمؤنث والواحد والجمع، لأنه يجرى مجرى المصدر. ﴿إِلاَّ عَابِرِي سَبِيلِ﴾ متعلق بقوله ﴿ولا جنباً ﴾، استثناء من أعم الأحوال أي لا تقربوا الصلاة جنباً في عامة الأحوال إلا في السفر وذلك إذا لم يجد الماء وتيمم، ويشهد له تعقيبه بذكر التيمم، أو صفة لقوله ﴿جنباً﴾ أي جنباً غير عابري سبيل. وفيه دليل على أن التيمم لا يرفع الحدث. ومن فسر الصلاة بمواضعها فسر عابري سبيل بالمجتازين فيها، وجوز الجنب عبور المسجد. وبه قال الشافعي رضي الله عنه. وقال أبو حنيفة رضى الله تعالى عنه: لا يجوز له المرور في المسجد إلا إذا كان فيه الماء أو الطريق. ﴿حَتَّى تَغْتَسِلُوا﴾ غاية النهي عن القربان حال الجنابة، وفي الآية تنبيه على أن المصلي ينبغي أن يتحرز عما يلهيه ويشغل قلبه، ويزكى نفسه عما يجب تطهيرها عنه. ﴿وَإِنْ كُنْتُمْ مَرضَى﴾ مرضاً يخاف معه من استعمال الماء، فإن الواجد كالفاقد. أو مرضاً يمنعه عن الوصول إليه. ﴿أَوْ عَلَى سَفَرِ﴾ لا تجدونه فيه. ﴿أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنَ الغَائِطِ﴾ فأحدث بخروج الخارج من أحد السبيلين، وأصل الغائط المكان المطمئن من الأرض. ﴿أَوْ لاَمَسْتُمْ النِّسَاءَ﴾ أو ماسستم بشرتهن ببشرتكم، وبه استدل الشافعي على أن اللمس ينقض الوضوء. وقيل: أو جامعتموهن. وقرأ حمزة والكسائي هنا وفي المائدة «لمستم»، واستعماله كناية عن الجماع أقل من الملامسة. ﴿فلم تجدُوا مَاهَ﴾ فلم تتمكنوا من استعماله، إذ الممنوع عنه كالمفقود. ووجه هذا التقسيم أن المترخص بالتيمم إما محدث أو جنب، والحالة المقتضية له في غالب الأمر مرض أو سفر. والجنب لما سبق ذكره اقتصر على بيان حاله والمحدث لما لم يجر ذكره ذكر من أسبابه ما يحدث بالذات وما يحدث بالعرض، واستغنى عن تفصيل أحواله بتفصيل حال الجنب وبيان العذر مجملاً فكأنه قيل: وإن كنتم جنباً مرضى أو على سفر أو محدثين جئتم من الغائط أو لامستم النساء فلم تجدوا ماء ﴿فَتَيَمَّمُوا صَعِيداً طَيْباً فَامْسَحُو بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ﴾. أي فتعمدوا شيئاً من وجه الأرض طاهراً. ولذلك قالت الحنفية: لو ضرب المتيمم يده على حجر صلد ومسح به أجزأه. وقال أصحابنا لا بد من أن يعلق باليد شيء من التراب لقوله تعالى في المائدة ﴿فامسحوا بوجوهكم وأيديكم منه﴾ أي بعضه، وجعل من لابتداء الغاية تعسف إذ لا يفهم من نحو ذلك إلا التبعيض، واليد اسم للعضو إلى المنكب، وما روي أنه عليه الصلاة والسلام تيمم ومسح يديه إلى مرفقيه، والقياس على الوضوء دليل على أن المراد ها هنا ﴿وأيديكم إلى المرافق﴾. ﴿إِنَّ الله كَانَ عَفُواً غَفُوراً﴾ فلذلك يسر الأمر عليكم ورخص لكم.

﴿ أَلَمْ نَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِئَابِ يَشْتَرُونَ ٱلضَّلَلَةَ وَيُرِيدُونَ أَن تَضِلُوا ٱلسَّيِيلَ ﴿ وَاللَّهُ أَعْلَمُ إِلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ أَعْلَمُ إِلَّهُ وَلِيَّا وَكَفَى بِاللَّهِ نَصِيرًا ﴿ ﴾ .

﴿ أَلَمْ تَوَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا﴾ من رؤية البصر أي ألم تنظر إليهم، أو القلب. وعدي بإلى لتضمن معنى الانتهاء. ﴿ نَصِيباً مِنَ الكِتَابِ ﴾ حظاً يسيراً من علم التوراة لأن المراد أحبار اليهود. ﴿ يَشْتَرُونَ الضَّلالَةَ ﴾ يختارونها على الهدى، أو يستبدلونها به بعد تمكنهم منه، أو حصوله لهم بإنكار نبوة محمد ﷺ. وقيل: يأخذون الرشى ويحرفون التوراة. ﴿ وَيُرِيدُونَ أَنْ تَضِلُوا ﴾ أيها المؤمنون. ﴿ السبِيلَ ﴾ سبيل الحق.

﴿وَاللهُ أَعْلَمُ﴾ منكم. ﴿بِأَعْدَائِكُمْ﴾ وقد أخبركم بعداوة هؤلاء وما يريدون بكم فاحذروهم. ﴿وَكَفَى بِاللهُ وَلِياً﴾ يلي أمركم. ﴿وَكَفَى بِاللهُ نَصِيراً﴾ يعينكم فثقوا عليه واكتفوا به عن غيره. والباء تزاد في فاعل كفى لتوكيد الاتصال الإِضافي.

﴿ مِّنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ يُحَرِّفُونَ ٱلْكِلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ، وَيَقُولُونَ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَٱسْمَعْ غَيْرَ مُسْمَعِ وَرَعِنَا لَيَّأً

بِٱلْسِنَنِهِمْ وَطَعْنَا فِي ٱلدِّينِّ وَلَوْ أَنَّهُمْ قَالُوا سَمِمْنَا وَأَطَعْنَا وَاشْمَعْ وَانْظُرْنَا لَكَانَ خَيْرًا لَمُشَمْ وَأَقْوَمَ وَلَكِن لَعَنَهُمُ اللّهُ بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قِلِيلَا ﴿ إِنَّهُ ﴾ .

﴿مِنَ الَّذِينَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ ﴾ بيان للذين اوتوا نصيباً فإنه يحتملهم وغيرهم، وما بينهما اعتراض أو بيان الأعدائكم أو صلة لنصيراً. أي ينصركم من الذين هادوا ويحفظكم منهم، أو خبر محذوف صفته يحرفون. ﴿الْكَلِمْ عَنْ مَوَاضِعِه ﴾ أي من الذين هادوا قوم يحرفون الكلم أي يميلونه عن مواضعه التي وضعه الله فيها بإزالته عنها وإثبات غيره فيها. أو يؤولونه على ما يشتهون فيميلونه عما أنزل الله فيه. وقرى «الْكِلْم الكاف وسكون اللام جمع كلمة تخفيف كلمة. ﴿وَيَقُولُونَ سَمِعْنا ﴾ قولك. ﴿وَعَصَيْنا ﴾ أمرك. ﴿وَاسْمَعْ غَيْرَ مُسمع كلاماً ترضاه، أو اسمع كلامًا غير مسمع إياك لأن أذنك تنبو عنه فيكون مفعولاً به، أو اسمع غير مسمع مكروها من قولهم أسمعه فلان إذا سبه، وإنما قالوه نفاقاً. ﴿وَرَاعِنَا ﴾ انظرنا نكلمك أو نفهم كلامك. مضمع مكروها من قولهم أسمعه فلان إذا سبه، وإنما قالوه نفاقاً. ﴿وَرَاعِنَا ﴾ انظرنا نكلمك أو نفهم كلامك. انظرنا وغير مسمع موضع لا أسمعت مكروها، أو فتلاً بها وضماً لما يظهرون من الدعاء والتوقير إلى ما يضمرون من السب والتحقير نفاقاً. ﴿وَرَاعِنا لَهُ استهزاء به وسخرية. ﴿وَلُو أَنْهُمْ قَالُوا سَمِعْنا وَأَطَعْنا وأَعيل استهزاء به وسخرية. ﴿وَلُو أَنْهُمْ قَالُوا سَمِعْنا وَأَطَعْنا وأَعدل، وإنما يجب حذف الفعل بعد لو في مثل ذلك لدلالة أن عليه ووقوعه موقعه. ﴿وَلَكِنْ لَعَنَهُمُ الله وأعدل، وإنما يجب حذف الفعل بعد لو في مثل ذلك لدلالة أن عليه ووقوعه موقعه. ﴿وَلَكِنْ لَعَنَهُمُ الله يعبل به وهو الإيمان ببعض الآيات والرسل، ويحتمل أن يراد بالقلة العدم كقوله:

قَـلِـيـلُ الـتَشَكِّـي لِـلْمُ هِـم يَـصِيبُهُ

أُو إِلا قليلاً منهم آمنوا أو سيؤمنون.

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَابَ ءَامِثُوا مِمَا نَزَّلْنَا مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُم مِن قَبْلِ أَن نَظمِسَ وُجُوهَا فَنَرُدَّهَا عَلَىٰ أَدُارِهَا آوْ نَلْعَنَهُمْ كُمَا لَعَنَّا أَصْحَابَ ٱلسَّبْتِ وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ مَفْعُولًا ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلْمُ اللَّهِ عَلْمُولًا ﴿ إِنَّا اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَىٰ اللَّهُمُ عَلَيْكُمْ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَا لِللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَى الْعَلَالِمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ

﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ آمِنُوا بِمَا تَزَلْنَا مُصَدِّقاً لِمَا مَمَكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَطْمِسَ وُجُوهاً فَنَرُدُهَا عَلَى الْفَنَاء، وقي الآخوة. وأصل الطمس إزالة الأعلام المائلة وقد يطلق بمعنى الطلس في إزالة الصورة ولمطلق الله والتغيير، ولذلك قيل معناه من قبل أن نغير وجوها فنسلب وجاهتها وإقبالها ونكسوها الصغار والإدبار، أو نردها إلى حيث جاءت منه، وهي أذرعات الشام يعني إجلاء بني النضير، ويقرب منه قول من قال إن المراد بالوجوه الرؤساء، أو من قبل أن نظمس وجوها بأن نعمي الأبصار عن الاعتبار ونصم الأسماع عن الإصغاء إلى الحق بالطبع ونردها عن الهداية إلى الضلالة. ﴿ أَوْ نَلْعَنَهُمْ كُمَا لَمَنًا أَصْحَابَ السَّبْتِ ﴾ أو نخزيهم بالمسخ كما أخزينا به أصحاب السبت، أو نمسخهم مسخاً مثل مسخهم، أو نلعنهم على لسائك كما لعناهم على لسان داود. والضمير لأصحاب الوجوه أو للذين على طريقة الالتفات، أو للوجوه إن أريد به الوجهاء، وعطفه على الطمس بالمعنى الأول يدل على أن المراد به ليس مسخ الصورة في الدنيا ومن حمل الوعيد على وعطفه على الطمس بالمعنى الأول يدل على أن المراد به ليس مسخ الصورة في الدنيا قال إنه بعد مترقب أو كان وقوعه مشروطاً بعدم إيمانهم وقد آمن منهم طائفة. ﴿ وَكَانَ مَنْ وَوْعَهُ مُشُولًا ﴾ نافذاً وكائناً فيقع لا محالة ما أوعدتم به إن مراوا.

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ. وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ وَمَن يُشْرِكَ بِأَلَّمِ فَقَدِ ٱفْتَرَكَ إِنْمًا عَظِيمًا. ﴿ ﴾.

﴿إِنَّ الله لاَ يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ ﴾ لأنه بت الحكم على خلود عذابه وأن ذنبه لا ينمحي عنه أثره فلا يستعد للعفو بخلاف غيره. ﴿وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ ﴾ أي ما دون الشرك صغيراً كان أو كبيراً. ﴿لِمَنْ يَشَاهُ ﴾ تفضلاً عليه وإحساناً. والمعتزلة علقوه بالفعلين على معنى إن الله لا يغفر الشرك لمن يشاء. وهو من لم يتب ويغفر ما دونه لمن يشاء وهو من تاب. وفيه تقييد بلا دليل إذ ليس عموم آيات الوعيد بالمحافظة أولى منه ونقض لمذهبهم فإن تعليق الأمر بالمشيئة ينافي وجوب التعذيب قبل التوبة والصفح بعدها، فالآية كما هي حجة عليهم فهي حجة على الخوارج الذين زعموا أن كل ذنب شرك وأن صاحبه خالد في النار. ﴿وَمَنْ يُشْرِكُ بِالله فَقَدِ افْتَرَى إِثْماً عَظِيماً ﴾ ارتكب ما يستحقر دونه الآثام، وهو إشارة إلى المعنى الفارق بينه وبين سائر الذنوب، والافتراء كما يطلق على القول يطلق على الفعل وكذلك الاختلاق.

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يُزَكُّونَ أَنفُسَهُمْ بَلِ ٱللَّهُ يُزَكِّى مَن يَشَآهُ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيلًا ﴿ إِلَى ٱلظُرَ كَيْفَ يَفَتَرُونَ عَلَ ٱللَّهِ ٱلْكَذِبُ وَكَفَىٰ بِهِ: إِثْمًا تُهِينًا ﴿ إِنَّهِ ﴾.

﴿ أَلُم تَرَ إِلَى الَّذِينَ يُزَكُونَ أَنْفُسَهُم ﴾ يعني أهل الكتاب قالوا ﴿ نحن أبناء الله وأحباؤه ﴾ وقيل: ناس من اليهود جاؤوا بأطفالهم إلى رسول الله ﷺ فقالوا: هل على هؤلاء ذنب قال لا قالوا: والله ما نحن إلا كهيئتهم ما عملنا بالليل، وما عملنا بالليل كفر عنا بالنهار. وفي معناهم من زكى نفسه وأثنى عليها. ﴿ بَلِ الله يُزَكِّي مَنْ يَشَاءُ ﴾ تنبيه على أن تزكيته تعالى هي المعتد بها دون تزكية غيره، فإنه العالم بما ينطوي عليه الإنسان من حسن وقبيح، وقد ذمهم وزكى المرتضين من عباده المؤمنين. وأصل التزكية نفي ما يستقبح فعلاً أو قولاً. ﴿ وَلا يُظلَمُونَ ﴾ بالذم أو العقاب على تزكيتهم أنفسهم بغير حق. ﴿ فَتِيلا ﴾ أدنى ظلم وأصغره، وهو الخيط الذي في شق النواة يضرب به المثل في الحقارة.

﴿ أَنْظُرْ كَيْفَ يَفْتَرُونَ عَلَى الله الكَذِبَ ﴾ في زعمهم أنهم أبناء الله وأزكياء عنده. ﴿ وَكَفَى بِهِ ﴾ بزعمهم هذا أو بالافتراء. ﴿ إِثْمَا مُبِيناً ﴾ لا يخفى كونه مأثماً من بين آثامهم.

﴿ أَلَمْ نَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَبِ يُؤْمِنُونَ بِٱلْجِبْتِ وَٱلطَّاعُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ هَـُـُوُلَآءٍ أَهْدَىٰ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ سَبِيلًا ﴿ إِنَّكُ ﴾ .

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيباً مِنَ الكِتَابَ يُومِنُونَ بِالجِبتِ وَالطَّاغُوتِ ﴾ نزلت في يهود كانوا يقولون إن عبادة الأصنام أرضى عند الله مما يدعوهم إليه محمد. وقيل في حيي بن أخطب وكعب بن الأشرف في جمع من اليهود خرجوا إلى مكة يحالفون قريشاً على محاربة رسول الله على فقالوا: أنتم أهل كتاب وأنتم أقرب إلى محمد منكم إلينا فلا نأمن مكركم فاسجدوا لآلهتنا حتى نظمئن إليكم ففعلوا. والجبت في الأصل اسم صنم فاستعمل في كل ما عبد من دون الله. وقيل أصله الجبس وهو الذي لا خير فيه فقلبت سينه تاء. والطاغوت يطلق لكل باطل من معبود أو غيره. ﴿ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ لأجلهم وفيهم. ﴿ هَوُلاَ ﴾ إشارة إليهم. ﴿ فَاللَّهُ عَلَى مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا سَبَيلا ﴾ أقوم ديناً وأرشد طريقاً.

﴿ أُولَكَيِكَ ٱلَّذِينَ لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ وَمَن يَلْعَنِ ٱللَّهُ فَلَن يَجِدَ لَهُ نَصِيرًا ﴿ أَمْ لَمُمْ نَصِيبٌ مِّنَ ٱلْمُلَّكِ فَإِذَا لَا يُؤْتُونَ ٱلنَّاسَ نَقِيرًا ﴿ آَنِهِ ﴾ . ﴿ أُولِئِكَ الَّذِينَ لَعَنَّهُمُ اللَّهُ وَمَنْ يَلْعَنِ اللهُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ نَصِيراً ﴾ يمنع العذاب منه بشفاعة أو غيرها.

﴿أَمْ لَهُمْ نَصِيبٌ مِنَ المُلْكِ﴾ أم منقطعة ومعنى الهمزة إنكار أن يكون لهم نصيب من الملك وجحد لما زعمت اليهود من أن الملك سيصير إليهم. ﴿فَإِذَا لا يُؤْتُونَ النَّاسَ نَقيرا﴾ أي لو كان لهم نصيب من الملك فإذا لا يؤتون أحداً ما يوازي نقيرا، وهو النقرة في ظهر النواة. وهذا هو الإغراق في بيان شحهم فإنهم إن بخلوا بالنقير وهم ملوك فما ظنك بهم إذا كانوا فقراء أذلاء متفاقرين، ويجوز أن يكون المعنى إنكار أنهم أوتوا نصيباً من الملك على الكناية، وأنهم لا يؤتون الناس شيئاً وإذا وقع بعد الواو والفاء لا لتشريك مفرد جاز فيه الإلغاء والإعمال، ولذلك قرىء فإذاً لا يؤتوا الناس على النصب.

﴿أَمْ يَخْسُدُونَ ٱلنَّاسَ عَلَى مَا ءَاتَنَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضَالِمْ فَقَدْ ءَاتَيْنَا ءَالَ إِبْرَهِيمَ ٱلْكِئَنبَ وَٱلْحِكَمَةَ وَمَاتَيْنَهُم مُلَكًا عَظِيمًا ۞ فَيِنْهُم مَّنْ ءَامَنَ بِهِ- وَمِنْهُم مَّن صَدَّ عَنْهُ وَكَفَى بِجَهَنَّمَ سَعِيًّا ۞﴾.

﴿أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ﴾ بل أيحسدون رسول الله على وأصحابه، أو العرب، أو الناس جميعاً لأن من حسد على النبوة فكأنما حسد الناس كلهم كمالهم. ورشدهم وبخهم وأنكر عليهم الحسد كما ذمهم على البخل وهما شر الرذائل وكأن بينهما تلازماً وتجاذباً. ﴿عَلَي مَا آتَاهُمُ الله مِنْ فَصْلِهِ ﴾ يعني النبوة والكتاب والنصرة والإعزاز وجعل النبي الموعود منهم. ﴿فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ ﴾ الذين هم أسلاف محمد على وأبناء عمه. ﴿الكِتَابُ وَالحِحْمَةَ ﴾ النبوة. ﴿وآتَيْنَاهُمْ مُلكاً عَظِيماً ﴾ فلا يبعد أن يؤتيه الله مثل ما آتاهم.

﴿فَمِنْهُمْ﴾ من اليهود. ﴿مَنْ آمَنْ بِهِ﴾ بمحمد ﷺ أو بما ذكر من حديث آل إبراهيم. ﴿وَمِنْهُمْ مَنْ صَدًّ عَنْهُ﴾ أعرض عنه ولم يكن في ذلك توهين أمره فكذلك لا يوهن كفر هؤلاء أمرك. ﴿وَكَفَى بِجْهَنَّم سَعِيراً﴾ ناراً مسعورة يعذبون بها أي إن لم يعجلوا بالعقوبة فقد كفاهم ما أعد لهم من سعير جهنم.

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بَآيَاتِنَا سَوْفَ نُصْلِيهِمْ فَاراً كالبيان والتقرير لذلك. ﴿ كُلَّمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ بَدَّلْنَاهُمْ جُلُودُهُمْ بَدَّلْنَاهُمْ جُلُودًا فَيْرَهَا ﴾ بأن يعاد ذلك الجلد بعينه على صورة أخرى كقولك: بدلت الخاتم قرطاً، أو بأن يزال عنه أثر الإحراق ليعود إحساسه للعذاب كما قال: ﴿لِيَدُوقُوا العَذَابِ ﴾ أي ليدوم لهم ذوقه. وقيل يخلق لهم مكانه جلد آخر والعذاب في الحقيقة للنفس العاصية المدركة لا لآلة إدراكها فلا محذور. ﴿إِنَّ الله كَانَ عَزِيزاً ﴾ لا يمتنع عليه ما يريده. ﴿حَكِيماً ﴾ يعاقب على وفق حكمته.

﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَنُدْخِلُهُمْ جَنَاتٍ تَجْرِي مِنَ تَحْتِها الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً﴾ قدم ذكر الكفار ووعدهم على ذكر المؤمنين ووعدهم لأن الكلام فيهم، وذكر المؤمنين بالعرض. ﴿لَهُمْ فِيهَا أَزْوَاجٌ مُطَهَّرَةٌ وَنُدْخِلُهُمْ ظِلاَ ظَلِيلاً﴾ فينانا لا جوب فيه ودائماً لا تنسخه الشمس، وهو إشارة إلى النعمة التامة الدائمة. والظليل صفة مشتقة من الظل لتأكيده كقولهم: شمس شامس وليل أليل ويوم أيوم.

﴿ ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا ٱلْأَمَنَئَتِ إِلَىٰ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَحَكَّمُوا بِٱلْعَدَلِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَبِعَا يَعِيمُا بَصِيمًا بَصِيمًا (﴾.

﴿إِنَّ الله يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا﴾ خطاب يعم المكلفين والأمانات، وإن نزلت يوم الفتح في

عثمان بن طلحة بن عبد الدار لما أغلق باب الكعبة، وأبى أن يدفع المفتاح ليدخل فيها رسول الله وقال: لو علمت أنه رسول الله لم أمنعه فلوى علمي كرم الله وجهه يده وأخذه منه وفتح، فدخل رسول الله على وصلى ركعتين فلما خرج سأله العباس رضي الله عنه أن يعطيه المفتاح ويجمع له السقاية والسدانة. فنزلت فأمره الله أن يرده إليه، فأمر علياً رضي الله عنه أن يرده ويعتذر إليه، وصار ذلك سبباً لإسلامه ونزل الوحي بأن السدانة في أولاده أبداً ﴿وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكَمُوا بِالعَدلِ الله أي وأن تحكموا بالإنصاف والسوية إذا قضيتم بين من ينفذ عليه أمركم، أو يرضى بحكمكم ولأن الحكم وظيفة الولاة قيل الخطاب لهم. ﴿إِنَّ الله نِعِمًا يَعِظُكُمْ مِن ينفذ عليه أمركم، أو يرضى بحكمكم ولأن الحكم وظيفة الولاة قيل الخطاب لهم. أو نعم الشيء الذي يعظكم به فما منصوبة موصوفة بيعظكم به. أو مرفوعة موصولة به. والمخصوص بالمدح محذوف وهو المأمور به من أداء الأمانات والعدل في الحكومات. ﴿إِنَ الله مَوسِولة به. والمخصوص بالمدح محذوف وهو المأمور به من أداء الأمانات والعدل في الحكومات. ﴿إِنَ الله عَمِيهاً بَصِيراً المَامِول عَمْ وَا تَعْعَلُون في الأمانات.

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوٓا ٱلطِيعُوا ٱللَّهَ وَٱطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلأَمْنِ مِنكُمُّ فَإِن لَنَنزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنُمُ تُوِّمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرُ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا (أَفِيَّ)﴾.

﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا الله وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ يريد بهم أمراء المسلمين في عهد الرسول على وبعده، ويندرج فيهم الخلفاء والقضاة وأمراء السرية. أمر الناس بطاعتهم بعدما أمرهم بالعدل تنبيها على أن وجوب طاعتهم ما داموا على الحق. وقيل علماء الشرع لقوله تعالى: ﴿ولو ردوه إلى الرسول وإلى أولي الأمر منهم لعلمه الذين يستنبطونه منهم ﴾. ﴿فَإِنْ تَنَازَعُتُم ﴾ أنتم وأولو الأمر منهم. ﴿في شَيءٍ ﴾ من أمور الدين، وهو يؤيد الوجه الأول إذ ليس للمقلد أن ينازع المجتهد في حكمه بخلاف المرؤوس إلا أن يقال الخطاب لأولي الأمر على طريقة الالتفات. ﴿فَرُدُوهُ فراجعوا فيه. ﴿إِلَى الله ﴾ إلى كتابه. ﴿وَالرَّسُولِ ﴾ بالسؤال عنه في زمانه، والمراجعة إلى سنته بعده. واستدل به منكرو القياس وقالوا: إنه تعالى أوجب رد المختلف إلى الكتاب والسنة دون القياس. وأجيب بأن رد المختلف إلى المنصوص عليه إنما يكون بالتمثيل والبناء عليه وهو القياس، ويؤيد ذلك الأمر به بعد الأمر بطاعة الله وطاعة رسوله فإنه يدل على أن الأحكام والبناء عليه وهو القياس، ويؤيد ذلك الأمر به بعد الأمر بطاعة الله وطاعة رسوله فإنه يدل على أن الأحكام ثلاثة مثبت بالكتاب ومثبت بالسنة ومثبت بالرد إليهما على وجه القياس. ﴿إِنْ كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِالله وَاليَوْم الآخِرِ ﴾ فإن الإيمان يوجب ذلك. ﴿ذِلِكَ ﴾ أي الرد. ﴿خَيْرٌ ﴾ لكم. ﴿وَأَخَسَنُ تَأُويلا ﴾ عاقبة أو أحسن تأويلاً من تأويلاً مبلا رد.

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَرْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُوا بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبَلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُوا إِلَى الطَّاعُوتِ وَقَدْ أُمِرُوا أَن يَكَفُرُوا بِؤْء وَيُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَالًا بَعِيدًا ۞﴾.

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ آمَنُوا بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَنْ يَتَحَاكَمُوا إِلَى الطَّاعُوتِ ﴾ عن ابن عباس رضي الله عنهما. (أن منافقاً خاصم يهودياً فدعاه اليهودي إلى النبي على ودعاه الممنافق إلى كعب بن الأشرف ثم إنهما احتكما إلى رسول الله على في رسول الله على فقال اليهودي فلم يرض المنافق بقضائه وخاصم إليك، فقال وقال: نتحاكم إلى عمر فقال اليهودي لعمر: قضى لي رسول الله على فلم يرض بقضائه وخاصم إليك، فقال عمر رضي الله تعالى عنه للمنافق: أكذلك. فقال نعم. فقال: مكانكما حتى أخرج إليكما، فدخل فأخذ سيفه ثم خرج فضرب به عنق المنافق حتى برد وقال: هكذا أقضي لِمَنْ لم يرضَ بقضاء الله ورسوله) فنزلت. وقال جبريل إن عمر قد فرق بين الحق والباطل فسمي الفاروق، والطاغوت على هذا كعب بن الأشرف وفي معناه من يحكم بالباطل ويؤثر لأجله، سمي بذلك لفرط طغيانه أو لتشبهه بالشيطان، أو لأن التحاكم إليه تحاكم إلى الشيطان من حيث إنه الحامل عليه كما قال. ﴿ وَقَدْ أُمِرُوا أَنْ يَكْفُرُوا بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُضِلَّهُمْ ضَلاًلاً بَعِيداً ﴾ وقرى أن "يكفروا بها" على أن الطاغوت جمع كقوله تعالى ﴿ أولياؤهم الطاغوت يخرجونهم ﴾ .

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ تَعَالُواْ إِلَى مَا أَسَرَلَ اللّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمُنَفِقِينَ يَصُدُّونَ عَنكَ صُدُودًا 
اللّهُ فَكَيْفُ إِذًا أَصَابَتْهُم مُصِيبَةً بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ ثُمَّ جَآءُوكَ يَعْلِفُونَ بِاللّهِ إِنْ أَرَدْنَا إِلّا إِحْسَنتُا وَتَوْفِيقًا اللّهِ ﴾.

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُوا إِلَى مَا أَنْزَلَ الله وَإِلَى الرَّسُولِ ﴾ وقرىء «تعالُوا» بضم اللام على أنه حذف لام الفعل اعتباطاً ثم ضم اللام لواو الضمير. ﴿ رَأَيْتَ المُنَافِقينَ يَصُدُّونَ عَنْكَ صُدُوداً ﴾ هو مصدر أو اسم للمصدر الذي هو الصد، والفرق بينه وبين السد أنه غير محسوس والسد محسوس ويصدون في موضع الحال.

﴿ فَكَيْفَ ﴾ يكون حالهم. ﴿ إِذَا أَصَابَتُهُمْ مُصِيبَةً ﴾ كقتل عمر المنافق أو النقمة من الله تعالى. ﴿ يِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِمْ ﴾ من التحاكم إلى غيرك وعدم الرضى بحكمك. ﴿ ثُمَّ جاؤُوكَ ﴾ حين يصابون للاعتذار، عطف على أصابتهم. وقيل على يصدون وما بينهما اعتراض. ﴿ يَخلِفُونَ بِالله ﴾ حال. ﴿ إِنْ أَرَدْنَا إِلا إِحْسَاناً وَتَوْفِيقاً ﴾ ما أردنا بذلك إلا الفصل بالوجه الأحسن والتوفيق بين الخصمين، ولم نرد مخالفتك. وقيل جاء أصحاب القتيل طالبين بدمه وقالوا ما أردنا بالتحاكم إلى عمر إلا أن يحسن إلى صاحبنا ويوفق بينه وبين خصمه.

﴿ أُوْلَتِهِكَ الَّذِينَ يَعْلَمُ اللَّهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ وَعِظْهُمْ وَقُلَ لَهُمْ فِت أَنفُسِهِمْ فَوْلًا بَلِيغًا ﴿ اللَّهِ ﴾ .

﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ يَعْلَمُ اللهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ من النفاق فلا يغني عنهم الكتمان والحلف الكاذب من العقاب. ﴿فَأَخْرِضْ عَنْهُمْ ﴾ أي عن عقابهم لمصلحة في استبقائهم أو عن قبول معذرتهم. ﴿وَعِظْهُمْ ﴾ بلسانك وكفهم عما هم عليه. ﴿وَقُلْ لَهُمْ فِي أَنْفُسِهِمْ ﴾ أي في معنى أنفسهم أو خالياً بهم فإن النصح في السر أنجع. ﴿قُولاً بَلِيغاً ﴾ يبلغ منهم ويؤثر فيهم، أمره بالتجافي عن ذنوبهم والنصح لهم والمبالغة فيه بالترغيب والترهيب، وذلك مقتضى شفقة الأنبياء عليهم السلام، وتعليق الظرف ببليغاً على معنى بليغاً في أنفسهم مؤثراً فيها ضعيف لأن معمول الصفة لا يتقدم على الموصوف، والقول البليغ في الأصل هو الذي يطابق مدلوله المقصود به.

﴿ وَمَا ۚ أَرْسَلُنَا مِن رَسُولٍ إِلَّا لِيُطْكَاعَ بِإِذْنِ اللَّهِ ۚ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلْمُوا أَنفُسَهُمْ جَآ مُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللَّهَ وَأَسْتَغْفَرُوا اللّهَ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولِ إِلاَّ لِيُطَاعَ بِإِذْنِ الله بسبب إذنه في طاعته وأمره المبعوث إليهم بأن يطيعوه، وكأنه احتج بذلك على أن الذي لم يرض بحكمه وإن أظهر الإسلام كان كافراً مستوجب القتل، وتقريره أن إرسال الرسول لما لم يكن إلا ليطاع كان من لم يطعه ولم يرض بحكمه لم يقبل رسالته ومن كان كذلك كان كافراً مستوجب القتل. ﴿وَلَوْ أَنَهُمْ إِذَ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُم بالنفاق أو التحاكم إلى الطاغوت. ﴿جاؤوك تائبين من ذلك وهو خبر أن وإذ متعلق به. ﴿فَاسْتَغْفَرُوا الله بالتوبة والإخلاص. ﴿واستغفر لهم الرَسُول واعتذروا إليك حتى انتصبت لهم شفيعاً، وإنما عدل الخطاب تفخيماً لشأنه وتنبيها على أن من حق الرسول أن يقبل اعتذار التائب وإن عظم جرمه ويشفع له، ومن منصبه أن يشفع في كبائر الذنوب. ﴿لَوَجَدُوا الله تَواباً رَحِيماً للملموه قابلاً لتوبتهم متفضلاً عليهم بالرحمة، وإن فسر وجد بصادف كان تواباً حالاً ورحيماً بدلاً منه أو حالاً من الضمير فيه.

﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّنَا فَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا نَسَّلِيمًا ﴿ إِنَّ الْفُسِهِمْ حَرَجًا مِّنَا فَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا نَسَّلِيمًا ﴿ إِنَّ الْفُسِهِمْ عَرَجًا

﴿ فَلا وَرَبِّكَ ﴾ أي فوربك، ولا مزيدة لتأكيد القسم لا لتظاهر لا في قوله: ﴿ لاَ يُؤْمِنُونَ ﴾ لأنها تزاد أيضاً في الإثبات كقوله تعالى: ﴿لاَ أَقسم بهذا البلد﴾. ﴿حَتَّى يُحكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ﴾ فيما اختلف بينهم واختلط ومنه الشجر لتداخل أغصانه. ﴿ فَمَّ لا يَجِدُوا في أَنْفُسِهِمْ حَرَجاً مِمًّا قَضَيْتَ ﴾ ضيقاً مما حكمت به، أو من حكمك أو شكاً من أجله، فإن الشاك في ضيق من أمره. ﴿ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ وينقادوا لك انقياداً بظاهرهم وباطنهم.

﴿ وَلَوْ أَنَا كَنَبْنَا عَلَيْهِمْ أَنِ ٱقْتُلُوٓا أَنفُسَكُمْ أَوِ ٱخْرُجُواْ مِن دِيَرِكُمْ مَّا فَعَلُوهُ إِلَّا قَلِيلٌ مِنْهُمُّ وَلَوَ أَنَهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِ. لَكَانَ خَيْرًا لَمُمْ وَأَشَدَ تَشِيبَنَا ﴿ ﴾ .

﴿ وَلَوْ أَمّا كَتَبْنا عَلَيهِمْ أَنِ اقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ لَهُ تعرضوا بها للقتل في الجهاد، أو اقتلوها كما قتل بنو إسرائيل وأن مصدرية أو مفسرة لأن كتبنا في معنى أمرنا. ﴿ أو الخرجُوا مِنْ دِيَارِكُمْ خروجهم حين استتبوا من عبادة العجل، وقرأ أبو عمرو ويعقوب ﴿ أَنِ اقتلوا لَهُ بَكسر النون على أصل التحريك، ﴿ أَوُ اخرجوا لَهُ بَصْم الواو للاتباع والتشبيه بواو الجمع في نحو قوله تعالى: ﴿ ولا تنسَوُوا الفضل لا وقرأ حمزة وعاصم بكسرهما على الأصل والباقون بضمهما إجراء لهما مجرى الهمزة المتصلة بالفعل. ﴿ مَا فَعَلُوهِ إِلاَّ قَلِيلٌ مِنْهُمْ لا أناس قليل وهم المخلصون. لما بين أن إيمانهم لا يتم إلا بأن يسلموا حق التسليم، نبه على قصور أكثرهم ووهن إسلامهم، والضمير للمكتوب ودل عليه كتبنا، أو لأحد مصدري الفعلين. وقرأ ابن عامر بالنصب على الاستثناء أو على إلا فعلاً قليلاً. ﴿ وَلَوْ أَنَهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ مَن متابعة الرسول على مطاوعته طوعاً ورغبة. ﴿ لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ في عاجلهم وآجلهم. ﴿ وَاشَدٌ تَثْبِيتاً في دينهم لأنه أشد لتحصيل العلم ونفي الشك أو تثبيتاً لثواب أعمالهم ونصبه على التمييز. والآية أيضاً مما نزلت في شأن المنافق واليهودي. وقيل الشك أو تثبيتاً لثواب أعمالهم ونصبه على التمييز. والآية أيضاً مما نزلت في شأن المنافق واليهودي. وقيل الشك أو تثبيتاً لثواب أعمالهم ونصبه على التمييز. والآية أيضاً مما نزلت في شأن المنافق واليهودي. وقيل الشك أو تثبيتاً لثواب أعمالهم ونصبه على التميز. والآية أيضاً ما نزلت في شأن المنافق واليهودي. فقال عليه الصلاة والسلام اسق يا زبير ثم أرسل الماء إلى جارك، فقال حاطب: لأن كان ابن عمتك. فقال عليه الصلاة والسلام اسق يا زبير ثم أرسل الماء إلى الجدر واستوف حقك، ثم أرسله إلى جارك».

﴿ وَإِذَا لَا نَيْنَتُهُم مِن لَدُنَّا أَجُرًّا عَظِيمًا ۞ وَلَهَدَيْنَهُمْ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا ۞ .

﴿وَإِذَا لَآتَيْنَاهُمْ مِنْ لَدُنًا أَجْراً عَظِيماً﴾ جواب لسؤال مقدر كأنه قيل؛ وما يكون لهم بعد التثبيت فقال وإذا لو تثبتوا لآتيناهم لأن ﴿إِذَا﴾ جواب وجزاء.

﴿ وَلَهَدُيْنَاهُمْ صِرَاطاً مُسْتَقِيماً ﴾ يصلون بسلوكه جناب القدس ويفتح عليهم أبواب الغيب، قال النبي ﷺ «من عمل بما علم ورثه الله علم ما لم يعلم».

﴿ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُوْلَتَهِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِيِّتَنَ وَالصِّدِيفِينَ وَالشُّهَدَآءِ وَالصَّلِحِينَ وَحَسُنَ أُوْلَتَهِكَ رَفِيقًا ۞ ذَلِكَ الْفَضْلُ مِنَ اللَّهِ وَكَفَىٰ بِاللَّهِ عَلِيـمًا ۞﴾.

﴿ وَمَنْ يُطِعِ اللهُ وَالرَّسُولَ فَأُولِئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمْ ﴾ مزيد ترغيب في الطاعة بالوعد عليها مرافقة أكرم الخلائق وأعظمهم قدراً. ﴿ مِنَ النَّبِيِّينَ وَالصَّدِّيقِينَ وَالشَّهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ ﴾ بيان للذين أو حال منه، أو من ضميره قسمهم أربعة بحسب منازلهم في العلم والعمل، وحث كافة الناس على أن لا يتأخروا عنهم، وهم: الأنبياء الفائزون بكمال العلم والعمل المتجاوزون حد الكمال إلى درجة التكميل. ثم المصديقون الذين صعدت نفوسهم تارة بمراقي النظر في الحجج والآيات وأخرى بمعارج التصفية والرياضات إلى أوج العرفان، حتى اطلعوا على الأشياء وأخبروا عنها على ما هي عليها. ثم الشهداء الذين أدى بهم الحرص على الطاعة والجد

في إظهار الحق حتى بذلوا مهجهم في إعلاء كلمة الله تعالى. ثم الصالحون الذين صرفوا أعمارهم في طاعته وأموالهم في مرضاته. ولك أن تقول المنعم عليهم هم العارفون بالله وهؤلاء إما أن يكونوا بالغين درجة العيان أو واقفين في مقام الاستدلال والبرهان. والأولون إما أن ينالوا مع العيان القرب بحيث يكونون كمن يرى الشيء قريباً وهم الأنبياء عليهم الصلاة والسلام أو لا فيكونون كمن يرى الشيء بعيداً وهم الصديقون، والآخرون إما أن يكون عرفاتهم بالبراهين القاطعة وهم العلماء الراسخون في العلم الذين هم شهداء الله في أرضه، وإما أن يكون بأمارات وإقناعات تطمئن إليها نفوسهم وهم الصالحون. ﴿وَحَسُنَ أُولئِكَ رَفِيقاً﴾ في معنى التعجب، و ﴿رفيقاً﴾ نصب على التمييز أو الحال ولم يجمع لأنه يقال للواحد والجمع كالصديق، أو لأنه أريد وحسن كل واحد منهم رفيقاً. روي أن ثوبان مولى رسول الله ﷺ أتاه يوماً وقد تغير وجهه ونحل جسمه، فسأله عن حاله فقال: ما بي من وجع غير أني إذا لم أرك اشتقت إليك واستوحشت وحشة شديدة جتى ألقاك، ثم ذكرت الآخرة فخفت أن لا أراك هناك لأني عرفت أنك ترتفع مع النبيين وإن أدخلت الجنة حتى منزل دون منزلك، وإن لم أدخل فذاك حين لا أراك أبداً) فنزلت.

﴿ فَلِكَ ﴾ مبتدأ إشارة إلى ما للمطيعين من الأجر ومزيد الهداية ومرافقة المنعم عليهم، أو إلى فضل هؤلاء المنعم عليهم، أو العامل فيه هؤلاء المنعم عليهم ومزيتهم. ﴿ الْفَضْلُ ﴾ صفته. ﴿ مِنَ الله خبره أو الفضل خبره ومن الله حال والعامل فيه معنى الإشارة. ﴿ وَكُفّى بالله عَلِيماً ﴾ بجزاء من أطاعه، أو بمقادير الفضل واستحقاق أهله.

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا خُدُوا حِذْرَكُمْ فَانفِرُوا ثَبَاتٍ أَوِ انفِرُوا جَبِيعًا ۞ وَإِنَّ مِنكُر لَمَن لَيُبَطِّنَأٌ فَإِنَّ أَصَنبَتَكُم مُصِيبَةٌ قَالَ قَدْ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَىٓ إِذْ لَمَ أَكُن مَعَهُمْ شَهِيدًا ۞﴾.

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا خُذُوا حِذْرَكُمْ لَيقظوا واستعدوا للأعداء، والحذر والحذر كالأثر والأثر. وقيل ما يحذر به كالحزم والسلاح. ﴿ فَانْفِرُوا لَهُ فَاخْرجوا إلى الجهاد. ﴿ ثَبَاتٍ لللهِ جماعات متفرقة، جمع ثبة من ثبيت على فلان تثبية إذا ذكرت متفرق محاسنه ويجمع أيضاً على ثبين جبراً لما حذف من عجزه. ﴿ أَوِ الْفِرُوا جَمِيعاً له مجتمعين كوكبة واحدة، والآية وإن نزلت في الحرب لكن يقتضي إطلاق لفظها وجوب المبادرة إلى الخيرات كلها كيفما أمكن قبل الفوات.

﴿وَإِنَّ مِنْكُمْ لَمَنْ لَيُبَطِئَنَ﴾ الخطاب لعسكر رسول الله على المؤمنين منهم والمنافقين والمبطئون منافقوهم تثاقلوا وتخلفوا عن الجهاد، من بطأ بمعنى أبطأ وهو لازم أو ثبطوا غيرهم كما ثبط ابن أبي ناساً يوم أحد، من بطأ منقولاً من بطؤ كثقل من ثقل واللام الأولى للابتداء دخلت اسم إن للفصل بالخبر، والثانية جواب قسم محذوف والقسم بجوابه صلة من والراجع إليه ما استكن في ليبطئن والتقدير: وإن منكم لمن أقسم بالله ليبطئن. ﴿فَإِنْ أَصَابَتُكُمْ مُصِيبَةٌ ﴾ كقتل وهزيمة، ﴿قَالَ ﴾ أي المبطىء. ﴿قَدْ أَنْعَمَ الله عَلَيَّ إِذْ لَمْ أَكُنْ مَعَهُمْ شَهِيداً ﴾ حاضراً فيصيبنى ما أصابهم.

﴿ وَلَهِنَ أَصَابَكُمُ فَضَلُ مِنَ اللَّهِ لَيَقُولَنَّ كَأَن لَمْ تَكُنُ يَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُ مَوَدَّةٌ يَالَيَتَنِي كُنتُ مَعَهُمْ فَأَفُوزَ فَوْ اللَّهِ عَظِيمًا اللَّهِ ﴾.

﴿ وَلَئِنْ أَصَابَكُمْ فَضْلٌ مِنَ الله ﴾ كفتح وغنيمة. ﴿ لَيَقُولَنَ ﴾ أكده تنبيها على فرط تحسره، وقرىء بضم اللام إعادة للضمير إلى معنى ﴿ من ﴾ . ﴿ كَأَنْ لَمْ يَكُنْ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُ مَوَدَّةٌ ﴾ اعتراض بين الفعل ومفعوله وهو . ﴿ يَا لَيْتَنِي كُنْتُ مَعَهُمْ فَأَفُوزَ فَوْزاً عَظِيماً ﴾ للتنبيه على ضعف عقيدتهم، وأن قولهم هذا قول من لا مواصلة بينكم وبينه، وإنما يريد أن يكون معكم لمجرد المال، أو حال من الضمير في ليقولن أو داخل في المقول أي يقول المبطىء لمن يبطئه من المنافقين، وضعفة المسلمين تضريباً وحسداً، كأن لم يكن بينكم وبين محمد على مودة

حيث لم يستعن بكم فتفوزوا بما فازيا ليتني كنت معهم. وقيل: إنه متصل بالجملة الأولى وهو ضعيف، إذ لا يفصل أبعاض الجملة بما لا يتعلق بها لفظاً ومعنى وكأن مخففة من الثقيلة واسمها ضمير الشأن وهو محذوف. وقرأ ابن كثير وحفص عن عاصم ورويس عن يعقوب ﴿تكن﴾ بالتاء لتأنيث لفظ المودة، والمنادى في يا ليتني محذوف أي: يا قوم وقيل يا أطلق للتنبيه على الاتساع فأفوز نصب على جواب التمني وقرىء بالرفع على تقدير فأنا أفوز في ذلك الوقت، أو العطف على كنت.

﴿ اللهُ فَلَيُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا

﴿ فَلْيُقَاتِلْ فِي سَبِيلِ الله الَّذِينَ يَشُرُونَ الحَيَاةَ الدُّنْيَا بِالآخِرَةِ ﴾ أي الذين يبيعونها بها، والمعنى إن بطأ هؤلاء عن القتال فليقاتل المخلصون الباذلون أنفسهم في طلب الآخرة، أو الذين يشترونها ويختارونها على الآخرة وهم المبطئون، والمعنى حثهم على ترك ما حكي عنهم. ﴿ وَمَنْ يُقَاتِلْ فِي سَبِيلِ الله فَيُقْتَل أَوْ يَغْلِبْ فَسَوْفَ نُوتِيه أَجُراً عَظِيماً ﴾ وعد له الأجر العظيم غَلَبَ أو غُلِبَ، ترغيباً في القتال وتكذيباً لقولهم ﴿قد أنعم الله علي إذ لم أكن معهم شهيداً ﴾ وإنما قال ﴿ فيقتل أو يغلب ﴾ تنبيها على أن المجاهد ينبغي أن يثبت في المعركة حتى يعز نفسه بالشهادة أو الدين، بالظفر والغلبة وأن لا يكون قصده بالذات إلى القتل، بل إلى إعلاء الحق وإعزاز الدين.

﴿ وَمَا لَكُمْ لَا نُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالْمُسْتَفْهَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَآءِ وَالْوِلْدَانِ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا ۖ أَغْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ ٱلْقَرْيَةِ ٱلظَّالِمِ أَهْلُهَا وَأَجْعَل لَّنَا مِن لَدُنِكَ وَلِبًا وَأَجْعَل لَّنَا مِن لَّدُنك نَصِيرًا ﴿ إِنَّ ﴾ .

﴿وَمَا لَكُمْ مبتداً وخبر. ﴿لاَ تُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ الله حال والعامل فيها ما في الظرف من معنى الفعل. ﴿وَالمُسْتَضَعْفِينَ ﴾ عطف على اسم الله تعالى أي وفي سبيل المستضعفين، وهو تخليصهم من الأسر وصونهم عن العدو، أو على سبيل بحذف المضاف أي وفي خلاص المستضعفين، ويجوز نصبه على الاختصاص فإن سبيل الله تعالى يعم أبواب الخبر، وتخليص ضعفة المسلمين من أيدي الكفار أعظمها وأخصها. ﴿مِنَ الرِجَالِ وَالنَسَاءِ وَالوِلْدَانِ ﴾ بيان للمستضعفين وهم المسلمون الذين بقوا بمكة لصد المشركين، أو ضعفهم عن الهجرة مستذلين ممتحنين، وإنما ذكر الولدان مبالغة في الحث وتنبيها على تناهي ظلم المشركين بحيث بلغ أذاهم الصبيان، وأن دعوتهم أجيبت بسبب مشاركتهم في الدعاء حتى يشاركوا في استنزال الرحمة واستدفاع البلية. وقيل المراد به العبيد والإماء وهو جمع وليد. ﴿اللَّيْنَ يَقُولُونَ رَبّنا أَخْرِجْنَا مِنْ هَلِهِ الْقَرْيَةِ الظّالِمِ أَهْلُهَا وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ نَصِيراً ﴾ فاستجاب الله دعاءهم بأن يسر لبعضهم الخروج إلى المدينة وجعل لمن بقي منهم خير ولي وناصر بفتح مكة على نبيه ﷺ، فتولاهم ونصرهم ثم استعمل عليهم عتاب بن وجعاهم ونصرهم حتى صاروا أعز أهلها، والقرية مكة والظالم صفتها، وتذكيره لتذكير ما أسند إليه فإن اسم الفاعل أو المفعول إذا جرى على غير من هو له كان كالفعل يذكر ويؤنث على حسب ما عمل فيه.

﴿ اَلَٰذِينَ مَامَنُوا يُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ يُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ الطَّاعَوُتِ فَقَائِلُواْ أَوْلِيَآهُ الشَّيَطَائِ إِنَّ كَنْ ضَعِيفًا لِإِنَّا ﴾ .

﴿ اللَّذِينَ آمَنُوا يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ الله ﴾ فيما يصلون به إلى الله سبحانه وتعالى. ﴿ وَاللَّذِينَ كَفَرُوا يُقَاتِلُون في سَبِيلِ الطَّاعُوتِ ﴾ فيما يبلغ بهم إلى الشيطان. ﴿ فَقَاتِلُوا أَوْلِيَاءَ الشَّيْطَانِ ﴾ لما ذكر مقصد الفريقين أمر أولياءه أن يقاتلوا أولياء الشيطان ثم شجعهم بقوله: ﴿ إِنَّ كَيْدَ الشَّيْطَانِ كَانَ ضَعِيفاً ﴾ أي إن كيده للمؤمنين بالإضافة إلى

كيد الله سبحانه وتعالى للكافرين، ضعيف لا يؤبه به فلا تخافوا أولياءه، فإن اعتمادهم على أضعف شيء وأوهنه.

﴿ أَلَرَ ثَرَ إِلَى الَّذِينَ قِيلَ لَهُمْ كُفُوّا آيَدِيَكُمْ وَاَقِيمُوا الصَّلَوَةَ وَمَاثُوا الزَّكُوٰهَ فَلَمَّا كُنِبَ عَلَيْهِمُ الْفِنَالُ إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَغْهُمْ عَنْهُمْ كَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَا الْفِنَالَ لَوْلَا أَخَرَنَنَا إِلَى أَجَلِ فَرِسِ ثُلْ مَنْعُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ قِيلَ لَهُمْ كُفُّوا أَيْدِيكُمْ ﴾ أي عن القتال. ﴿ وَأَقِيمُوا الصلاة وَآتُوا الرَّكَاةَ ﴾ واشتغلوا بما أمرتم به. ﴿ فَلَما كُتِبَ عَلَيْهِمُ القِتَالُ إِذَا فَرِيقَ مِنْهُمْ يَخْشُونَ النَّاسَ كَخَشْيَةِ الله ﴾ يخشون الكفار أن يقتلوهم كما يخشون الله أن ينزل عليهم بأسه، وإذا للمفاجأة جواب لما وفريق مبتدأ منهم صفته ويخشون خبره وكخشية الله من إضافة المصدر إلى المفعول، وقع موقع المصدر أو الحال من فاعل يخشون على معنى، يخشون الناس مثل أهل خشية الله منه. ﴿ أَوْ أَسُدٌ خَشْيَةً ﴾ عطف عليه إن جعلته حالاً وإن جعلته مصدراً فلا، لأن أفعل النفضيل إذا نصب ما بعده لم يكن من جنسه بل هو معطوف على اسم الله تعالى أي: وكخشية الله تعالى أو كخشية أشد خشية ذات خشية كقولهم: جد جده على معنى يخشون الناس خشية مثل خشية الله تعالى، أو خشية أشد خشية من خشية الله. ﴿ وَقَالُوا وَبَنَا لِمَ كَتَبْتَ عَلَيْنَا لَهُ مِنْ المُوت، ويحتمل أنهم ما القِتَالَ لَوْلاً أَخْرَتَنَا إِلَى أَجَلِ قَرِيبٍ ﴾ استزادة في مدة الكف عن القتال حذراً عن الموت، ويحتمل أنهم ما تقوهوا به ولكن قالوا في أنفسهم فحكى الله تعالى عنهم. ﴿ قُلْ مَتَاعُ الدُّنْيَا قَلِيلٌ ﴾ سريع التقضي ﴿ وَالاَخِرَةُ خَيْرَ لَوَا مَنَا وَاللهُ مِنْ وَحَمْزَةُ والكَسْ أَتَقْ وَلا تُغْلِمُونَ فَتِيلاً ﴾ أي ولا تنقصون أدنى شيء من ثوابكم فلا ترغبوا عنه، أو من آجالكم المقدرة. وقرأ ابن كثير وحمزة والكساشي ﴿ ولا يظلمون ﴾ لتقدم الغيبة.

﴿ أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكَكُمُ الْمَوْتُ وَلَوْ كُنُمُمْ فِي بُرُوجٍ مُشَيِّدَةً وَإِن تُصِبَهُمْ حَسَنَةٌ يَقُولُوا هَذِهِ مِن عِندِ اللَّهِ وَإِن تُصِبَهُمْ حَسَنَةٌ يَقُولُوا هَذِهِ مِن عِندِكَ قُلْ مُنْ عِندِ اللَّهِ فَالِ هَتُؤُلاَءِ الْقَوْدِ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا ﴿ إِنَّ اللَّهِ ﴾.

﴿ أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكَكُمُ الْمَوْتُ ﴾ قرىء بالرفع على حذف الفاء كما في قوله: 
مَـنْ يَـفْـعَـل السحَـسَـنـاتِ الله يَـشــكُـرُهَـا

أو على أنه كلام مبتداً، وأينما متصل بـ ﴿لا تظلمون﴾ . ﴿وَلَوْ كُنتُمْ فِي بُرُوجٍ مُشَيِّدَةٍ﴾ في قصور أو حصون مرتفعة، والبروج في الأصل بيوت على أطراف القصور، من تبرجت المرأة إذا ظهرت وقرىء مشيدة بكسر الياء وصفاً لها بوصف فاعلها كقولهم: قصيدة شاعرة، ومشيدة من شاد القصر إذا رفعه . ﴿وَإِنْ تُصِبْهُمْ سَيْنَةً يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِنْدِكَ ﴾ كما تقع الحسنة والسيئة على الطاعة والمعصية يقعان على النعمة والبلية، وهما المراد في الآية أي: وإن تصبهم نعمة كخصب نسبوها إلى الله سبحانه وتعالى، وإن تصبهم بلية كقحط أضافوها إليك وقالوا إن هي إلا بشؤمك كما قالت اليهود: منذ دخل محمد المدينة نقصت ثمارها وغلت أسعارها . ﴿قُلْ كُلُّ مِنْ عِنْدِ الله ﴾ أي يبسط ويقبض حسب إرادته . ﴿فمال من عند الله سبحانه وتعالى، أو حديثاً ما كبهائم لا أفهام لها أو حادثاً من صروف الزمان فيفتكرون فيه فيعملون أن القابض والباسط هو الله سبحانه وتعالى .

﴿ مَّا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَتِم فَمِنَ اللَّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّتَتْتِم فَمِن نَّفْسِكُ وَأَرْسَلْنَكَ لِلنَّاسِ رَسُولًا وَكُفَى بِاللَّهِ شَهِيدًا

﴿مَا أَصَابَكَ ﴾ يا إنسان. ﴿مِنْ حَسَنَةٍ ﴾ من نعمة. ﴿فَمِنَ الله ﴾ أي تفضلاً منه، فإن كل ما يفعله الإنسان من الطاعة لا يكافى عنعمة الوجود، فكيف يقتضي غيره، ولذلك قال عليه الصلاة والسلام: «ما يدخل أحد الجنة إلا برحمة الله تعالى. قيل ولا أنت قال: ولا أنا». ﴿وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَيْنَةٍ ﴾ من بلية. ﴿فَمِنْ نَفْسِكَ ﴾ لأنها السبب فيها لاستجلابها بالمعاصي، وهو لا ينافي قوله سبحانه وتعالى: ﴿قل كل من عند الله ﴾ فإن الكل منه إيجاداً وإيصالاً غير أن الحسنة إحسان وامتنان والسيئة مجازاة وانتقام كما قالت عائشة رضي الله تعالى عنها «ما من مسلم يصيبه وصب ولا نصب حتى الشوكة يشاكها وحتى انقطاع شسع نعله إلا بذنب وما يعفو الله أكثر». والآيتان كما ترى لا حجة فيهما لنا وللمعتزلة. ﴿وَأَرْسَلْنَاكَ لِلنَّاسِ رَسُولاً ﴾ حال قصد بها التأكيد إن علق الجار بالفعل والتعميم إن علق بها أي رسولاً للناس جميعاً كقوله تعالى: ﴿وما أرسلناك إلا كافة للناس ﴾ ويجوز نصبه على المصدر كقوله: ولا خَارِجاً مِنْ فيَّ زُور كَلاَم. ﴿وَكَفَى بِالله شَهِيداً ﴾ على رسالتك بنصب المعجزات.

﴿ مَن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدَ أَطَاعَ ٱللَّهُ وَمَن تَوَلَّى فَمَا أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴿ فَيَ وَيَقُولُونَ طَاعَةٌ فَإِذَا بَرَرُواْ مِنْ عِندِكَ بَيْتَ طَابَهَةٌ مِنْهُمْ فَيْرَ ٱلَّذِى تَقُولُ وَٱللَّهُ يَكْتُبُ مَا يُبَيِّتُونَ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ وَكِيلًا ﴿ مَا يَبَيِّتُونَ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ وَكِيلًا ﴿ اللَّهِ وَكِيلًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَكَايلًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَكِيلًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَكِيلًا ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللللللَّهُ اللللْهُ الللللَّهُ الللْهُ الللْهُ الللللَّهُ الللللْهُ الللللللللللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللللْهُ الللللْهُ الللللللْهُ الللللللللْهُ الللللللْهُ الللللْمُ اللللْهُ اللللللللللللللللللْهُ الللللْهُ الللللللللللللللللْمُ الللللللللْهُ الللللللللللللللللللللللْمُ الللللللللللْمُ اللللللللللللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ اللللللللْمُ الللللْمُ الل

﴿ مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ الله ﴾ لأنه عليه الصلاة والسلام في الحقيقة مبلغ، والأمر هو الله سبحانه وتعالى. روي (أنه عليه الصلاة والسلام قال: «من أحبني فقد أحب الله ومن أطاعني فقد أطاع الله». فقال: المنافقون لقد قارف الشرك وهو ينهى عنه، ما يريد إلا أن نتخذه رباً كما اتخذت النصارى عيسى رباً) فنزلت. ﴿ وَمَنْ تَوَلَّى ﴾ عن طاعته. ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً ﴾ تحفظ عليهم أعمالهم وتحاسبهم عليها، إنما عليك البلاغ وعلينا الحساب وهو حال من الكاف.

﴿وَيَقُولُونَ﴾ إذا أمرتهم بأمر. ﴿طَاعَةُ﴾ أي أمرنا أو منا طاعة، وأصلها النصب على المصدر ورفعها للدلالة على النبات. ﴿فَإِذَا بَرَزُوا مِنْ عِنْدِكَ﴾ خرجوا. ﴿بَيْتَ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ غَيْرَ الَّذِي تَقُولُ﴾ أي زورت خلاف ما قلت لها، أو ما قالت لك من القبول وضمان الطاعة، والتبييت إما من البيتوتة لأن الأمور تدبر بالليل، أو من بيت الشعر، أو البيت المبني لأنه يسوي ويدبر. وقرأ أبو عمرو وحمزة ﴿بيت طائفة﴾ بالإدغام لقربهما في المخرج. ﴿وَالله يَكْتُبُ مَا يُبَيّتُونَ ﴾ يثبته في صحائفهم للمجازاة، أو في جملة ما يوحى إليك لتطلع على أسرارهم. ﴿وَاَعْرِضْ عَنْهُم ﴾ قلل المبالاة بهم أو تجاف عنهم. ﴿وَتَوَكّلُ عَلَى الله في الأمور كلها سيما في شأنهم. ﴿وَتَوَكّلُ عَلَى الله في بِالله وَكِيلا ﴾ يكفيك مضرتهم وينتقم لك منهم.

﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانُّ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ ٱخْدِلَنَفَا كَثِيرًا ﴿ ۖ ﴾ .

﴿ أَفَلاَ يَتَدَبّرُونَ القُرآنَ ﴾ يتأملون في معانيه ويتبصرون ما فيه، وأصل التدبر النظر في أدبار الشيء. ﴿ وَلَوَ عَنْهِ عَنْهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْهِ عَنْهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْهِ عَنْهِ اللهِ اللهِ عَنْهِ اللهِ اللهِ عَنْهِ اللهِ اللهِ عَنْهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

﴿ وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمَرٌ مِنَ ٱلْأَمْنِ أَوِ ٱلْحَوْفِ أَذَاعُوا بِهِ ۚ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَىٓ أَوْلِي ٱلأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱللَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمُ وَلَوْلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْتُكُمْ وَرَحْمَنُهُ لَاَتَبَعْتُمُ ٱلشَّيْطُانَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَنُهُ لَا تَنْبَعْتُمُ الشَّيْطُانَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمْرٌ مِنْ الأَمْنِ أَوِ الحَوْفِ مما يوجب الأمن أو الخوف. وأَذَاعُوا بِهِ افشوه كما كان يفعله قوم من ضعفة المسلمين إذا بلغهم خبر عن سرايا رسول الله على أو أخبرهم الرسول على بما أوحي إليه من وعد بالظفر، أو تخويف من الكفرة أذاعوا به لعدم حزمهم فكانت إذاعتهم مفسدة. والباء مزيدة أو لتضمن الإذاعة معنى التحدث. ووَلَوْ رَدُوهُ أي ولو ردوا ذَلك الخبر. وإلى الرسول وَإِلَى أُولِي الأَمْرِ مِنهُم وَبه إلى رأيه ورأي كبار أصحابه البصراء بالأمور، أو الأمراء. ولَعَلِمَهُ لَعلم ما أخبروا به على أي وجه يذكر. والذين يستنجرجون تدابيره بتجاربهم وأنظارهم. وقيل كانوا يسمعون أراجيف المنافقين فيذيعونها فتعود وبالاً على المسلمين، ولو ردوه إلى الرسول وإلى أولي الأمر منهم حتى يسمعوه منهم وتعرفوا أنه هل يذاع لعلم ذلك من هؤلاء الذين يستنبطونه من الرسول وأولي الأمر أي: يستخرجون علمه من جهتهم، وأصل الاستنباط إخراج النبط: وهو الماء، يخرج من البئر أول ما يحفر. ﴿وَلَوْلاَ فَصْلُ الله عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ بإرسال الرسول وإنزال الكتاب. ﴿لا قليلاً منكم تفضل الله عليه المسلمين به إلى الحق والصواب، وعصمه عن متابعة الشيطان كزيد بن عمرو بن نفيل، وورقة بن نوفل. أو إلا اتباعاً قليلاً على الندور.

﴿ فَقَائِلَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ لَا تُكَلِّفُ إِلَّا نَفْسَكَ ۚ وَحَرِّضِ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَسَى ٱللَّهُ أَن يَكُفُ بَأْسَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوًّا وَاللَّهُ أَشَدُ بَأْسَا وَأَشَدُ تَنكِيلًا ﴿ اللَّهِ ﴾ .

﴿ فَقَاتِل فِي سَبِيلِ الله ﴾ أن تثبطوا وتركوك وحدك. ﴿ لاَ تُكَلّفُ إِلاَ نَفْسَكَ ﴾ إلا فعل نفسك لا يضرك مخالفتهم وتقاعدهم، فتقدم إلى الجهاد وإن لم يساعدك أحد فإن الله ناصرك لا الجنود. روي (أنه عليه الصلاة والسلام دعا الناس في بدر الصغرى إلى الخروج فكرهه بعضهم فنزلت. فخرج عليه الصلاة والسلام وما معه إلا سبعون لم يلو على أحدٍ). وقرىء «لا تكلف» بالجزم، و «لا نكلف» بالنون على بناء الفاعل أي لا نكلف إلا فعل نفسك، لا أنا لا نكلف أحداً إلا نفسك لقوله: ﴿ وَحَرُضِ المُؤْمِنِينَ ﴾ على القتال إذ ما عليك في شأنهم إلا التحريض ﴿ عَسَى الله أَنْ يَكُفّ بَأْس الّذِينَ كَفَرُوا ﴾ يعني قريشاً، وقد فعل بأن ألقى في قلوبهم الرعب حتى رجعوا. ﴿ وَالله أَشَدُ بَأْساً ﴾ من قريش. ﴿ وَأَشَدُ تَنْكِيلا ﴾ تعذيباً منهم، وهو تقريع وتهديد لمن لم يتبعه.

﴿ مَن يَشْفَعْ شَفَنِعَةً حَسَنَةً يَكُن لَّهُ نَصِيبٌ مِّنَهَ ۚ وَمَن يَشْفَعْ شَفَنَعَةُ سَيِّنَةً يَكُن لَّهُ كِفُلُ مِّنْهَا ۚ وَكَانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّلِ شَيْءٍ تُمْقِينًا ۞﴾.

﴿مَنْ يَشْفَعْ شَفَاعَةً حَسَنَةً ﴾ راعى بها حق مسلم ودفع بها عنه ضراً أو جلب إليه نفعاً ابتغاء لوجه الله تعالى، ومنها الدعاء لمسلم قال عليه الصلاة والسلام: «من دعا لأخيه المسلم بظهر الغيب استجيب له وقال له الملك ولك مثل ذلك». ﴿يَكُنْ لَه نَصِيبٌ مِنْهَا ﴾ وهو ثواب الشفاعة والتسبب إلى الخير الواقع بها. ﴿وَمَنْ يَشْفَعْ شَفَاعَةً سَيْئَةً ﴾ يريد بها محرماً. ﴿يَكُنْ لَهُ كِفُلٌ مِنْهَا ﴾ نصيب من وزرها مساو لها في القدر. ﴿وَكَانَ الله عَلَى الشيء إذا قدر قال:

وَذِي ضُغْنِ كَفَهْتُ الضُغْنَ عَنْهُ وَكُنْتُ عَلَى مَسَاءَتِهِ مُسقِيتًا أَو شهيداً حافظاً، واشتقاقه من القوت فإنه يقوى البدن ويحفظه.

﴿ وَإِذَا حُبِينُم بِنَحِيَّةِ فَحَيُّواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَا ۚ أَوْ رُدُّوهَأَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَسِيبًا ۗ ۖ ﴿ وَإِذَا حُبِيبُم بِنَحِيَّةِ فَحَيْواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَا ۚ أَوْ رُدُّوهَا ۚ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَسِيبًا ۗ ۖ ﴿ ﴾.

﴿وَإِذَا حُيِّيتُمْ بِتَحِيْةٍ فَحَيُوا بِأَحَسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُوهَا﴾ الجمهور على أنه في السلام، ويدل على وجوب الجواب إما بأحسن منه وهو أن يزيد عليه ورحمة الله، فإن قاله المسلم زاد وبركاته وهي النهاية وإما برد مثله

لما روي (أن رجلاً قال لرسول الله ﷺ: السلام عليك. فقال: وعليك السلام ورحمة الله. وقال آخر: السلام عليك ورحمة الله وبركاته. عليك ورحمة الله وبركاته. فقال: وعليك. فقال الرجل: نقصتني فأين ما قال الله تعالى وتلا الآية. فقال ﷺ: إنك لم تترك لي فضلاً فرددت عليك مثله. وذلك لاستجماعه أقسام المطالب السلامة عن المضار وحصول المنافع وثباتها ومنه قيل، أو للترديد بين أن يحيى المسلم ببعض التحية وبين أن يحيى بتمامها، وهذا الوجوب على الكفاية وحيث السلام مشروع فلا يرد في الخطبة، وقراءة القرآن، وفي الحمام، وعند قضاء الحاجة ونحوها. والتحية في الأصل مصدر حياك الله على الإخبار من الحياة، ثم استعمل للحكم والدعاء بذلك، ثم قيل لكل دعاء فغلب في السلام. وقيل المراد بالتحية العطية وواجب الثواب أو الرد على المتهب، وهو قول قديم للشافعي رضي في السلام. وقيل المراد بالتحية العطية وواجب الثواب أو الرد على المتهب، وهو قول قديم للشافعي رضي الله تعالى عنه. ﴿إِنَّ الله كَانَ عَلَى كُلُّ شَيءٍ حَسِيباً﴾ يحاسبكم على التحية وغيرها.

﴿ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوْ لِيَجْمَعَنَّكُمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيكَمَةِ لَا رَيْبَ فِيثِّهِ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللَّهِ حَدِيثًا ۞ .

﴿الله لاَ إِلهَ إِلاَ هُو﴾ مبتدأ وخبر، أو ﴿الله﴾ مبتدأ والخبر ﴿لَيَجْمَعَنَّكُمْ إِلَى يَوْمِ القِيَامَةِ﴾ أي الله، والله ليحشرنكم من قبوركم إلى يوم القيامة، أو مفضين إليه أو في يوم القيامة، ولا إله إلا هو، اعتراض. والقيام والقيامة كالطلاب والطلابة وهي قيام الناس من القبور أو للحساب. ﴿لاَ رَيْبَ فَيهِ﴾ في اليوم أو في الجمع فهو حال من اليوم، أو صفة للمصدر ﴿وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ الله حَدِيثاً﴾ إنكار أن يكون أحد أكثر صدقاً منه، فإنه لا يتطرق الكذب إلى خبره بوجه لأنه نقص وهو على الله محال.

﴿ فَمَا لَكُوْ فِى الْمُنْفِقِينَ فِتَتَيْنِ وَاللَّهُ أَرْكَسَهُم بِمَا كَسَبُوّاً أَثْرِيدُونَ أَن تَهَدُوا مَنْ أَضَلَ اللَّهُ وَمَن يُضَلِلِ اللَّهُ فَلَن تَجِدَ لَهُ سَبِيدُ ﴿ إِنَّهُ أَلَهُ اللَّهُ وَمَن يُضَلِلِ اللَّهُ فَلَن تَجِدَ لَهُ سَبِيدُ ﴿ إِنَّهُ ﴾ .

﴿فَمَا لَكُمْ فِي المُنَافِقينَ﴾ فما لكم تفرقتم في أمر المنافقين. ﴿فِئَتَيْنِ﴾ أي فرقتين ولم تتفقوا على كفرهم، وذلك أن ناساً منهم استأذنوا رسول الله ﷺ في الخروج إلى البدو لاجتواء المدينة، فلما خرجوا لم يزالوا رحلين مرحلة مرحلة حتى لحقوا بالمشركين، فاختلف المسلمون في إسلامهم. وقيل نزلت في المتخلفين يوم أحد، أو في قوم هاجروا ثم رجعوا معتلين باجتواء المدينة والاشتياق إلى الوطن، أو قوم أظهروا الإسلام وقعدوا عن الهجرة. و ﴿فئتين﴾ حال عاملها لكم كقولك: ما لك قائماً. و ﴿في المنافقين﴾ حال من ﴿فئتين﴾ أي متفرقتين فيهم، أو من الضمير أي فما لكم تفترقون فيهم، ومعنى الافتراق مستفاد من ﴿فئتين﴾. ﴿وَاللهُ أَرْكَسَهُمْ بِمَا كَسَبُوا﴾ ردهم إلى حكم الكفرة، أو نكسهم بأن صيرهم للنار. وأصل الركس رد الشيء مقلوباً. ﴿أَثُرِيدُونَ أَنْ تَهْدُوا مَنْ أَضَلُ الله﴾ أن تجعلوه من المهتدين. ﴿وَمَنْ يُضْلِلِ اللهُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ سَبِيلاً﴾ إلى الهدى.

﴿ وَدُواْ لَوَ تَكُفُرُونَ كُمَا كَفَرُواْ فَتَكُونُونَ سَوَآءٌ فَلَا نَتَخِذُواْ مِنْهُمْ أَوْلِيَآءَ حَتَّى بُهَاجِرُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَإِن تَوَلَّوْاً فَخُذُوهُمْ وَاقْتُـلُوهُمْ حَيْثُ وَجَدَنْتُمُوهُمُّ وَلَا نَنَّخِذُواْ مِنْهُمْ وَلِيَتَا وَلَا نَصِيرًا ﴿ اللَّهِ ﴾ .

﴿وَدُوا لَوْ تَكُفُرُونَ كَمَا كَفَرُوا﴾ تمنوا أن تكفروا ككفرهم. ﴿فَتَكُونُونَ سَوَاءَ﴾ فتكونون معهم سواء في الضلال، وهو عطف على تكفرون ولو نصب على جواب التمني لجاز. ﴿فَلاَ تَتَّخِذُوا مِنْهُمْ أَوْلِيَاءَ حَتَّى يُهَاجِرُوا في سَبِيل الله فلا توالوهم حتى يؤمنوا وتتحققوا إيمانهم بهجرة هي لله ورسوله لا لأغراض الدنيا، وسبيل الله ما أمر بسلوكه. ﴿فَإِنْ تَوَلُوا﴾ عن الإيمان الظاهر بالهجرة أو عن إظهار الإيمان. ﴿فَخُذُوهُمْ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ

وَجَدْتُمُوهُمْ ﴾ كسائر الكفرة. ﴿وَلاَ تَتَّخِذُوا مِنْهُمْ وَلِياً وَلاَ نَصِيراً ﴾ أي جانبوهم رأساً ولا تقبلوا منهم ولاية ولا نصرة.

﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ يَصِلُونَ إِلَىٰ قَوْمِ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم يَبِئَقُ أَوْ جَنَاءُوكُمْ حَصِرَتْ صُدُورُهُمْ أَن يُقَانِلُوكُمْ أَوْ يُقَانِلُوا فَيَ يُقَانِلُوكُمْ وَأَلْقَوْا إِلَيْكُمُ ٱلسَّلَمَ فَا جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ مَلْتَكُمُ السَّلَمَ فَا جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَكِيلِلًا ﴿ إِلَيْكُمُ ٱلسَّلَمَ فَا جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَكِيلِلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَكِيلِلًا ﴿ إِلَيْكُمُ السَّلَمَ فَا جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَكِيلِلًا ﴿ اللَّهُ لَكُمْ السَّلَمَ فَا جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَكِيلِلًا ﴿ إِلَيْكُمْ السَّلَمَ فَا جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَكِيلِلًا ﴿ إِلَيْكُمْ السَّلَمَ فَا جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَكِيلِكُ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللللّهُ الللللللّهُ

﴿إِلاَّ اللّذِينَ يَصِلُونَ إِلَى قَوْمِ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِينَاقَ﴾ استثناء من قوله فخذوهم واقتلوهم أي: إلا الذين يتصلون وينتهون إلى قوم عاهدوكم، ويفارقون محاربتكم. والقوم هم خزاعة. وقيل: هم الأسلميون فإنه عليه الصلاة والسلام وادع وقت خروجه إلى مكة هلال بن عويمر الأسلمي على أن لا يعينه ولا يعين عليه، ومن لجأ إليه فله من الجوار مثل ماله. وقيل بنو بكر بن زيد مناة. ﴿أَوْ جَاوُوكُمْ﴾ عطف على الصلة، أي أو الذين جاؤوكم كافين عن قتالكم وقتال قومهم، استثنى من المأمور بأخذهم وقتلهم من ترك المحاربين فلحق بالمعاهدين، أو أتى الرسول على وكف عن قتال الفريقين، أو على صفة قوم وكأنه قيل: إلا الذين يصلون إلى على أنه صفة بعد صفة أو بيان ليصلون أو استثناف. ﴿حَصِرَتْ صُدُورُهُمْ﴾ حال بإضمار قد ويدل عليه أنه قرىء «حصرة صدورهم» وحصرات صدورهم، أو بيان لجاءوكم وقيل صفة محذوف أي جاؤوكم قوماً حصرت صدورهم، وهم بنو مدلج جاءوا رسول الله على غير مقاتلين والحصر الضيق والانقباض. ﴿أَنْ يَقَاتِلُوكُمْ أَلْ يُقَاتِلُوكُمْ أَوْ يُقَاتِلُوكُمْ فَلَهُ مَعْلَيْكُمْ فَلَهُ عَلَيْكُمْ فَلَا أَوْ كراهة أن يقاتلوكم. ﴿وَلَوْ شَاءَ اللهُ لَسُلَمُهُمْ عَلَيْكُمْ السَّلَمَ والانقياد. ﴿فَمَا جَعَلَ اللهُ لَكُمْ عَلَيْهُمْ صَبِيلا فَ مَا أَن للم يتعرضوا لكم. ﴿وَالْقُوا إِلَيْكُمُ السَّلَمَ والاستسلام والانقياد. ﴿فَمَا جَعَلَ اللهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ صَبِيلا فَ مَا أَنْ لكم في أَخذهم وقتلهم.

﴿ سَتَجِدُونَ مَاخَرِينَ يُرِيدُونَ أَن يَأْمَنُوكُمْ وَيَأْمَنُوا قَوْمَهُمْ كُلَّ مَا رُدُّوَا إِلَى اَلْفِنْنَةِ أَرَكِسُوا فِيهَا فَإِن لَمْ يَعْنَزِلُوكُو وَيُلِقُوا إِلَيْكُو اَلسَّلَمَ وَيَكُفُوا آيَدِيَهُمْ فَخُدُوهُمْ وَاقْنُلُوهُمْ حَيْثُ ثَفِقْتُمُوهُمْ وَأُولَئَيْكُمْ جَعَلْنَا لَكُمْ عَلَيْهِمْ سُلطَلْنَا مُبِينَا ﴿ اللَّهِ ﴾ .

﴿ سَتَجدُونَ آخَرِينَ يُرِيدُونَ أَنْ يَأْمَنُوكُمْ وِيَأَمَنُوا قَوْمَهُمْ ﴾ هم أسد وغطفان، وقيل بنو عبد الدار أتوا المدينة وأظهروا الإسلام ليأمنوا المسلمين فلما رجعوا كفروا. ﴿ كُلَّ مَا رُدُّوا إِلَى الْفِتْنَةِ ﴾ دعوا إلى الكفر وإلى قتال المسلمين. ﴿ أَرْكَسُوا فِيهَا ﴾ عادوا إليها وقلبوا فيها أقبح قلب. ﴿ فَإِنْ لَمْ يَعْتَزِلُوكُمْ وَيُلْقُوا إِلَيْكُمُ السَّلَمَ ﴾ وينبذوا إليكم العهد. ﴿ وَيَكُفُوا أَيْدِيَهُمْ ﴾ عن قتالكم. ﴿ فَخُدُوهُمْ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَقِفْتُمُوهُمْ ﴾ حيث تمكنتم منهم فإن مجرد الكف لا يوجب نفي التعرض. ﴿ وَأُولِئِكُمْ جَعَلْنَا لَكُمْ عَلَيْهِمْ سُلْطَاناً مُبِيناً ﴾ حجة واضحة في التعرض لهم بالقتل والسبي لظهور عداوتهم ووضوح كفرهم وغدرهم، أو تسلطاً ظاهراً حيث أذنا لكم في قتلهم.

﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَتًا وَمَن قَلْلَ مُؤْمِنًا خَطَتًا فَتَحْرِرُ رَقَبَةِ مُؤْمِنَةِ وَدِيَةً مُسَلِّمَةً إِلَىٰ آهْلِهِ اللَّهِ أَن يَصَكَدَقُوا فَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ عَدُو لَكُمْ وَهُو مُؤْمِنُ فَتَحْرِرُ رَقَبَةِ مُؤْمِنكَةً وَمُو مُؤْمِنُ فَتَحْرِرُ رَقَبَةِ مُؤْمِنكَةً وَمَن وَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ عَدُولِ لَكُمْ وَهُو مُؤْمِنُ فَتَحْرِرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنكَةً فَمَن وَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ بَيْنَكُم وَبَيْنَهُم مِيثَنَقُ فَلِيكَةً مُسَلِّمَةً إِلَىٰ آهْلِهِ وَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنكَةً فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ شَهْرَتِنِ مُتَكَابِعَيْنِ فَوْبَةً مِنَ اللَّهِ وَكَانَ اللّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا الله ﴾ .

﴿ وَمَا كَانَ لِمُوْمِنِ ﴾ وما صح له وليس من شأنه. ﴿ أَنْ يَقْتُلُ مُؤْمِناً ﴾ بغير حق. ﴿ إِلاَّ خَطَأَ ﴾ فإنه على عرضته، ونصبه على ألحال أو المفعول له أي: لا يقتله في شيء من الأحوال إلا حال الخطأ، أو لا يقتله لعلة إلا للخطأ أو على أنه صفة مصدر محذوف أي إلاّ قتلاً خطأً. وقيل ﴿ما كان﴾ نفي في معنى النهي، والاستثناء منقطع أي لكن إن قتله خطأ فجزاؤه ما يذكر، والخطأ ما لا يضامه القصد إلى الفعل أو الشخص أو لا يقصد به زهوق الروح غالباً، أو لا يقصد به محظور كرمي مسلم في صف الكفار مع الجهل بإسلامه، أو يكون فعل غير المكلف. وقرىء «خطاء» بالمد و «خطا» كعصا بتخفيف الهمزة، والآية نزلت في عياش بن أبي ربيعة أخي أبي جهل من الأم، لقي حارث بن زيد في طريق وكان قد أسلم ولم يشعر به عياش فقتله. ﴿وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِناً خَطَأَ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ﴾ أي فعليه أو فواجبه تحرير رقبة، والتحرير الإعتاق، والحر كالعتيق للكريم من الشيء ومنه حر الوجه لأكرم موضع منه، سمي به لأن الكرم في الأحرار واللؤم في العبيد، والرقبة عبر بها عن النسمة كما عبر عنها بالرأس. ﴿مُؤْمِنَةٍ﴾ محكوم بإسلامها وإن كانت صغيرة. ﴿وَدِيَةٌ مُسَلَّمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ﴾ مؤداة إلى ورثته يقتسمونها كسائر المواريث، لقول ضحاك بن سفيان الكلابي: (كتب إليَّ رسول الله ﷺ يأمرني أن أورث امرأة أشيم الضبابي من عقل زوجها). وهي على العاقلة فإن لم تكن فعلى بيت المال، فإن لم يكن ففي ماله. ﴿إِلاَّ أَنْ يَصَّدُّقُوا﴾ إلا أن يتصدقوا عليه بالدية. سمي العفو عنها صدقة حثاً عليه وتنبيهاً على فضله، وعن النبي ﷺ: «كل معروف صدقة» وهو متعلق بعليه، أو بمسلمة أي تجب الدية عليه أو يسلمها إلى أهله إلا حال تصدقهم عليه. أو زمانه فهو في محل النصب على الحال من القاتل أو الأهل أو الظرف. ﴿ فَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْم عَدُو لَكُمْ وَهُوَ مُؤمِنٌ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ﴾ أي فإن كان المؤمن المقتول من قوم كفار محاربين، أو في تضاعيفهم ولم يعلم إيمانه فعلى قاتله الكفارة دون الدية لأهله إذ لا وراثة بينه وبينهم ولأنهم محاربون. ﴿ وَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْم بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيَثَاقٌ فَدِيَةً مُسَلَّمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ وَتَخرِيرُ رَقَبَةٍ مُوْمِنَةٍ ﴾ أي وإن كان من قوم كفرة معاهدين، أو أهلُ الذمة فحكمه حكم المسلمين في وجوب الكفارة والدية ولعله فيما إذا كان المقتول معاهداً، أو كان له وارث مسلم. ﴿فَمَنْ لَمْ يَجِدْ﴾ رقبة بأن لم يملكها ولا ما يتوصل به إليها. ﴿فَصِيَامُ شَهْرَينِ مُتَنَابِعَيْنِ﴾ فعليه أو فالواجب عليه صيام شهرين متتابعين. ﴿تَوْيَةَ﴾ نصب على المفعول له أي شرع ذلك توبة، من تاب الله عليه إذا قبل توبته. أو على المصدر أي وتاب الله عليكم توبة أو الحال بحذف مضاف أي فعليه صيام شهرين ذا توبة. ﴿مِنَ اللهِ صفتها. ﴿وَكَانَ اللهُ عَلِيماً ﴾ بحاله. ﴿حَكِيماً ﴾ فيما أمر في

﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَمَنَا لَهُ خَزَآؤُهُ جَهَنَّمُ خَلِدًا فِيهَا وَعَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَمَنَهُ وَلَمَنَهُ وَلَمَنَهُ وَلَمَنَهُ وَلَمَنَهُ وَلَمَنَهُ

﴿ وَمَنْ يَقْتُلُ مُؤْمِناً مُتَعَمِّداً فَجَرَاؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِداً فِيها وَغَضِبَ الله عَلَيْهِ وَلَعْنَهُ وَأَعَدُ لَهُ عَذَاباً عَظيماً ﴾ لما فيه من التهديد العظيم. قال ابن عباس رضي الله تعالى عنهما. «لا تقبل توبة قاتل المؤمن عمداً». ولعله أراد به التشديد إذ روي عنه خلافه. والجمهور على أنه مخصوص بمن لم يتب لقوله تعالى: ﴿ وَإِنِي لغفار لمن تاب ﴾ ونحوه وهو عندنا إما مخصوص بالمستحل له كما ذكره عكرمة وغيره، ويؤيده أنه نزل في مقيس بن ضبابة وجد أخاه هشاماً قتيلاً في بني النجار ولم يظهر قاتله، فأمرهم رسول الله على أن يدفعوا إليه ديته فدفعوا إليه ثم حمل على مسلم فقتله ورجع إلى مكة مرتداً، أو المراد بالخلود المكث الطويل فإن الدلائل متظاهرة على أن عصاة المسلمين لا يدوم عذابهم.

﴿ يَكَأَيُّهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَتَبَيَّنُواْ وَلَا نَقُولُواْ لِمَنْ ٱلْفَتَى إِلَيْكُمُ ٱلسَّكَامَ لَسْتَ

مُؤْمِنًا تَبْتَغُونَ عَرَضَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا فَعِندَ ٱللَّهِ مَغَانِمُ كَثِيرَةً كَذَلِكَ كُنتُم مِّن قَبَّلُ فَمَنَ ٱللَّهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيَّنُوا لَمِ ٱللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيِيرًا اللَّهُ .

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي سَبِيلِ الله ﴾ سافرتم وذهبتم للغزو. ﴿فَتَبَيَّنُوا ﴾ فاطلبوا بيان الأمر وثباته ولا تعجلوا فيه. وقرأ حمزة والكسائي ﴿فتثبتوا﴾ في الموضعين هنا، وفي «الحجرات» من التثبت. ﴿وَلاَّ تَقُولُوا لِمَنْ أَلْقَى إِلَيْكُمْ السَّلاَمَ﴾ لمن حياكم بتحية الإسلام. وقرأ نافع وابن عامر وحمزة ﴿السلم﴾ بغير الألف أي الاستسلام والانقياد وفسر به السلام أيضاً. ﴿لَسْتَ مُؤمِناً﴾ وإنما فعلت ذلك متعوذاً. وقرىء «مُؤْمَناً» بالفتح أي مبذولاً له الأمان. ﴿تَبْتَغُونَ عَرَضَ الحَيَاةِ الدُّنْيَا﴾ تطلبون ماله الذي هو حطام سريع النفاذ، وهو حال من الضمير في تقولوا مشعر بما هو الحامل لهم على العجلة وترك التثبت. ﴿فَعِنْدَ اللَّهُ مَغَانِمُ﴾ لكم ﴿كَثِيرةُ﴾ تغنيكم عن قتل أمثاله لماله. ﴿كَلَلِكَ كُنْتُمْ مِنْ قَبْلُ﴾ أي أول ما دخلتم في الإِسلام تفوهتم بكلمتي الشهادة فحصنت بها دماؤكم وأموالكم من غير أن يعلم مواطأة قلوبكم ألسنتكم. ﴿فَمَنَّ اللهُ عَلَيْكُمْ﴾ بالاشتهار بالإيمان والاستقامة في الدين. ﴿فَتَبَيِّئُوا﴾ وافعلوا بالداخلين في الإسلام كما فعل الله بكم، ولا تبادروا إلى قتلهم ظناً بأنهم دخلوا فيه اتقاء وخوفاً، فإن إبقاء ألف كافر أهون عند الله من قتل امرىء مسلم. وتكريره تأكيد لتعظيم الأمر وترتيب الحكم على ما ذكر من حالهم. ﴿إِنَّ الله كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً﴾ عالماً به وبالغرض منه فلا تتهافتوا في القتل واحتاطوا فيه. روي (أن سرية رسول الله ﷺ غزت أهل فدك فهربوا وبقي مرداس ثقة بإسلامه، فلما رأى الخيل ألجاً غنمه إلى عاقول من الجبل وصعد، فلما تلاحقوا به وكبروا كبر ونزل وقال: لا إله إلا الله محمد رسول الله السلام عليكم فقتله أسامة واستاق غنمه) وقيل نزلت في المقداد مر برجل في غنيمة فأراد قتله فقال: لا إله إلا الله. فقتله وقال: ود لو فر بأهله وماله. وفيه دليل على صحة إيمان المكره وأن المجتهد قد يخطىء وأن خطأه مغتفر.

﴿ لَا يَسْتَوِى الْقَامِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُوْلِي الضَّرَرِ وَالْمُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِمِمْ فَضَّلَ اللّهُ الْمُجَهِدِينَ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِمِمْ عَلَى الْقَامِدِينَ دَرَجَةً وَكُلّا وَعَدَ اللّهُ الْمُسْتَىٰ وَفَضَّلَ اللّهُ الْمُسْجَهِدِينَ عَلَى الْقَامِدِينَ أَجَّرًا عَظِيمًا ﴿ وَعَدَ اللّهُ الْمُسْتَىٰ وَفَضَّلَ اللّهُ الْمُجَهِدِينَ عَلَى الْقَامِدِينَ أَجَّرًا عَظِيمًا ﴿ وَعَدَ اللّهُ الْمُسْتَىٰ وَفَضَّلَ اللّهُ الْمُجَهِدِينَ عَلَى الْقَامِدِينَ أَجَّرًا عَظِيمًا ﴿ وَعَدَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

﴿لاّ يَسْتَوِي القَاعِدُونَ ﴾ عن الحرب. ﴿مِنَ المُؤْمِنينَ ﴾ في موضع الحال من القاعدين أو من الضمير الذي فيه. ﴿غَيْرُ أُولِي الضَّرِ ﴾ بالرفع صفة للقاعدون لأنه لم يقصد به قوم بأعيانهم أو بدل منه. وقرأ نافع وابن عامر والكسائي بالنصب على الحال أو الاستثناء. وقرىء بالجر على أنه صفة للمؤمنين أو بدل منه. وعن زيد بن ثابت أنها نزلت ولم يكن فيها غير أولي الضرر فقال ابن أم مكتوم: وكيف وأنا أعمى فغشي رسول الله يَعْ مجلسه الوحي، فوقعت فخذه على فخذي حتى خشيت أن ترضها ثم سري عنه فقال اكتب ﴿لا يستوي القاعدون من المؤمنين غير أولي الضرر ﴾ ﴿وَالمُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ الله بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ ﴾ أي لا مساواة بينهم وبين من قعد عن الجهاد من غير علة. وفائدته تذكير ما بينهما من التفاوت ليرغب القاعد في الجهاد رفعاً لرتبته وأنفه عن انحطاط منزلته. ﴿فَضَّلَ الله المُجَاهِدِينَ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ عَلَى القَاعِدِينَ دَرَجة ﴾ جملة موضحة لما نفي الاستواء فيه والقاعدون على التقييد السابق، ودرجة نصب بنزع الخافض أي بدرجة أو على المصدر لأنه تضمن معنى التفضيل ووقع موقع المرة منه، أو الحال بمعنى ذوي درجة. ﴿وَكُلا ﴾ من القاعدين والمجاهدين. ﴿وَعَد الله المُحبة الحسنى وهي الجنة لحسن عقيدتهم وخلوص نيتهم، وإنما التفاوت في زيادة العمل المقتضي لمزيد الثواب. ﴿وَفَضَلَ الله المُجَاهِدِينَ عَلَى القَاعِدِينَ أَجْراً عَظِيماً ﴾ نصب على المصدر لأن فضل بمعنى أجر، أو المفعول الثاني له لتضمنه معنى الإعطاء كأنه قيل: وأعطاهم زيادة على المصدر لأن فضل بمعنى أجر، أو المفعول الثاني له لتضمنه معنى الإعطاء كأنه قيل: وأعطاهم زيادة على

القاعدين أجراً عظيماً.

﴿ دَرَجَاتِ مِنْهُ وَمَغْفِرَةً وَرَحْمَةً وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ ﴾.

﴿ ذَرَجَاتٍ مِنْهُ وَمَغْفِرَةً وَرَحْمَةً ﴾ كل واحد منها بدل من أجراً، ويجوز أن ينتصب درجات على المصدر كقولك: ضربته أسواطاً، وأجراً على الحال عنها تقدمت عليها لأنها نكرة، ومغفرة ورحمة على المصدر بإضمار فعليهما كرر تفضيل المجاهدين، وبالغ فيه إجمالاً وتفصيلاً تعظيماً للجهاد وترغيباً فيه. وقيل: الأول ما خولهم في الدنيا من الغنيمة والظفر وجميل الذكر، والثاني ما جعل لهم في الآخرة. وقيل المراد بالدرجة الأولى ارتفاع منزلتهم عند الله سبحانه وتعالى، وبالدرجات منازلهم في الجنة. وقيل القاعدون الأول هم الأضراء والقاعدون الثاني هم الذين أذن لهم في التخلف اكتفاء بغيرهم. وقيل المجاهدون الأولون من جاهد الكفار والآخرون من جاهد الكفار والآخرون من جاهد الكامن وعليه قوله عليه الصلاة والسلام «رجعنا من الجهاد الأصغر إلى الجهاد الأكبر». ﴿وَكَانَ اللهُ عَفُوراً ﴾ لما عسى أن يفرط منهم. ﴿رَحِيماً ﴾ بما وعد لهم.

﴿ إِنَّ اَلَّذِينَ تَوَفَّنَهُمُ الْمَلَتَهِكَةُ ظَالِمِي أَنفُسِمِتُم قَالُواْ فِيمَ كُنُمُ قَالُواْ كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي الْأَرْضُ قَالُواْ أَلَمَ تَكُنُ أَرْضُ اللّهِ وَسِعَةَ فَنُهَاجِرُوا فِيهَا فَأُولَئِهَكَ مَاْوَنَهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴿ اللّهِ ﴾ .

﴿إِنَّ الَّذِينَ تَوَقَّاهُمُ المَلاَئِكَةُ وَ يحتمل الماضي والمضارع، وقرىء "توفتهم" و "توفاهم" على مضارع وفيت بمعنى أن الله يوفي الملائكة أنفسهم فيتوفونها أي يمكنهم من استيفائها فيستوفونها. ﴿ ظَالِمِي أَنفُسِهِمُ فِي حال ظلمهم أنفسهم بترك الهجرة وموافقة الكفرة فإنها نزلت في أناس من مكة أسلموا ولم يهاجروا حين كانت الهجرة واجبة. ﴿ قَالُوا ﴾ أي الملائكة توبيخاً لهم. ﴿ فِيمَ كُنتُم ﴾ في أي شيء كنتم من أمر دينكم. ﴿ قَالُوا كُنا مُسْتَضْعَفِينَ في الأَرْضِ ﴾ اعتذروا مما وبخوا به بضعفهم وعجزهم عن الهجرة، أو عن إظهار الدين وإعلاء كلمة الله. ﴿ قَالُوا ﴾ أي الملائكة تكذيباً لهم أو تبكيتاً. ﴿ أَلُمْ تَكُنُ أَرْضُ الله وَاسِعَة فَتُهَاجِرُوا فِيها ﴾ إلى قطر آخر كما فعل المهاجرون إلى المدينة والحبشة. ﴿ فَأُولَئِكَ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ ﴾ لتركهم الواجب ومساعدتهم قطر آخر كما فعل المهاجرون إلى المدينة والحبشة. ﴿ فَأُولَئِكَ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ ﴾ لتركهم الواجب ومساعدتهم الكفار. وهو خبر إن والفاء فيه لتضمن الاسم معنى الشرط، وقالوا فيم كنتم حال من الملائكة بإضمار قد أو الخبر قالوا والعائد محذوف أي قالوا لهم، وهو جملة معطوفة على الجملة التي قبلها مستنتجة منها. الخبر قالوا والعائد محذوف أي قالوا لهم، وهو جملة معطوفة على الجملة التي قبلها مستنتجة منها. وَسَاءَت مَصيراً ﴾ مصيرهم أو جهنم، وفي الآية دليل على وجوب الهجرة من موضع لا يتمكن الرجل فيه من إقامة دينه، وعن النبي عَنِي "من فر بدينه من أرض إلى أرض وإن كان شبراً من الأرض استوجبت له الجنة، وكان رفيق أبيه إبراهيم ونبيه محمد عليهما الصلاة والسلام ».

﴿ إِلَّا ٱلْمُسْتَضَعَفِينَ مِنَ ٱلرِّجَالِ وَٱلنِّسَآءِ وَٱلْوِلَدَنِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ سَبِيلًا ﴿ إِنَّ مَأْوَلَتِهِكَ عَسَى اللَّهُ أَن يَعْفُو عَنْهُمْ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ عَفُورًا ﴿ آَلِكُ ﴾ .

﴿إِلاَّ المُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالولْدَانِ﴾ استثناء منقطع لعدم دخولهم في الموصول وضميره والإشارة إليه، وذكر الولد إن أريد به المماليك فظاهر، وإن أريد به الصبيان فللمبالغة في الأمر والإشعار بأنهم على صدد وجوب الهجرة، فإنهم إذا بلغوا وقدروا على الهجرة فلا محيص لهم عنها وأن قوامهم يجب عليهم أن يهاجروا بهم متى أمكنت. ﴿لاَ يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلاَ يَهْتَدُونَ سَبِيلا﴾ صفة للمستصعفين إذ لا توقيت فيه، أو عال منه أو من المستكن فيه، واستطاعة الحيلة وجدان أسباب الهجرة وما تتوقف عليه، واهتداء السبيل معرفة الطريق بنفسه أو بدليل.

﴿فَأُولَئِكَ عَسَى الله أَنْ يَعْفُوَ عَنْهُمْ﴾ ذكر بكلمة الإطماع ولفظ العفو إيذاناً بأن ترك الهجرة أمر خطير حتى

إن المضطر من حقه أن لا يأمن ويترصد الفرصة ويعلق بها قلبه. ﴿وَكَانَ الله عَفُواً غَفُوراً﴾.

وَمَن يُهَاجِرَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ يَجِدُ فِي ٱلْأَرْضِ مُرَغَمًا كَثِيرًا وَسَمَةً وَمَن يَغُرُجُ مِنْ بَيْتِهِ. مُهَاجِرًا إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ. وَمُمَّ يُدَرِكُهُ ٱلمَوْتُ فَقَدْ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَى ٱللَّهُ وَكَانَ ٱللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ ﴾.

﴿وَمَنْ يُهَاجِرْ فِي سَبِيلِ الله يَجدُ في الأَرْضِ مُرَاغَماً كَثيراً ﴾ متحولاً من الرغام وهو التراب. وقيل طريق يراغم قومه بسلوكه أي يفارقهم على رغم أنوفهم وهو أيضاً من الرغام. ﴿وَسَعَةٌ ﴾ في الرزق وإظهار الدين. ﴿وَمَنْ يَخْرُخ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِراً إِلَى الله وَرَسُولهِ ثُمَّ يُلْرِكُهُ المَوْتُ ﴾ وقرىء «يدركه» بالرفع على أنه خبر مبتدأ محذوف أي ثم هو يدركه وبالنصب على إضمار أن كقوله:

سَأْتُدُكُ مَنْ زِلِي بِبَنِي تَصِيمٍ وَأَلْحَقُ بِالحِجَازِ فَأَسْتَرِيحًا

﴿ فَقَدْ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَى الله وَكَانَ الله غَفُوراً رَحِيماً ﴾ الوقوع والوجوب متقاربان والمعنى: ثبت أجره عند الله تعالى ثبوت الأمر الواجب. والآية الكريمة نزلت في جندب بن ضمرة حمله بنوه على سرير متوجهاً إلى المدينة، فلما بلغ التنعيم أشرف على الموت فصفق بيمينه على شماله فقال: اللهم هذه لك وهذه لرسولك أبايعك على ما بايع عليه رسولك ﷺ فمات.

﴿ وَإِذَا ضَرَيْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُرْ جُنَاحٌ أَن نَقْصُرُوا مِنَ ٱلصَّلَوْةِ إِنْ خِفْتُمْ أَن يَقْنِنَكُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓأً إِنَّ الصَّلَوْةِ إِنْ خِفْتُمْ أَن يَقْنِنَكُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓأً إِنَّ ٱلصَّلَوْةِ إِنْ خِفْتُمْ أَن يَقْنِنَكُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓأً إِنَّ ٱلصَّلَوْةِ إِنْ خِفْتُمْ أَن يَقْنِنَكُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاً إِنَّ السَّكُوٰ إِنَّ الْكَافِرِينَ كَانُواْ لَكُرْ عَدُوَّا شُبِينَا النَّكُ ﴾ .

﴿وَإِذَا ضَرَبُتُمْ فِي الأَرْضِ ﴾ سافرتم. ﴿فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَقْصُروا مِنَ الصَّلاَةِ ﴾ بتنصيف ركعاتها ونفي المحرج فيه يدل على جوازه دون وجوبه، ويؤيده أن عليه الصلاة والسلام أتم في السفر. وأن عائشة رضي الله تعالى عنها اعتمرت مع رسول الله عنها اعتمرت مع رسول الله عنها الله قصرت وأتممت، وصمت وأفطرت. فقال: «أحسنت يا عائشة». وأوجبه أبو حنيفة لقول عمر رضي الله تعالى عنه: صلاة السفر ركعتان تمام غير قصر على لسان نبيكم هم ولقول عائشة رضي الله تعالى عنها: أول ما فرضت الصلاة فرضت ركعتين ركعتين فأقرت في السفر وزيدت في الحضر. فظاهرهما يخالف الآية الكريمة فإن صحا فالأول مؤول بأنه كالتام في الصحة والإجزاء، والثاني لا ينفي جواز الزيادة فلا حاجة إلى تأويل الآية. بأنهم ألفوا الأربع فكانوا مظنة لأن يخطر ببالهم أن ركعتي السفر قصر ونقصان، فسمي الإتيان بهما قصراً على ظنهم. ونفي الجناح فيه لتطبيب به نفوسهم، وأقل سفر تقصر فيه أربعة برد عندنا وستة عند أبي حنيفة. قرىء "تقصروا" من أقصر بمعنى قصر ومن الصلاة صفة محذوف أي: شيئاً من الصلاة عند سيبويه، ومفعول تقصروا بزيادة من عند الأخفش. ﴿إِنْ فَيُعْتَكُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنَّ الكَافِرينَ كَانُوا لَكُمْ عَدُوا مُبِيناً ﴾ شريطة باعتبار الغالب في ذلك الوقت، ولذلك لم يعتبر في قوله تعالى: ﴿فإن خفتم أن لا يقيما حدود الله فلا جناح عليهما فيما افتدت بمعنى كراهة أن يفتنكم، بغير في حوازه أيضاً في حال الأمن. وقرىء «من الصلاة أن يفتنكم» بغير إن خفتم بمعنى كراهة أن يفتنكم: وهو القتال والتعرض بما يكره.

﴿ وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمَتَ لَهُمُ ٱلصَّكَلَاةَ فَلْلَقُمْ طَآهِكَةٌ مِنْهُم مَّعَكَ وَلَيَأْخُذُواْ أَشلِحَتُهُمْ فَإِذَا سَجَدُواْ فَلْيَكُونُواْ مِن وَرَآبِكُمْ وَلَتَأْتِ طَآبِهَا أُخْرَىك لَرْ يُصَكُواْ فَلْيُصَلُواْ مَعَكَ وَلَيَأْخُذُواْ حِذْرَهُمْ وَأَسْلِحَتُهُمْ وَذَ لَيُكَكُونُواْ مِن وَرَآبِكُمْ وَلَتَأْتُ وَلَيْكُمُ لَا يُعْرَفُوا مَن وَرَآبِكُمْ وَلَتَأْتُوا عَلَيْكُمُ مَيْدَاةً وَحِدَةً وَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِن اللّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ تَغْفُلُونَ عَنَ أَسْلِحَتِكُمْ وَأَمْيَعَتِكُو فَيَصِيلُونَ عَلَيْكُمْ مَيْلَةً وَحِدَةً وَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِن

كَانَ بِكُمْ أَذَى مِّن مَّطَرٍ أَو كُنتُم مَّرْضَىٰ أَن تَضَعُواْ أَسْلِحَتَكُمُ ۗ وَخُذُواْ حِذْرَكُمُ إِنَّ ٱللَّهَ أَعَدَّ لِلْكَلفِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ أَعَدَ لِلْكَلفِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا ﴿ إِنَّ اللَّهِ ﴾ .

﴿ وَإِذَا كُنْتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ الصَّلاةَ ﴾ تعلق بمفهومه من خص صلاة الخوف بحضرة الرسول ﷺ لفضل الجماعة، وعامة الفقهاء على أنه تعالى علم الرسول ﷺ كيفيتها ليأتم به الأئمة بعده فإنهم نواب عنه فيكون حضورهم كحضوره. ﴿فَلْتَقُمْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ مَعَكَ﴾ فاجعلهم طائفتين فلتقم إحداهما معك يصلون وتقوم الطائفة الأخرى تجاه العدو. ﴿وَلْيَأْخُذُوا أُسْلِحَتَهُمْ﴾ أي المصلون حزماً. وقيل الضمير للطائفة الأخرى، وذكر الطائفة الأولى يدل عليهم. ﴿فَإِذَا سَجَدُوا﴾ يعنى المصلين. ﴿فَلْيَكُونُوا﴾ أي غير المصلين. ﴿مِنْ وَرَاتِكُمْ﴾ يحرسونكم يعني النبي ﷺ ومن يصلي معه، فغلب المخاطب على الغالب. ﴿وَلَٰتَأْتِ طَائِفَةٌ أَخْرَى لَمْ يُصَلُّوا﴾ لاشتغالهم بالحراسة. ﴿فَلْيُصَلُوا مَعَكَ ﴾ ظاهره يدل على أن الإمام يصلى مرتين بكل طائفة مرة كما فعله رسول الله ﷺ ببطن نخل، وإن أريد به أن يصلى بكل ركعة إن كانت الصلاة ركعتين فكيفيته أن يصلى بالأولى ركعة وينتظر قائماً حتى يتموا صلاتهم منفردين ويذهبوا إلى وجه العدو، وتأتى الأخرى فيتم بهم الركعة الثانية. ثم ينتظر قاعداً حتى يتموا صلاتهم ويسلموا بهم كما فعله رسول الله ﷺ بذات الرقاع. وقال أبو حنيفة رضي الله تعالى عنه: يصلي بالأولى ركعة ثم تذهب هذه وتقف بإزاء العدو وتأتى الأخرى فتصلى معه ركعة، ويتم صلاته ثم تعود إلى وجه العدو، وتأتي الأولى فتؤديٰ الركعة الثانية بغير قراءة وتتم صلاتها ثم تعود وتأتى الأخرى فتؤدي الركعة بقراءة وتتم صلاتها. ﴿وَلْيَأْخُلُوا حِلْرَهُمْ وَأَسْلِحَتَهُمْ ﴾ جعل الحذر آلة يتحصن بها المغازي فجمع بينه وبين الأسلحة في وجوب الأخذ ونظيره قوله تعالى: ﴿وَالَّذَينَ تَبُورُوا الدَّارُ وَالإيمان﴾ ﴿وَدُّ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ تَغْفُلُونَ عَنْ أَسْلِحَتِكُمْ وَأَمْتِعَتِكُمْ فَيَمِيلُونَ عَلَيْكُمْ مَيلَةً وَاحِدة ﴾ تمنوا أن ينالوا منكم غرة في صلاتكم فيشدون عليكم شدة واحدة، وهو بيان ما لأجله أمروا بأخذ الحذر والسلاح. ﴿وَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ كَانَ بِكُمْ أَدْيَ مِنْ مَطْرِ أَوْ كُنْتُمْ مَرْضَى أَنْ تَضَعُوا أَسْلِحَتَكُمْ ﴾ رخصة لهم في وضعها إذا ثقل عليهم أخذها بسبب مطر أو مرض، وهذاً مما يؤيد أن الأمر بالأخذ للوجوب دون الاستحباب. ﴿وَخُذُوا حِذْرَكُمْ﴾ أمرهم مع ذلك بأخذ الحذر كي لا يهجم عليهم العدو. ﴿إِنَّ اللَّه أَعَدُّ لِلكَافِرِينَ عَذَابًا مُهيناً﴾ وعد لَلمؤمنين بالنصر على الكفار بعد الأمر بالحرم لتقوى قلوبهم وليعلموا أن الأمر بالحزم ليس لضعفهم وغلبة عدوهم، بل لأن الواجب أن يحافظوا في الأمور على مراسم التيقظ والتدبر فيتوكلوا على الله سبحانه وتعالى.

﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمُ ٱلصَّلَوَةَ فَأَذَكُرُوا ٱللَّهَ قِيَعًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمُّ فَإِذَا ٱطْمَأْنَنَتُم فَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوَةُ إِنَّ ٱلصَّلَوَةُ كَانَتَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَبًا مَّوْقُوتَنَا ﴿ إِنَّكُ ﴾ .

﴿فَإِذَا قَضَيْتُمُ الصَّلاَةَ﴾ أديتم وفرغتم منها. ﴿فَاذْكُرُوا الله قِيَاماً وَقُعُوداً وَعَلَى جُنُوبِكُمُ﴾ فداوموا على الذكر في جميع الأحوال، أو إذا أردتم أداء الصلاة واشتد الخوف فأدوها كيفما أمكن، قياماً مسايفين ومقارعين، وقعوداً مرامين وعلى جنوبكم مشخنين. ﴿فَإِذَا اطْمَأْنَتُمُ ﴾ سكنت قلوبكم من الخوف. ﴿فَأَقِيمُوا الصَلاةَ فعدلوا واحفظوا أركانها وشرائطها وائتوا بها تامة. ﴿إِنَّ الصَلاةَ كَانَتْ عَلَى المُؤْمِنِينَ كِتَاباً مَوْقُوتاً ﴾ فرضاً محدود الأوقات لا يجوز إخراجها عن أوقاتها في شيء من الأحوال، وهذا دليل على أن المراد بالذكر الصلاة وأنها واجبة الأداء حال المسايفة والاضطراب في المعركة، وتعليل للأمر بالإيتاء بها كيفما أمكن. وقال أبو حنيفة رحمه الله تعالى لا يصلى المحارب حتى يطمئن.

﴿ وَلَا تَهِنُواْ فِي آبَتِغَآءِ ٱلْقَوْرُ إِن تَكُونُواْ تَأْلَمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلَمُونَ كُمَا تَأْلَمُونَ وَرَبُّحُونَ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَا يَرْجُونَ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ إِن تَكُونُواْ تَأْلَمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلَمُونَ كُمَّا تَأْلَمُونَ ۚ وَرَبُّحُونَ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَا ﴿ وَلا تَهِنُوا ﴾ ولا تضعفوا. ﴿ فِي الْبَغَاءِ القَوْمِ ﴾ في طلب الكفار بالقتال. ﴿ إِنْ تَكُونُوا تَأْلُمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلُمُونَ كَمَا تَأْلَمُونَ وَتَرْجُونَ مِنَ الله مَا لاَ يَرْجُونَ ﴾ إلزام لهم وتقريع على التواني فيه، بأن ضرر القتال دائر بين الفريقين غير مختص بهم، وهم يرجون من ألله بسببه من إظهار الدين واستحقاق الثروات ما لا يرجو عدوهم، فينبغي أن يكونوا أرغب منهم في الحرب وأصبر عليها. وقرىء «أن تكونوا» بالفتح بمعنى ولا تهنوا لأن تكونوا تألمون، ويكون قوله فإنهم يألمون علة للنهي عن الوهن لأجله. والآية نزلت في بدر الصغرى. ﴿ وَكَانَ اللهُ عَلِيماً ﴾ بأعمالكم وضمائركم. ﴿ حَكِيماً ﴾ فيما يأمر وينهى.

﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ ٱلْكِئنَبَ بِٱلْحَقِّ لِتَعَكُمُ بَيْنَ النَّاسِ مِمَا أَرَىٰكَ ٱللَّهُ وَلَا تَكُن لِلْخَآمِنِينَ خَصِيمًا ﴿ وَاسْتَغَفِرِ ٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهُ كَانَ عَفُورًا رَحِيمًا ﴿ إِنَّ اللَّهِ ﴾.

﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الكِتَابَ بِالْحَقِّ لِتَحْكُم بَيْنَ النَّاسِ ﴾ نزلت في طعمة بن أبيرق من بني ظفر، سرق درعا من جاره قتادة بن النعمان في جراب دقيق، فجعل الدقيق ينتثر من خرق فيه وخبأها عند زيد بن السمين اليهودي، فالتمست الدرع عند طعمة فلم توجد، وحلف ما أخذها وماله بها علم فتركوه واتبعوا أثر الدقيق حتى انتهى إلى منزل اليهودي فأخذوها. فقال دفعها إلي طعمة وشهد له ناس من اليهود فقالت بنو ظفر: انطلقوا بنا إلى رسول الله على فسألوه أن يجادل عن صاحبهم وقالوا: إن لم تفعل هلك وافتضح وبرى اليهودي فهم رسول الله على أن يفعل ﴿يِمَا أَرَاكَ الله ﴾ بما عرفك الله وأوحى به إليك وليس من الرؤية بمعنى العلم وإلا لاستدعى ثلاثة مفاعيل. ﴿وَلاَ تَكُنْ لِلخَائِنِينَ ﴾ أي لأجلهم والذب عنهم ﴿خَصِيماً ﴾ للبرآء.

﴿ وَاسْتَغْفِر الله ﴾ مما هممت به. ﴿ إِنَّ الله كَانَ غَفُوراً رَحِيماً ﴾ لمن يستغفره.

﴿ وَلَا تَجْدَدِلُ عَنِ الَّذِينَ يَخْتَانُونَ أَنفُسَهُمَّ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِيثُ مَن كَانَ خَوَّانًا أَشِمًا ﴿ يَسْتَخْفُونَ مِنَ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّا الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّا الللللَّا الللللَّا اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ ا

﴿ وَلاَ تُجَادِل عَنِ الَّذِينَ يَخْتَانُونَ أَنَفُسَهُم ﴾ يخونونها فإن وبال خيانتهم يعود عليها، أو جعل المعصية خيانة لها كما جعلت ظلماً عليها، والضمير لطعمة وأمثاله أو له ولقومه فإنهم شاركوه في الإثم حيث شهدوا على براءته وخاصموا عنه. ﴿ إِنْ الله لاَ يُحبُّ مَنْ كَانَ خَوَاناً ﴾ مبالغاً في الخيانة مصراً عليها. ﴿ أَثِيماً ﴾ منهمكاً فيها. روي: أن طعمة هرب إلى مكة وارتد ونقب حائطاً بها ليسرق أهله فسقط الحائط عليه فقتله.

﴿ يَسْتَخْفُونَ مِنَ النَّاسِ ﴾ يستترون منهم حياء وخوفاً. ﴿ وَلاَ يَسْتَخْفُونَ مِنَ الله ﴾ ولا يستحيون منه وهو أحق بأن يستحيا ويخاف منه. ﴿ وَهُوَ مَعَهُمْ ﴾ لا يخفى عليه سرهم فلا طريق معه إلا ترك ما يستقبحه ويؤاخذ عليه. ﴿ إِذْ يُبَيِّتُونَ ﴾ يدبرون ويزورون. ﴿ مَا لاَ يَرْضَى مِنَ القَوْلِ ﴾ من رمي البريء والحلف الكاذب وشهادة الزور. ﴿ وَكَانَ الله بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطاً ﴾. لا يفوت عنه شيء.

﴿هَا أَنْتُمْ هُولَاءِ﴾ مبتدأ وخبر. ﴿جَادَلْتُمْ عَنْهُمْ في الحَيَاةِ النَّنْيَا﴾ جملة مبينة لوقوع أولاء خبراً أو صلة عند من يجعله موصولاً. ﴿فَمَنْ يُجَادِلُ الله عنهم يَوْمَ القِيَامَةِ أَمْ مَنْ يَكُونُ عَلَيْهِمْ وَكِيلاً﴾ محامياً يحميهم من عذاب الله.

﴿وَمَنْ يَعْمَلْ سُوءاً﴾ قبيحاً يسوء به غيره. ﴿أَوْ يَظْلِمَ نَفْسَهُ﴾ بما يختص به ولا يتعداه. وقيل المراد بالسوء ما دون الشرك، وبالظلم الشرك. وقيل: الصغيرة والكبيرة. ﴿ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللهُ بالتوبة. ﴿يَجِدِ اللهُ عَنُوراً﴾ لذنوبه ﴿رَحِيماً﴾ متفضلاً عليه، وفيه حث لطعمة وقومه على التوبة والاستغفار.

﴿ وَمَن يَكْسِبُ إِنْمًا فَإِنَّمَا يَكْسِبُهُم عَلَى نَفْسِدْ. وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ وَمَن يَكْسِبُ خَطِيَّكَةً أَوْ إِنْمًا ثُمِينًا ﴿ وَمَن يَكْسِبُ خَطِيَّكَةً أَوْ إِنْمًا ثُمِينًا ﴿ وَمُن يَكْسِبُ خَطِيَّكَةً أَوْ إِنْمًا ثُمِينًا ﴾.

﴿وَمَنْ يَكْسِب إِثْماً فَإِنَّمَا يَكْسِبُهُ عَلَى نَفْسِهِ﴾ فلا يتعداه وباله كقوله تعالى: ﴿وإن أسأتم فلها﴾. ﴿وَكَانَ اللهَ عَلِيماً حَكِيماً﴾ فهو عالم بفعله حكيم في مجازاته.

﴿ وَمَنْ يَكُسِبُ خَطِيقَةً ﴾ صغيرة أو ما لا عمد فيه. ﴿ أَوْ إِثْماً ﴾ كبيرة أو ما كان عن عمد. ﴿ فُمَّ يَرْمِ بِهِ بَرِيعاً ﴾ كما رمى طعمة زيداً، ووحد الضمير لمكان أو. ﴿ فَقَدِ احْتَمَلَ بُهْتَاناً وَإِثْماً مُبِيناً ﴾ بسبب رمي البريء وتبرئة النفس الخاطئة، ولذلك سوّى بينهما وإن كان مقترف أحدهما دون مقترف الآخر.

﴿ وَلَوْلَا فَضَلُ اللّهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُم لَمَنَتُ طَآيِفَ أَ مِنْهُمْ أَن يُضِلُّوكَ وَمَا يُضِلُّونَ إِلّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يُضِلُّوكَ مِن شَقَوْ وَأَنزَلَ اللّهُ عَلَيْكَ ٱلْكِئَبَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلَمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ وَكَاكَ فَضَلُ اللّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴿ اللّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ ال

﴿ وَلَوْلاَ فَضْلُ اللهُ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ بإعلام ما هم عليه بالوحي، والضمير لرسول الله عَلَيْهُ. ﴿ لَهَمَّتْ طَائِفَةٌ مِنْهُمُ ﴾ أي من بني ظفر. ﴿ أَنْ يُضِلُوكَ ﴾ عن القضاء بالحق مع علمهم بالحال، والجملة جواب لولا وليس القصد فيه إلى نفي همهم بل إلى نفي تأثيره فيه. ﴿ وَمَا يُضِلُونَ إِلاَّ أَنْفُسَهُم ﴾ لأنه ما أزلك عن الحق وعاد وباله عليهم. ﴿ وَمَا يَضُرُونَكَ مِنْ شَيءٍ ﴾ فإن الله سبحانه وتعالى عصمك وما خطر ببالك كان اعتماداً منك على ظاهر الأمر لا ميلاً في الحكم، ومن شيء في موضع النصب على المصدر أي شيء من الضرر ﴿ وَأَنْزَلَ الله عَلَيْكَ الْحَتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ ﴾ من خفيات الأمور، أو من أمور الدين والأحكام. ﴿ وَكَانَ فَضْلُ اللهُ عَلَيْكَ عَظِيماً ﴾ إذ لا فضل أعظم من النبوة.

﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِن نَجُولُهُمْ إِلَا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَنِج بَيْنَ النَّاسِ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ آبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ اللَّهِ فَسَوْفَ نُؤْلِيهِ أَجَرًا عَظِيمًا ﴿ لَيْكَ ﴾ .

﴿لاَ خَيْرَ في كَثيرٍ مِنْ نَجْوَاهُمْ من متناجيهم كقوله تعالى: ﴿وَإِذَ هَم نَجُوى اُو مِن تناجيهم فقوله: ﴿إِلاَّ مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفِ على حذف مضاف أي إلا نجوى من أمر أو على الانقطاع بمعنى ولكن من أمر بصدقة ففي نجواه الخير، والمعروف كل ما يستحسنه الشرع ولا ينكره العقل. وفسر هاهنا بالقرض وإغاثة الملهوف وصدقة التطوع وسائر ما فسر به. ﴿أَوْ إَصْلاَحٍ بَيْنَ النَّاسِ ﴾ أو إصلاح ذات البين. ﴿وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ ابْتِهَاءَ مَرْضَاةِ الله فَسَوفَ نُوْتِيهِ أَجْراً عَظِيماً ﴾ بني الكلام على الأمر ورتب الجزاء على الفعل ليدل على أنه لما دخل الآمر في زمرة الخيرين كان الفاعل أدخل فيهم، وأن العمدة والغرض هو الفعل واعتبار الأمر من حيث إنه وصلة إليه، وقيد الفعل بأن يقول لطلب مرضاة الله سبحانه وتعالى، لأن الأعمال بالنيات وأن كل من فعل خيراً رياء وسمعة لم يستحق به من الله أجراً. ووصف الأجر بالعظم تنبيها على حقارة ما فات في جنبه من أعراض الدنيا. وقرأ حمزة وأبو عمرو ﴿يؤتيه ﴾ بالياء.

﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِهِ، مَا تَوَلَّى وَنُصَّلِهِ، جَهَنَّامٌ وَسَآءَتْ مَصِيرًا ﴿ اللَّهِ ﴾ .

﴿ وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ ﴾ يخالفه، من الشق فإن كلا من المتخالفين في شق غير شق الآخر. ﴿ مِنْ بَغْدِ مَا المعجزات. ﴿ وَيَتَبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ المُوْمِنِينَ ﴾ غير ما هم عليه من اعتقاد أو عمل. ﴿ تُولِّه مَا تَولِّى ﴾ نجعله والياً لما تولى من الضلال، ونخل بينه وبين ما اختاره. ﴿ وَنُصْلِهِ جَهَنّم ﴾ وندخله فيها. وقرىء بفتح النون من صلاه. ﴿ وَسَاءَتْ مَصِيراً ﴾ جهنم، والآية تدل على حرمة مخالفة الإجماع، لأنه سبحانه وتعالى رتب الوعيد الشديد على المشاقة واتباع غير سبيل المؤمنين، وذلك إما لحرمة كل واحد منهما أو أحدهما أو الجمع بينهما، والثاني باطل إذ يقبح أن يقال من شرب الخمر وأكل الخبز استوجب الحد، وكذا الثالث لأن المشاقة محرمة ضم إليها غيرها أو لم يضم، وإذا كان اتباع غير سبيلهم محرماً كان اتباع عبيلهم، وقد استقصيت الكلام فيه في مرصاد الأفهام إلى مبادىء الأحكام.

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ، وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآهُ ۚ وَمَن يُشَرِكَ بِاللَّهِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَلًا ﴿ بَعِيدًا ﴿ إِنَّا لَهُ عَلَا أَنْ الْأَلَا الْأَلِي ﴾ .

﴿إِنَّ الله لاَ يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ كرره للتأكيد، أو لقصة طعمة. وقيل جاء شيخ إلى رسول الله ﷺ وقال: إني شيخ منهمك في الذنوب إلا أني لم أشرك بالله شيئاً منذ عرفته وآمنت به ولم اتخذ من دونه ولياً، ولم أوقع المعاصي جرأة ، وما توهمت طرفة عين أني أعجز الله هرباً، وإني لنادم تائب فما ترى حالي عند الله سبحانه وتعالى. فنزلت ﴿وَمَنْ يُشْرِكُ بِالله فَقَدْ ضَلَ ضَلاَلاً بَعِيداً عن الحق فإن الشرك أعظم أنواع الضلالة وأبعدها عن الصواب والاستقامة ، وإنما ذكر في الآية الأولى فقد افترى لأنها متصلة بقصة أهل الكتاب، ومنشأ شركهم كان نوع افتراء وهو دعوى التبني على الله سبحانه وتعالى.

﴿ إِن يَدْعُونَ مِن دُوزِهِ ۚ إِلَّا إِنَكُ وَإِن يَدْعُونَ إِلَّا شَيْطَكُ مَّرِيدًا ﴿ ﴿ ﴾.

﴿إِنْ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ إِلاَّ إِنَّاثاً ﴾ يعني اللات والعزى ومناة ونحوها، كان لكل حي صنم يعبدونه ويسمونه أنثى بني فلان وذلك إما لتأنيث أسمائها كما قال:

وَمَا ذَكِرٌ فَإِنْ يَسْسَمَن فَأُنْتَى شَدِيد الأَدْمِ لَيْسَ لَهُ ضُرُوسٌ

فَإِنه عنى القراد وهو ما كان صغيراً سمي قراداً فإذا كبر سمي حلمة، أو لأنها كانت جمادات والجمادات تؤنث من حيث إنها ضاهت الإناث لا نفعاً لها، ولعله سبحانه وتعالى ذكرها بهذا الاسم تنبيها على أنهم يعبدون ما يسمونه إناثاً لأنه ينفعل ولا يفعل، ومن حق المعبود أن يكون فاعلاً غير منفعل ليكون دليلاً على تناهي جهلهم وفرط حماقتهم. وقيل المراد الملائكة لقولهم: الملائكة بنات الله، سبحانه وتعالى، وهو جمع أنثى كرباب وربى، وقرىء «أنثى» على التوحيد وأنثا على أنه جمع أنيث كخبث وخبيث، ووثنا بالتخفيف ووثناً بالتثقيل وهو جمع وثن كأسد وأسد وأسد وأثنا أثنا بهما على قلب الواو لضمها همزة. ﴿وَإِنْ يَدْعُونَ﴾ وإن يعبدون بعبادتها. ﴿إِلاَّ شَيْطَاناً مَرِيداً﴾ لأنه الذي أمرهم بعبادتها وأغراهم عليها، فكأن طاعته في ذلك عبادة له، والمارد والمريد الذي لا يعلق بخير. وأصل التركيب للملابسة. ومنه ﴿صرح ممرد﴾ وغلام أمرد وشجرة مرداء للتي تناثر ورقها.

﴿ لَعَنَهُ اللَّهُ وَقَالَكَ لَأَتَّخِذَنَّ مِنْ عِبَادِكَ نَصِيبًا مَّفْرُوضًا ﴿ ﴿ ﴾.

﴿لَعَنَهُ الله﴾ صفة ثانية للشيطان. ﴿وَقَالَ لأَتَّخِذَنَّ مِنْ عِبَادِكَ نَصِيباً مَفْرُوضاً﴾ عطف عليه أي شيطاناً مريداً جامعاً بين لعنة الله، وهذا القول الدال على فرط عداوته للناس.

وقد برهن سبحانه وتعالى أولاً على أن الشرك ضلال في الغاية على سبيل التعليل، بأن ما يشركون به ينفعل ولا يفعل فعلاً اختيارياً، وذلك ينافي الألوهية غاية المنافاة، فإن الإله ينبغي أن يكون فاعلاً غير منفعل، ثم استدل عليه بأنه عبادة الشيطان وهي أفظع الضلال لثلاثة أوجه. الأول: أنه مريد منهمك في الضلال لا يعلق بشيء من الخير والهدى، فتكون طاعته ضلالاً بعيداً عن الهدى. والثاني: أنه ملعون لضلاله فلا تستجلب مطاوعته سوى الضلال واللعن. والثالث: أنه في غاية العداوة والسعي في إهلاكهم وموالاة من هذا شأنه غاية الضلال فضلاً عن عبادته. والمفروض المقطوع أي نصيباً قدر لي وفرض من قولهم فرض له في العطاء.

﴿ وَلَأُضِلَنَهُمْ وَلَأُمُنِيَنَتُهُمْ وَلَامُرَنَّهُمْ فَلِيُبَتِّكُنَّ ءَاذَاكَ ٱلأَنْعَامِ وَلَامُرَنَّهُمْ فَلَيُغَيِّرُكَ خَلْقَ اللَّهِ وَمَن يَتَّخِذِ ٱلشَّيْطَانَ وَلِيْتَا مِن دُوبِ ٱللَّهِ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَانَا مُبِينًا ﴿ اللَّهِ ﴾.

﴿وَلاَمُرِنَّهُمْ فَلَيْبَتُكُنَّ آذَانَ الاَنْعَامِ عن الحق. ﴿وَلاَمُنْيَنَّهُمْ الْمانِي الباطلة كطول الحياة وأن لا بعث ولا عقاب. ﴿وَلاَمُرَنَّهُمْ فَلَيْعَيْرُنَّ خَلْقَ وَالسُوائِب، وإشارة إلى تحريم ما أحل ونقص كل ما خلق كاملاً بالفعل أو القوة. ﴿وَلاَمُرَنَّهُمْ فَلَيْغَيْرُنَّ خَلْقَ السُوائِب، وإشارة إلى تحريم ما أحل ونقص كل ما خلق كاملاً بالفعل أو القوة. ﴿وَلاَمُرَنَّهُمْ فَلَيْغَيْرُنَّ خَلْقَ الله عن وجهه وصورته أو صفته. ويندرج فيه ما قيل من فقء عين الحامي، وخصاء العبيد، والوشم، والوشر، واللواط، والسحق، ونحو ذلك وعبادة الشمس، والقمر، وتغيير فطرة الله تعالى التي هي الإسلام، واستعمال الجوارح والقوى فيما لا يعود على النفس كمالاً ولا يوجب لها من الله سبحانه وتعالى زلفى. وعموم اللفظ يمنع الخصاء مطلقاً لكن الفقهاء رخصوا في خصاء البهاثم للحاجة. والجمل الأربع حكاية عما ذكره الشيطان نطقاً أو أتاه فعلاً. ﴿وَمَنْ يَتَّخِذِ الشَّيْطَانَ وَلِياً مِنْ دُونِ الله ﴾ بإيثاره ما يدعو إليه على ما أمر الله به ومجاوزته عن طاعة الله سبحانه وتعالى إلى طاعته. ﴿فَقَذْ خَسِرَ خُسْرَاناً مُبِيناً ﴾ إذا ضيع رأس ماله وبدل مكانه من الجنة بمكان من النار.

﴿ يَعِدُهُمْ وَيُمَنِّيهِمْ وَمَا يَعِدُهُمُ ٱلشَّيْطَانُ إِلَّا غُهُدًا ۞ أُولَيَهِكَ مَأُولَهُمْ جَهَنَّمُ وَلَا يَجِدُونَ عَنْهَا يَحِيصَا ۞﴾.

﴿ يَعِدُهُمْ ﴾ ما لا ينجزه. ﴿ وَيُمَنِّيهِمْ ﴾ ما لا ينالون. ﴿ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطَانُ إِلاَّ غُرُوراً ﴾ وهو إظهار النفع فيما فيه الضرر وهذا الوعد إما بالخواطر الفاسدة، أو بلسان أوليائه.

﴿ أُولَئِكَ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَلاَ يَجِدُونَ عَنْهَا مَحِيصًا ﴾ معدلاً ومهرباً من حاص يحيص إذا عدل وعنها حال منه، وليس صلة له لأنه اسم مكان وإن جعل مصدراً فلا يعمل أيضاً فيما قبله.

﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِمُلُوا الطَّلَاِحَٰتِ سَنُدْخِلْهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلأَنْهَكُرُ خَلِدِينَ فِبهَا أَبَدًا وَعْدَ اللَّهِ حَقًا وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ ٱللَّهِ قِيلًا ﴿ ﴿ ﴾ .

﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَنُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِها الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً وَعْدَ الله حَقاً ﴾. أي وعده وعداً وحق ذلك حقاً ، فالأول مؤكد لنفسه لأن مضمون الجملة الإسمية التي قبله وعد، والثاني مؤكد لغيره ويجوز أن ينصب الموصول بفعل يفسره ما بعده ، ووعد الله بقوله ﴿سندخلهم﴾ لأنه بمعنى

نعدهم إدخالهم وحقاً على أنه حال من المصدر. ﴿وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ الله قِيلا﴾ جملة مؤكدة بليغة، والمقصود من الآية معارضة المواعيد الشيطانية الكاذبة لقرنائه بوعد الله الصادق لأوليائه، والمبالغة في توكيده ترغيباً للعباد في تحصيله.

﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيَكُمْ وَلَا أَمَانِيَ آهَلِ ٱلْكِتَٰبُ مَن يَعْمَلْ سُوَّءًا يُجْزَ بِهِ. وَلَا يَجِدْ لَهُ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلِيًّا وَلِيًّا فَصِيرًا ﴿ آَمَانِيَ أَهْلِ ٱلْكِتَابُ مَن يَعْمَلْ سُوَّءًا يُجْزَ بِهِ. وَلَا يَجِدْ لَهُ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلِيًّا وَلَا نَصِيرًا ﴿ آَهِ اللَّهِ عَلَيْهُ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلِيًّا اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ مَا لَكُونُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَل

﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيّكُمْ وَلا أَمَانِيّ أَهْلِ الكِتَابِ ﴾ أي ليس ما وعد الله من الثواب ينال بأمانيكم أيها المسلمون، ولا بأماني أهل الكتاب، وإنما ينال بالإيمان والعمل الصالح. وقيل: ليس الإيمان بالتمني ولكن ما وقر في القلب وصدقه العمل. روي (أن المسلمين وأهل الكتاب افتخروا. فقال أهل الكتاب: نبينا قبل نبيكم وكتابنا قبل كتابكم ونحن أولى بالله منكم، وقال المسلمون: نحن أولى منكم نبينا خاتم النبيين، وكتابنا يقضي على الكتب المتقدمة) فنزلت. وقيل: الخطاب مع المشركين ويدل عليه تقدم ذكرهم أي: ليس الأمر بأماني المشركين، وهو قولهم لا جنة ولا نار، وقولهم إن كان الأمر كما يزعم هؤلاء لنكونن خيراً منهم وأحسن حالاً، ولا أماني أهل الكتاب وهو قولهم: ﴿ لن يدخل الجنة إلا من كان هوداً أو نصارى ﴾ وقولهم: ﴿ لن تمسنا النار إلا أياماً معدودة ﴾ ثم قرر ذلك وقال: ﴿ مَن يَعْمَل سُوءاً يُجْزَ بِه ﴾ عاجلاً أو آجلاً لما روي (أنها لما نزلت قال أبو بكر رضي الله تعالى عنه: فمن ينجو مع هذا يا رسول الله؟ فقال عليه الصلاة والسلام: أما تحزن؟ أما تمرض؟ أما يصيبك اللاواء؟ قال: بلى يا رسول الله، قال: هو ذاك). ﴿ وَلاَ يَجِذْ لَهُ مِنْ دُونِ الله وَلِياً وَلاَ نَصِيراً ﴾ ولا يجد لنفسه إذا جاوز موالاة الله ونصرته من يواليه وينصره في دفع العذاب عنه.

﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ ٱلفَهَالِحَتِ مِن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَئَهِكَ يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ نَقِيرًا ﴿ آَنِهُ ﴾ .

﴿وَمَنْ يَعْمَلُ مِنَ الصَّالِحَاتِ﴾ بعضها أو شيئاً منها فإن كل أحد لا يتمكن من كلها وليس مكلفاً بها. ﴿مِنْ ذَكْرِ أَوْ أَنْفَى﴾ في موضع الحال من المستكن في يعمل، و ﴿من للبيان أو من الصالحات أي كائنة من ذكر أو أنثى ومن للابتداء. ﴿وَهُوَ مُؤْمِنٌ ﴾ حال شرط اقتران العمل بها في استدعاء الثواب المذكور وتنبيها على أنه لا اعتداد به دونه فيه. ﴿فَأُولِئِكَ يَذْخُلُونَ الْجَنّةَ وَلاَ يُظْلَمُونَ نَقِيراً ﴾ بنقص شيء من الثواب وإذا لم ينقص ثواب المطيع فبالحري أن لا يزاد عقاب العاصي، لأن المجازي أرحم الراحمين، ولذلك اقتصر على ذكره عقيب الثواب. وقرأ ابن كثير وأبو عمرو وأبو بكر ﴿يدخلون الجنة ﴾ هنا وفي «غافر» و «مريم» بضم الياء وفتح الخاء، والباقون بفتح الياء وضم الخاء.

﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِنْمَنَ أَسْلَمَ وَجَهَهُم لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ وَٱتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا ۗ وَأَتَخَذَ اللَّهُ إِبْرَهِيمَ خَلِيلًا ﴿ إِنَّا مِنْ اللَّهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ وَكَاتَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ تُحِيطًا ﴿ اللَّهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ وَكَاتَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ تُحِيطًا ﴿ اللَّهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ وَكَاتَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ تُحِيطًا ﴿ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّا الللَّهُ الللَّا الللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ

﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِيناً مِمَّنْ أَسْلَمَ وَجُهَهُ لِلَّهِ ﴾ أخلص نفسه لله لا يعرف لها رباً سواه. وقيل بذل وجهه له في السجود وفي هذا الاسفتهام تنبيه على أن ذلك منتهى ما تبلغه القوة البشرية. ﴿ وَهُوَ مُحْسِنٌ ﴾ آت بالحسنات تارك للسيئات. ﴿ وَاتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ ﴾ الموافقة لدين الإسلام المتفق على صحتها ﴿ حَنِيفاً ﴾ مائلاً عن سائر الأديان، وهو حال من المتبع أو من الملة أو إبراهيم. ﴿ وَاتَّخَذَ الله إِبْرَاهِيمَ خَلِيلا ﴾ اصطفاه وخصصه بكرامة تشبه كرامة الخليل عند خليله، وإنما أعاد ذكره ولم يضمر تفخيماً لشأنه وتنصيصاً على أنه الممدوح، والخلة من الخلال فإنه ود تخلل النفس وخالطها. وقيل من الخلل فإن كل واحد من الخليلين يسد خلل الآخر، أو

من الخل وهو الطريق في الرمل فإنهما يترافقان في الطريقة، أو من الخلة بمعنى الخصلة فإنهما يتوافقان في الخصال. والجملة استئناف جيء بها للترغيب في اتباع ملته و الإيذان بأنه نهاية في الحسن وغاية كمال البشر. روي (أن إبراهيم عليه الصلاة والسلام بعث إلى خليل له بمصر في أزمة أصابت الناس يمتار منه فقال خليله: لو كان إبراهيم يريد لنفسه لفعلت، ولكن يريد للأضياف وقد أصابنا ما أصاب الناس، فاجتاز غلمانه ببطحاء لينة فملؤوا منها الغرائر حياء من النامل فلما اخبروا إبراهيم ساءه الخبر، فغلبته عيناه فنام وقامت سارة إلى غرارة منها فأخرجت حوارى واختبزت، فاستيقظ إبراهيم عليه السلام فاشتم رائحة الخبز فقال: من أين لكم هذا؟ فقالت: من خليلك المصري، فقال: بل هو من عند خليلي الله عز وجل فسماه الله خليلا).

﴿وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ﴾ خِلقاً وملكاً يختار منهما من يشاء وما يشاء. وقيل هو متصل بذكر العمال مقرر لوجوب طاعته على أهل السموات والأرض، وكمال قدرته على مجازاتهم على الأعمال. ﴿وَكَانَ اللهُ بِكُلِ شَيْءٍ مُحِيطاً﴾ إحاطة علم وقدرة فكان عالماً بأعمالهم فيجازيهم على خيرها وشرها.

﴿ وَيَسْتَفْتُونَكَ فِى النِسَآءُ قُلِ اللّهُ يُفْتِيكُمْ فِيهِنَّ وَمَا يُتْلَى عَلَيْكُمْ فِى الْكِتَنبِ فِى يَتَنَمَى النِسَآءِ الَّذِي لَا تُؤْتُونَهُنَّ مَا كُلِبَ لَهُنَّ وَتَرْغَبُونَ أَن تَنكِحُوهُنَّ وَالسُّنَفْعَلِينَ مِنَ الْوِلْدَانِ وَأَن تَقُومُواْ لِلْيَتَنَمَىٰ بِالْقِسْطِ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرِ فَإِنَّ اللّهَ كَانَ بِهِ. عَلِيمًا ﴿ آلَ ﴾ .

﴿ وَيَسْتَفْتُونَكَ فِي النِّسَاءِ ﴾ في ميراثهن إذ سبب نزوله (أن عيينة بن حصن أتى النبي عِي النَّف فقال: أخبرنا أنك تعطي الابنة النصف والأخت النصف، وإنما كنا نورث من يشهد القتال ويحوز الغنيمة فقال عليه الصلاة والسلام: كذلك أمرت) ﴿قُلِ الله يُفْتِيكُمْ فِيهِنَّ﴾ يبين لكم حكمه فيهن والافتاء تبيين المبهم. ﴿وَمَا يُثلَى عَلَيْكُمْ فِي الكِتَابِ﴾ عطف على اسم الله تعالى، أو ضميره المستكن في يفتيكم وساغ للفصل فيكون الإفتاء مسنداً إلى الله سبحانه وتعالى وإلى ما في القرآن من قوله تعالى: ﴿يوصيكم اللهِ ونحوه، والفعل الواحد ينسب إلى فاعلين مختلفين باعتبارين مختلفين، ونظيره أغناني زيد وعطاؤه، أو استئناف معترض لتعظيم المتلو عليهم على أن ما يتلى عليكم مبتدأ وفي الكتاب خبره. والمراد به اللوح المحفوظ، ويجوز أن ينصب على معنى ويبين لكم ما يتلى عليكم أو يخفض على القسم كأنه قيل: وأقسم بما يتلى عليكم في الكتاب، ولا يجوز عطفه على المجرور في فيهن لاختلاله لفظاً ومعنى ﴿فِي يَتَامَى النِسَاءِ﴾ صلة يتلى إن عطف الموصول على ما قبله أي يتلى عليكم في شأنهن وإلا فبدل من فيهن، أو صلة أخرى ليفتيكم على معنى الله يفتيكم فيهن بسبب يتامى النساء كما تقول: كلمتك اليوم في زيد، وهذه الإِضافة بمعنى من لأنها إضافة الشيء إلى جنسه. وقرىء «ييامي» بياءين على أنه أيامي فقلبت همزته ياء. ﴿اللاِّتِي لاَ تُؤتُونَهُنَّ مَا كُتِبَ لَهُنَّ﴾ أي فرض لهن من الميراث ﴿وتَرْغَبُونَ أَن تَنكِحُوهُنَّ﴾ قي أَنْ تنكِحُوهُن، أو عن أن تنكحوهن. فإن أولياء اليتامي كانوا أي يرغبون فيهن إن كن جميلات ويأكلون ما لهن، وإلا كانوا يعضلونهن طمعاً في ميراثهن والواو تحتمل الحال والعطف، وليس فيه دليل على جواز تزويج اليتيمة إذ لا يلزم من الرغبة في نكاحها جريان العقد في صغرها. ﴿وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الْوَلْدَانِ﴾ عطف على يتامى النساء والعرب ما كانوا يورثونهم كما لا يورثون النساء. ﴿وَأَنْ تَقُومُوا لِلْيَتَامَى بِالقِسْطِ﴾ أيضاً عطف عليه أي ويفتيكم أو ما يتلى في أن تقوموا، هذا إذا جعلت في بتامى صلة لأحدهما فإن جعلته بدلاً فالوجه نصبهما عطفاً على موضع فيهن، ويجوز أن ينصب وأن تقوموا بإضمار فعل أي: ويأمركم أن تقوموا، وهو خطاب للأثمة في أن ينظروا لهم ويستوفوا حقوقهم، أو للقوام بالنصفة في شأنهم. ﴿وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرِ فَإِنَّ الله كَانَ بِهِ عَلِيماً﴾ وعد لمن آثر الخير في ذلك.

﴿ وَإِنِ آمْرَأَةً خَافَتَ مِنْ بَعَلِهَا نُشُوزًا أَوْ إِعْرَاضَا فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَآ أَن يُصْلِحَا بَيْنَهُمَا صُلْحًا وَالصُّلْحُ

خَيْرٌ وَأَحْضِرَتِ ٱلْأَنفُسُ ٱلشُّحُّ وَإِن تُحْسِنُواْ وَتَـنَّقُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِمَا تَقْمَلُونَ خَبِيرًا ﴿ ﴿ ﴾ .

﴿ وَإِنِ امْرَأَةٌ خَافَتُ مِنْ بَعْلِهَا ﴾ توقعت منه لما ظهر لها من المخايل، وامرأة فاعل فعل يفسره الظاهر. وتشوراً ﴾ تجافياً عنها وترفعاً عن صحبتها كراهة لها ومنعاً لحقوقها. ﴿ أَوْ إِعْرَاضاً ﴾ بأن يقل مجالستها ومحادثتها. ﴿ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنْ يُضالِحًا بَيْنَهُمَا صُلْحاً ﴾ أن يتصالحا بأن تحط له بعض المهر، أو القسم، أو تهب له شيئاً تستميله به. وقرأ الكوفيون ﴿ أَن يصلحا ﴾ من أصلح بين المتنازعين، وعلى هذا جاز أن ينتصب صلحاً على المفعول به، وبينهما ظرف أو حال منه أو على المصدر كما في القراءة الأولى والمفعول بينهما أو هو محذوف. وقرىء «يصلحا» من أصلح بمعنى اصطلح. ﴿ وَالصّلح خَيرٌ ﴾ من الفرقة أو سوء العشرة أو من الخصومة. ولا يجوز أن يراد به التفضيل بل بيان أنه من الخيور كما أن الخصومة من الشرور، وهو اعتراض وكذا قوله: ﴿ وَأَخْضِرَتِ الأَنْفُسُ الشَّعُ ﴾ ولذلك اغتفر عدم مجانستهما، والأول للترغيب في المصالحة، والثاني لتمهيد العذر في المماكسة. ومعنى إحضار الأنفس الشح جعلها حاضرة له مطبوعة عليه، فلا تكاد المرأة تسمح بالإعراض عنها والتقصير في حقها ولا الرجل يسمح بأن يمسكها ويقوم بحقها على ما ينبغي إذا المرأة تسمح بالإعراض ونقص الحق. ﴿ فَإِنَّ الله كَانَ كُرهها أو أحب غيرها. ﴿ وَإِنْ تُحْسِنُوا ﴾ في العشرة. ﴿ وَتَقُوا ﴾ النشوز والإعراض ونقص الحق. ﴿ فَإِنَّ الله كَانَ بَهُ مَالهم مقام إثابته إياهم عليها الذي هو في الحقيقة جواب الشرط إقامة للسبب مقام المسبب.

﴿ وَلَن تَسْتَطِيعُوّا أَن تَصْدِلُوا بَيْنَ النِّسَآءِ وَلَوْ حَرَضَتُمْ فَلَا تَمِيـلُوا كُلَ الْمَيْـلِ فَتَذَرُوهَا كَالْهُ مَلَا تَمِيـلُوا كُلَ الْمَيْـلِ فَتَذَرُوهَا كَالْهُ مَلَا قَالِثُ اللّهُ حَكَلًا مِن كَالْهُ مَلَا قَالُهُ عَلَى اللّهُ حَكُلًا مِن سَعَتِهِ وَكَانَ اللّهُ وَسِمًّا حَكِيمًا ﴿ إِنَّ اللّهُ وَسِمًّا حَكِيمًا ﴿ إِنَّ اللّهُ وَسِمًّا حَكِيمًا ﴿ إِنَّ اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَالل

﴿وَلَنْ تَسْتَطِيعُوا أَنْ تَعْدِلُوا بَيْنَ النَسَاءِ﴾ لأن العدل أن لا يقع ميل البتة وهو متعذر فلذلك كان رسول الله يقسم بين نسائه فيعدل ويقول: «هذا قسمي فيما أملك فلا تؤاخذني فيما تملك ولا أملك». ﴿وَلَوْ حَرَضْتُم ﴾ أي على تحري ذلك وبالغتم فيه. ﴿فَلاَ تَمِيلُوا كُلَّ المَيْلِ ﴾ بترك المستطاع والجور على المرغوب عنها، فإن ما لا يدرك كله لا يترك كله. ﴿فَتَذَرُوهَا كَالمُعَلَّقَةِ ﴾ التي ليست ذات بعل ولا مطلقة. وعن النبي هما كانت له امرأتان يميل مع إحداهما جاء يوم القيامة وأحد شقيه ماثل». ﴿وَإِنْ تُصْلِحُوا ﴾ ما كنتم تفسدون من أمورهن. ﴿وَتَتُقُوا ﴾ فيم يستقبل من الزمان. ﴿فَإِنَّ الله كَانَ غَفُوراً رَحِيماً ﴾ يغفر لكم ما مضى من ميلكم.

﴿وَإِنْ يَتَفَرَّقَا﴾ وقرىء «وإن يتفارقا» أي: وإن يفارق كل منهما صاحبه. ﴿يُغْنِ الله كُلاً﴾ منهما عن الآخر ببدل أو سلوة. ﴿مِنْ سَعَتِهِ﴾ غناه وقدرته. ﴿وَكَانَ اللهُ وَاسِعاً حَكِيماً﴾ مقتدراً متقناً في أفعاله وأحكامه.

﴿ وَلِلَّهِ مَـٰكَا فِى اَلسَّمَنُوْتِ وَمَا فِى الْأَرْضِّ وَلَقَدْ وَضَيْنَا الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِلَنَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ اتَّـقُواْ اللَّهُ ۚ وَإِن تَكَفُرُوا ۚ فَإِنَّ لِلَّهِ مَا فِى السَّمَنُوْتِ وَمَا فِى الْأَرْضِ ۚ وَكَانَ اللَّهُ غَنِيًّا حَمِيدًا اللَّهِ اللَّهِ مَا فِى السَّمَنُوْتِ وَمَا فِى الْأَرْضِ ۚ وَكَفَنَ بِاللَّهِ وَكِيلًا اللَّهِ﴾.

﴿ وَلِلّهِ مَا فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ ﴾ تنبيه على كمال سعته وقدرته. ﴿ وَلَقَدُ وَصَّنِنَا الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾ يعني اليهود والنصارى، ومن قبلهم، و ﴿ الكتاب ﴾ للجنس و ﴿ من ﴿ متعلقة بـ ﴿ وصينا ﴾ أو بـ ﴿ أُوتُوا ﴾ ومساق الآية لتأكيد الأمر بالإخلاص. ﴿ وَإِيَّاكُم ﴾ عطف على الذين. ﴿ أَنِ اتَّقُوا الله ﴾ بأن اتقوا الله ، ويجوز أن تكفّرُوا فَإِنّ لله مَا فِي السَّمَواتِ ومَا فِي

الأَرْضِ﴾ على إرادة القول أي: وقلنا لهم ولكم إن تكفروا فإن الله مالك الملك كله لا يتضرر بكفركم ومعاصيكم، كما لا ينتفع بشكركم وتقواكم، وإنما وصاكم لرحمته لا لحاجته ثم قرر ذلك بقوله: ﴿وَكَانَ اللهُ غَنِياً﴾ عن الخلق وعبادتهم. ﴿حَمِيداً﴾ في ذاته حمد أو لم يحمد.

﴿وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ﴾ ذكره ثالثاً للدلالة على كونه غنياً حميداً، فإن جميع المخلوقات تدل بحاجتها على غناه وبما أفاض عليها من الوجود وأنواع الخصائص والكمالات على كونه حميداً. ﴿وَكَفَى إِللهُ وَكِيلا﴾ راجع إلى قوله ﴿يغن الله كلا من سعته﴾، فإنَّه توكل بكفايتهما وما بينهما تقرير لذلك.

﴿ إِن يَشَأَ يُذْهِبَكُمْ أَيُّهَا ٱلنَّاسُ وَيَأْتِ بِعَاخَرِينٌ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَىٰ ذَلِكَ قَدِيرًا ﴿ لَى ٱلدُّنِيَا فَهِنذَ ٱللَّهِ ثَوَابُ ٱلدُّنِيَا وَٱلْآخِرَةِ وَكَانَ ٱللَّهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴿ لَيْكَ ﴾ .

﴿إِنْ يَشَأْ يُذْهِبُكُمْ أَيُهَا النَّاسُ عَنْكُم، ومفعول يشأ محذوف دل عليه الجواب. ﴿وَيَأْتِ بَآخَرِينَ ﴾ ويوجد قوماً آخرين مكان الإنس. ﴿وَكَان اللهُ عَلَى ذَلِكَ ﴾ من الإعدام والإيجاد. ﴿قَلِيراً ﴾ بليغ القدرة لا يعجزه مراد، وهذا أيضاً تقرير لغناه وقدرته، وتهديد لمن كفر به وخالف أمره. وقيل: هو خطاب لمن عادى رسول الله ﷺ من العرب ومعناه معنى قوله تعالى: ﴿وإن تتولوا يستبدل قوماً غيركم ﴾ لما روي: أنه لما نزلت ضرب رسول الله ﷺ يده على ظهر سلمان وقال: إنهم قوم هذا.

﴿مَنْ كَانَ يُرِيدُ ثَوَابَ الدُّنْيَا﴾ كالمجاهد يجاهد للغنيمة. ﴿فَعِنْدُ اللَّهِ ثَوَابُ الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ﴾ فما له يطلب أخسهما فليطلبهما كمن يقول: ﴿ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة﴾، أو ليطلب الأشرف منهما، فإن من جاهد خالصاً لله سبحانه وتعالى لم تخطئه الغنيمة وله في الآخرة، ما هي في جنبه كلا شيء، أو فعند الله ثواب الدارين فيعطي كلاً ما يريده كقوله تعالى: ﴿من كان يريد حرث الآخرة نزد له في حرثه ﴾ الآية ﴿وَكَانَ الله سَمِيعاً بَضِيراً ﴾ عالماً بالأغراض فيجازي كلاً بحسب قصده.

﴿ يَكُنُ عَنِيًّا الَّذِينَ مَامَنُوا كُونُوا قَوَمِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاءَ لِلَّهِ وَلَوْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ أَوِ ٱلْوَلِدَيْنِ وَٱلْأَفْرَئِينُ إِن يَكُنُ عَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَٱللَّهُ أَوْلَى بِهِمَا قَلَا تَشَبِعُوا ٱلْمَوَىٰ أَن تَعْدِلُوا وَإِن تَلْوَءُا أَوْ تُعْرِضُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا يَعْمَلُونَ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَآلِكُ أَلِلَّهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيًا فَآلِكُ ﴾.

﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ بِالقِسْطِ ﴾ مُواظبين على العدل مجتهدين في إقامته. ﴿شُهدَاءَ لِلّهِ بالحق تقيمون شهاداتكم لوجه الله سبحانه وتعالى، وهو خبر ثان أو حال. ﴿وَلَوْ عَلَى أَنْفُسِكُم ﴾ ولو كانت الشهادة على أنفسكم بأن تقروا عليها، لأن الشهادة بيان للحق سواء كان عليه أو على غيره. ﴿أَوِ الوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ ﴾ ولو على والديكم وأقاربكم. ﴿إِنْ يَكُن ﴾ أي المشهود عليه أو كل واحد منه ومن المشهود له. ﴿غَنِها أَوْ فَقِيراً ﴾ فلا تمتنعوا عن إقامة الشهادة، أو لا تجوروا فيها ميلاً أو ترحماً. ﴿فَاللهُ أَوْلَى بِهِما والفقير وبالنظر لهما فلو لم تكن الشهادة عليهما أو لهما صلاحاً لما شرعها، وهو علة الجواب أقيمت مقامه والفصير في بهما راجع لما دل عليه المذكور، وهو جنسا الغني والفقير لا إليه وإلا لوحلً، ويشهد عليه أنه والفصمير في بهما راجع لما دل عليه المذكور، وهو جنسا الغني والفقير لا إليه وإلا لوحلً، ويشهد عليه أنه قرىء «فالله أولى بهم». ﴿فَلاَ تَتَبِعُوا الْهُوى أَنْ تَعْلُوا ﴾ لأن تعدلوا عن الحق أو كراهة أن تعدلوا من العدل. قرأه نافع وابن كثير وأبو بكر وأبو عمرو وعاصم وأين تألؤوا ﴾ السنتكم عن شهادة الحق، أو حكومة العدل. قرأه نافع وابن كثير وأبو بكر وأبو عمرو وعاصم والكسائي بإسكان اللام وبعدها واوان الأولى مضمومة، والثانية ساكنة. وقرأ حمزة وابن عامر ﴿وإن تلوا ﴾ بمعنى وإن وليتم إقامة الشهادة فأديتموها. ﴿أَوْ تُغرِضُوا ﴾ عن آدائها. ﴿فَإِنَّ الله كُانَ بِمَا تَغمَلُونَ خَبِيراً ﴾ فيجانيكم عليه.

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓا ءَامِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ، وَالْكِنَابِ الَّذِى نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ، وَالْكِنَابِ الَّذِى أَزَلَ مِن قَبْلُ وَمَن يَكُفُرُ بِاللّهِ وَمَلَتِهِكَيْهِ، وَكُنُهِهِ، وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَقَدْ ضَلَ ضَلَلًا بَعِيدًا ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ا

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا﴾ خطاب للمسلمين، أو للمنافقين، أو لمؤمني أهل الكتاب إذ روي: أن ابن سلام وأصحابه قالوا يا رسول الله: إنا نؤمن بك وبكتابك وبموسى والتوراة وعزير ونكفر بما سواه. فنزلت. ﴿ آمِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الّذِي أَنْزَلَ مِنْ قَبْلُ ﴾ اثبتوا على الإيمان بذلك وداوموا عليه، أو آمنوا به بقلوبكم كما آمنتم بألسنتكم، أو آمنوا إيمانا عاماً يعم الكتب والرسل، فإن الإيمان بالبعض كلا إيمان والكتاب الأول القرآن والثاني الجنس. وقرأ نافع والكوفيون: ﴿ الذي نزل ﴾ و ﴿ الذي أنزل ﴾ بفتح النون والهمزة والله ومن يكفر بشيء من ذلك. ﴿ فَقَدْ ضَلّ ضَلاً لا بَعِيداً ﴾ عن المقصد بحيث لا يكاد يعود إلى طريقه.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ ءَامَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ ازْدَادُوا كُفْرًا لَمَّ يَكُنِ اللَّه لِيغَفِرَ لَمُمُّ وَلَا لِيَهْدِيهُمُّ سَبِيلًا ﴿ اللَّهِ ﴾ .

﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا﴾ يعني اليهود آمنوا بموسى عليه الصلاة والسلام. ﴿ثُمَّ كَفَرُوا﴾ حين عبدوا العجل. ﴿ثُمَّ آمَنُوا﴾ بعد عوده إليهم. ﴿ثُمَّ كَفَرُوا﴾ بعيسى عليه الصلاة والسلام. ﴿ثُمَّ ازْدَادُوا كُفْراً﴾ بمحمد ﷺ، أو قوماً تكرر منهم الارتداد ثم أصروا على الكفر وأزدادوا تمادياً في الغي. ﴿لَمْ يَكُنِ الله لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلاَ لِيَهْدِيَهُمْ سَبِيلاً﴾ إذ يستبعد منهم أن يتوبوا عن الكفر ويثبتوا على الإيمان، فإن قلوبهم ضربت بالكفر وبصائرهم عميت عن الحق لا أنهم لو أخلصوا الإيمان لم يقبل منهم ولم يغفر لهم، وخبر كان في أمثال ذلك محذوف تعلق به اللام مثل: لم يكن الله مريداً ليغفر لهم.

﴿بَشِرِ ٱلْمُنَفِقِينَ بِأَنَّ لَمُتُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴿ اللَّذِينَ يَنَّخِذُونَ ٱلْكَفِرِينَ أَوْلِيَاتَه مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَيَبْنَغُوك عِندَهُمُ ٱلْعِزَّةَ فَإِنَّ ٱلْمِزَّةَ لِلَّهِ جَمِيمًا ﴿ اللَّهِ ﴾ .

﴿بَشِّرِ المُنَافِقِينَ بِأَنَّ لَهُمْ عَذَاباً أَلِيماً﴾ يدل على أن الآية في المنافقين وهم قد آمنوا في الظاهر وكفروا في السر مرة بعد أخرى ثم ازدادوا بالإصرار على النفاق وإفساد الأمر على المؤمنين، ووضع ﴿بَشُر﴾ مكان أنذر تهكم بهم.

﴿الَّذِينَ يَتَّخِذُونَ الكَافِرِينَ أَوْلِيَاءَ مِنْ دُونِ المُؤْمِنينَ﴾ في محل النصب، أو الرفع على الذم بمعنى أريد المذين أو هم الذين. ﴿أَيَبْتَغُونَ عِنْدَهُمُ العِزَّةَ﴾ أيتعززون بموالاتهم. ﴿فَإِنَّ العِزَّة لِلَّهِ جَمِيعاً﴾ لا يتعزز إلا من أعزه الله، وقد كتّبَ العزة لأوليائه فقال ﴿ولله العزة ولرسوله وللمؤمنين﴾ ولا يُؤنّهُ بعزة غيرهم بالإضافة إليهم.

﴿ وَقَدْ نَزَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلْكِنَبِ أَنَ إِذَا سَمِعْتُمْ ءَايَتِ ٱللَّهِ يُكْفَرُ بِهَا وَيُسْنَهْزَأُ بِهَا فَلَا نَقَعْدُوا مَعَهُمْ حَتَىٰ يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِوءٌ إِنَّكُو إِذَا يَشْلُهُمُ إِنَّ ٱللَّهَ جَامِعُ ٱلْمُنَفِقِينَ وَٱلْكَنفِرِينَ فِي جَهَنَمَ جَبِيعًا ﴿ لَيْكُ ﴾ .

﴿ وَقَدْ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ ﴾ يعني القرآن. وقرأ عاصم ﴿ نزل ﴾ وقرأ الباقونَّ ﴿ نزل ﴾ على البناء للمفعول والقائم مقام فاعله. ﴿ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ آيَاتِ الله ﴾ وهي المخففة والمعنى أنه إذا سمعتم. ﴿ يُكفّرُ بِهَا وَيُسْتَهْزَأُ بِهَا ﴾ حالان من الآيات جيء بهما لتقييد النهي عن المجالسة في قوله: ﴿ فَلاَ تَقْعُدُوا مَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُوا في حَدِيثٍ غَيْرِهِ ﴾ الذي هو جزاء الشرط بما إذا كان من يجالسه هازئاً معانداً غير مرجو، ويؤيده

الغاية. وهذا تذكار لما نزل عليهم بمكة من قوله: ﴿وإذا رأيت الذين يخوضون في آياتنا فأعرض عنهم﴾ الآية. والضمير في معهم للكفرة المدلول عليهم بقوله يكفر بها ويستهزأ بها. ﴿إِنَّكُمْ إِذا مِثْلُهُمْ ﴾ في الإثم لأنكم قادرون على الإعراض عنهم والإنكار عليهم، أو الكفر إن رضيتم بذلك، أو لأن الذين يقاعدون الخائضين في القرآن من الأحبار كانوا منافقين، وبدل عليه: ﴿إِنَّ الله جَامِعُ المُنافِقِينَ وَالْكَافِرِينَ فِي جَهَنَّمَ جَمِيعاً ﴾ يعني القاعدين والمقعود معهم، وإذا ملغاة لوقوعها بين الاسم والخبر، ولذلك لم يذكر بعدها الفعل وإفراد مثلهم، لأنه كالمصدر أو للاستغناء بالإضافة إلى الجمع. وقرىء بالفتح على البناء لإضافته إلى مبني كقوله تعالى: ﴿مثل ما أنكم تنطقون ﴾.

﴿ اَلَيْهِنَ يُغَرَّبَصُونَ بِكُمْ فَإِن كَانَ لَكُمْ فَتْحُ مِنَ اللّهِ فَكَالُوّا أَلَمْ نَكُن مَّعَكُمْ وَإِن كَانَ لِلْكَنِفِرِينَ نَصِيبٌ قَالُوّا أَلَدَ نَسْتَخْوِذْ عَلَيْكُمْ وَنَمْنَعَكُم مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فَاللّهُ يَحَكُمُ بَيْنَكُمْ يَيْنَكُمْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سَبِيلًا لَهِ ﴾ .

﴿الَّذِينَ يَتُوبَّصُونَ بِكُم ﴾ ينتظرون وقوع أمر بكم، وهو بدل من الذين يتخذون، أو صفة للمنافقين والكافرين أو دم مرفوع أو منصوب أو مبتدأ خبره. ﴿فَإِنْ كَانَ لَكُمْ فَتْحٌ مِنَ الله قَالُوا أَلَمْ نَكُنْ مَعَكُم ﴾ مظاهرين لكم فاسهموا لنا مما غنمتم. ﴿وَإِنْ كَانَ لِلْكَافِرِينَ نَصِيبٌ ﴾ من الحرب فإنها سجال ﴿قَالُوا أَلَمْ نَسْتَحُوذُ عَلَيْكُم ﴾ أي قالوا للكفرة: ألم نغلبكم ونتمكن من قتلكم فأبقينا عليكم، والاستحواذ الاستيلاء وكان القياس أن يقال استحاذ يستحيذ استحاذة فجاءت على الأصل. ﴿وَنَمْنَعُكُمْ مِنَ المُؤْمِنِينَ ﴾ بأن خذلناهم بتخييل ما ضعفت به قلوبهم وتوانينا في مظاهرتهم فأشركونا فيما أصبتم، وإنما سمي ظفر المسلمين فتحاً وظفر الكافرين نصيباً لخسة حظهم، فإنه مقصور على أمر دنيوي سريع الزوال. ﴿فَالله يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ يَوْمَ القِيَامَةِ وَلَنْ يَجْعَلَ الله للخسة حظهم، فإنه مقصور على أمر دنيوي سريع الزوال. ﴿فَالله يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ يَوْمَ القِيَامَةِ وَلَنْ يَجْعَلَ الله للخسة ملى المؤمنينَ سَبِيلا ﴾ حيئذ أو في الدنيا والمراد بالسبيل الحجة، واحتج به أصحابنا على فساد شراء الكافر المسلم. والحنفية على حصول البينونة بنفس الارتداد وهو ضعيف لأنه لا ينفي أن يكون إذا عاد إلى الإيمان قبل مضي العدة.

﴿إِنَّ ٱلْمُتَنِفِقِينَ يُخَدِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَدِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسُاكَ يُرَّآءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿إِنَّى مُُذَبِّذَ بِينَ ذَالِكَ لَاّ إِلَىٰ هَاوُلَآ وَلَاّ إِلَىٰ هَاوُلاَّهِ وَلَاّ إِلَىٰ هَاوُلآَهُ وَمَن يُضْلِلِ ٱللَّهُ فَلَن تَجِدَ لَهُر سَبِيلًا ﴿ اللَّهِ ﴾

﴿إِنَّ المُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ الله وَهُوَ خَادِعُهُم ﴾ سبق الكلام فيه أول سورة البقرة. ﴿وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلاَةِ فَامُوا إِلَى الصَّلاَةِ فَامُوا كِسَالَى ﴾ متثاقلين كالمكره على الفعل وقرىء كسالى بالفتح وهما جمعا كسلان. ﴿يُرَاءُونَ النَّاسَ ﴾ ليخالوهم مؤمنين المراءاة مفاعلة بمعنى التفعيل كنعم وناعم أو للمقابلة فإن المرائي يري من يرائيه عمله وهو يريه استحسانه. ﴿وَلاَ يَذْكُرُونَ الله إِلاَّ قَلِيلاً ﴾ إذ المرائي لا يفعل إلا بحضرة من يرائيه، وهو أقل أحواله أو لأن ذكرهم باللسان قليل بالإضافة إلى الذكر بالقلب. وقيل: المراد بالذكر الصلاة. وقيل الذكر فيها فإنهم لا يذكرون فيها غير التكبير والتسليم.

﴿ مُذَبَنَهِ بَينَ ذَلِكَ ﴾ حال من واو ﴿ يراؤون ﴾ كقوله: ﴿ ولا يذكرون ﴾ أي يراؤونهم غير ذاكرين مذبذبين أو واو يذكرون أو منصوب على الذم، والمعنى: مرددين بين الإيمان والكفر من الذبذبة وهي جعل الشيء مضطرباً، وأصله الذي بمعنى الطرد. وقرىء بكسر الذال بمعنى يذبذبون قلوبهم أو دينهم أو يتذبذبون كقولهم: صلصل بمعنى تصلصل. وقرىء بالدال الغير المعجمة بمعنى أخذوا تارة في دبة وتارة في دبة وهي

الطريقة. ﴿لاَ إِلَى هُولاًءِ وَلاَ إِلَى هُولاًءِ﴾ لا منسوبين إلى المؤمنين ولا إلى الكافرين، أو لا صائرين إلى أحد الفريقين بالكلية. ﴿وَمَنْ يُصْلِلِ اللهُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ سَبِيلاً﴾ إلى الحق والصواب، ونظيره قوله تعالى: ﴿ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور﴾.

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا لَا نَنَجِدُوا الْكَيفِرِينَ أَوْلِيَآهُ مِن دُونِ الْمُؤْمِنِينَّ أَثْرِيدُونَ أَن تَجْعَكُوا بِلَّهِ عَلَيْكُمْ مُلطَّنَا مُبِينًا الْلَهِ﴾

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَّخِذُوا الكَافِرِينَ أَوْلِيَاءَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ فإنه صنيع المنافقين وديدنهم فلا تتشبهوا بهم، ﴿ أَتُرِيدُونَ أَنْ تَجْعَلُوا لِلَّهِ عَلَيْكُمُ سُلْطَاناً مُبِيناً ﴾ حجة بينة فإن موالاتهم دليل على النفاق أو سلطاناً يسلط عليكم عقابه.

﴿ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ فِي الدَّرُكِ ٱلْأَشْفَكِلِ مِنَ ٱلنَّارِ وَلَن يَجِدَ لَهُمْ نَصِيرًا ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَأَصْلَحُوا وَأَعْلَمُوا وَاللَّهِ وَأَخْلَصُوا دِينَهُمْ لِلَّهِ فَأُولَئِهِكَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ وَسَوْفَ يُؤْتِ اللَّهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَجْرًا عَظِيمًا ﴿ اللَّهِ ﴾ وَاعْتَصَمُوا بِاللَّهِ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَجْرًا عَظِيمًا اللَّهِ ﴾

﴿إِنَّ المُنَافِقِينَ في الدَّركِ الأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ ﴾ وهو الطبقة التي في قعر جهنم، وإنما كان كذلك لأنهم أخبث الكفرة إذ ضموا إلى الكفر استهزاء بالإسلام وخداعاً للمسلمين، وأما قوله عليه الصلاة والسلام "ثلاث من كن فيه فهو منافق وإن صام وصلى وزعم أنه مسلم: "من إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا ائتمن خان، ونحوه فمن باب التشبيه والتغليظ، وإنما سميت طبقاتها السبع دركات لأنها متداركة متتابعة بعضها فوق بعض. وقرأ الكوفيون بسكون الراء وهي لغة كالسطر والسطر والتحريك أوجه لأنه يجمع على إدراك. ﴿وَلَنَ تَصِيراً عَنْ يَصِيراً ﴾ يخرجهم منه.

﴿ إِلاَّ الَّذِينَ تَابُوا﴾ عن النفاق. ﴿ وَأَصْلَحُوا﴾ ما أفسدوا من أسرارهم وأحوالهم في حال النفاق. ﴿ وَاَعْتَصَمُوا بِالله ﴾ وثقوا به أو تمسكوا بدينه. ﴿ وَأَخْلَصُوا دِينَهُمْ لِلَّهِ ﴾ لا يريدون بطاعتهم إلا وجهه سبحانه وتعالى. ﴿ فَأُولَئِكَ مَعَ المُؤْمِنِينَ آَجْراً عَظِيماً ﴾ ومن عدادهم في الدارين. ﴿ وَسَوْفَ يُؤْتِ الله المُؤْمِنِينَ آَجْراً عَظِيماً ﴾ فيساهمونهم فيه.

## ﴿مَّا يَفْعَكُ اللَّهُ بِعَذَابِكُمْ إِن شَكَرْتُكُمْ وَءَامَنتُمُّ وَكَانَ اللَّهُ شَاكِرًا عَلِيمًا ١١٩

﴿مَا يَفْعَلُ الله بِعَدَابِكُمْ إِنْ شَكَرْتُمْ وَآمَنتُمْ التشفى به غيظاً أو يدفع به ضرراً أو يستجلب به نفعاً وهو الغني المتعالي عن النفع والضر، وإنما يعاقب المصر بكفره لأن إصراره عليه كسوء مزاج يؤدي إلى مرض فإذا أزاله بالإيمان والشكر ونفى نفسه عنه . تخلص من تبعته، وإنما قدم الشكر لأن الناظر يدرك النعمة أولا فيشكر شكراً مبهماً، ثم يمعن النظر حتى يعرف المنعم فيؤمن به . ﴿وَكَانَ الله صَاكِراً ﴾ مثيباً يقبل اليسير ويعطي الجزيل. ﴿عَلِيماً ﴾ بحق شكركم وإيمانكم.

﴿ ﴿ لَا يُحِبُ اللَّهُ الْجَهْرَ وَالسُّوءِ مِنَ الْقَوْلِ إِلَّا مَن ظُلِمٌ وَكَانَ اللَّهُ سَمِيعًا عَلِيمًا ﴿ إِن لُبَدُوا خَيْرًا أَوْ تُخْفُوهُ أَوْ تَعْفُوا عَن سُوَءٍ فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ عَفُوًّا قَدِيرًا ﴿ إِنَّا ﴾

﴿لا يُحِبُّ الله الجَهْرَ بِالسُوءِ مِنَ القَوْلِ إِلاَّ مَنْ ظُلِمَ ﴾ إلا جهر من ظلم بالدعاء على الظالم والتظلم منه.
 وروي أن رجلاً ضاف قوماً فلم يطعموه فاشتكاهم فعوتب عليه. فنزلت وقرىء من ظلم على البناء للفاعل فيكون الاستثناء منقطعاً أي ولكن الظالم يفعل ما لا يحبه الله. ﴿وَكَانَ الله سَمِيعاً ﴾ لكلام المظلوم. ﴿عَلِيماً ﴾ بالظالم.

﴿إِنْ تُبَدُوا خَيْراً﴾ طاعة وبراً. ﴿أَوْ تُخْفُوهُ﴾ أو تفعلوه سراً. ﴿أَو تَغَفُوا عَنْ سُوءٍ﴾ لكم المؤاخذة عليه، وهو المقصود وذكر إبداء الخير وإخفائه تشبيب له، ولذلك رتب عليه قوله. ﴿فَإِنَّ الله كَانَ عَفُوّاً قَدِيراً﴾ أي يكثر العفو عن العصاة مع كمال قدرته على الانتقام فأنتم أولى بذلك، وهو حث للمظلوم على العفو بعدما رخص له في الانتظار حملاً على مكارم الأخلاق.

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُوا بَيْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَيَقُولُونَ نُوَّمِنُ بِبَعْضِ وَنَحَفُرُ بِبَعْضِ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَّخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ۚ (إِنَّ أُولَئِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ حَقَّا وَأَعْتَدْنَا لِلْكَنفِرِينَ عَذَابًا مُهِينَا ﴿إِنَّ ﴾

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِاللهُ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَنْ يُفَرِّقُوا بَيْنَ اللهُ ورُسُلِهِ بَان يؤمنوا بالله ويكفروا برسله. ﴿وَيَوْيِدُونَ أَنْ يَتَّخِذُوا بَينَ ذَلِكَ ﴿وَيَقُولُونَ تُؤْمِنُ بِبَعْضٍ وَنَكُفُرُ بِبَعْضٍ فَ نَوْمَن ببعض الأنبياء ونكفر ببعضهم. ﴿وَيُرِيدُونَ أَنْ يَتَّخِذُوا بَينَ ذَلِكَ سَبِيلا ﴾ طريقاً وسطاً بين الإيمان والكفر، ولا واسطة: إذ الحق لا يختلف فإن الإيمان بالله سبحانه وتعالى لا يتم إلا بالإيمان برسله وتصديقهم فيما بلغوا عنه تفصيلاً أو إجمالاً، فالكافر ببعض ذلك كالكافر بالكل في الضلال كما قال الله تعالى: ﴿فَمَاذَا بعد الحق إلا الضلال ﴾.

﴿ الله عَمْ الكَافِرُونَ ﴾ هم الكاملون في الكفر لا عُبرة بإيمانهم هذا. ﴿ حَقّاً ﴾ مصدر مؤكد لغيره أو صفة لمصدر الكافرين بمعنى: هم الذين كفروا كفراً حقاً أي يقيناً محققاً. ﴿ وَأَعْتَذْنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَاباً مُهيناً ﴾.

﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَلَمْ يُفَرِّقُوا بَيْنَ أَحَلِ مِنْهُمْ أُوْلَئِكَ سَوْفَ يُؤتِيهِمْ أُجُورَهُمْ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ اللَّهِ ﴾

﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا بِاللهُ وَرُسُلِهِ وَلَمْ يُفَرِّقُوا بَينَ أَحَدٍ مِنْهُم﴾ أضدادهم ومقابلوهم، وإنما دخل بين على أحد وهو يقتضي متعدداً لعمومه من حيث إنه وقع في سياق النفي. ﴿أُولَئِكَ سَوْفَ نُوْتِيهِمْ أُجُورَهُمْ﴾ الموعودة لهم وتصديره بسوف لتأكيد الوعد والدلالة على أنه كائن لا محالة وإن تأخر. وقرأ حفص عن عاصم وقالون عن يعقوب بالياء على تلوين الخطاب. ﴿وَكَانَ الله غَفُوراَ﴾ لما فرط منهم. ﴿رَحِيماً﴾ عليهم بتضعيف حسناتهم.

﴿ يَسْعَلُكَ أَهْلُ الْكِنَابِ أَن تُنَزِلَ عَلَيْهِمْ كِنَابًا مِنَ السَّمَآءُ فَقَدْ سَأَلُواْ مُوسَىٰ أَكْبَرَ مِن ذَلِكَ فَقَالُوَا أَرِنَا اللّهَ جَهْرَةُ فَأَخَذَنْهُمُ الصَّنَعِقَةُ بِطُلْمِهِمْ ثُمَّ اتَّخَذُوا الْمِجْلَ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتْهُمُ ٱلْبَيِّنَاتُ فَعَفَوْنَا عَن ذَلِكَ وَءَاتَيْنَا مُوسَىٰ سُلَطَنَا تُبِينًا ﴿ إِنَّ الْمُنْ الْمُعْلَىٰ الْمُؤْلِكُ الْمُؤْلِدَا عَلَىٰ الْمُؤْلِ

﴿ يَسْأَلُكَ أَهْلُ الكِتَابِ أَنْ تُنَزِّلُ عَلَيْهِمْ كِتَاباً مِنَ السَّمَاءِ ﴾ نزلت في أحبار اليهود قالوا: إن كنت صادقاً فائتنا بكتاب من السماء جملة كما أتى به موسى عليه السلام، وقيل: كتاباً محرراً بخط سماوي على ألواح كما كانت التوراة، أو كتاباً نعاينه حين ينزل، أو كتاباً إلينا بأعياننا بأنك رسول الله. ﴿ فَقَدْ سَأَلُوا مُوسَى أَكْبَرَ مِنْ فَلِكَ ﴾ جواب شرط مقدر أي: إن استكبرت ما سألوه منك فقد سألوا موسى عليه السلام أكبر منه، وهذا السؤال وإن كان من آبائهم أسند إليهم لأنهم كانوا آخذين بمذهبهم تابعين لهديهم. والمعنى إن عرقهم راسخ في ذلك وأن ما اقترحوه عليك ليس بأول جهالاتهم وخيالاتهم. ﴿ فَقَالُوا أَرِنَا الله جَهْرَةٌ ﴾ عياناً أي أرناه نره جهرة، أو مجاهرين معاينين له. ﴿ فَأَخَذَتُهُمُ الصَّاعِقَةُ ﴾ نار جاءت من قبل السماء فأهلكتهم. ﴿ بِظُلْمِهِمْ ﴾ بسبب ظلمهم وهو تعنتهم وسؤالهم، ما يستحيل في تلك الحال التي كانوا عليها وذلك لا يقتضي امتناع الرؤية مطلقاً. ﴿ فَمُ اتَّخَذُوا العِجْلَ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتُهُمُ البَيّنَاتُ ﴾ هذه الجناية الثانية التي اقترفها أيضاً أوائلهم، والبينات، مطلقاً.

المعجزات، ولا يجوز حملها على التوراة إذ لم تأتهم بعد. ﴿فَعَفَوْنَا عَنْ ذَلِكَ وَآتَيْنَا مُوسَى سُلْطَاناً مُبِيناً﴾ تسلطاً ظاهراً عليهم حين أمرهم بأن يقتلوا أنفسهم توبة عن اتخاذهم.

﴿ وَرَفَعْنَا فَوَقَهُمُ ٱلطُّورَ بِمِيثَقِهِمَ وَقُلْنَا لَمُمُ ٱدْخُلُواْ الْبَابَ مُجَّدًا وَقُلْنَا لَمُمُ لَا تَعْدُواْ فِي ٱلسَّبْتِ وَأَخَذْنَا مِنْهُم تِيثَقًا غَلِيظًا ﴿ وَأَنْهَا ﴾

﴿ وَرَفَعْنَا فَوْقَهُمُ الطُّورَ بِمِيثَاقِهِمْ ﴾ بسبب ميثاقهم ليقبلوه. ﴿ وَقُلْنَا لَهُمُ ادْخُلُوا البَابَ سُجُداً ﴾ على لسان موسى والطور مطل عليهم. ﴿ وَقُلْنَا لَهُمْ لا تَعْدُوا في السَّبْتِ ﴾ على لسان داود عليه الصلاة والسلام، ويحتمل أن يراد على لسان موسى حين طلل الجبل عليهم، فإنه شرع السبت ولكن كان الاعتداء فيه والمسخ به في زمن داود عليه الصلاة والسلام، وقرأ ورش عن نافع ﴿ لا تعدّوا ﴾ على أن أصله لا تتعدوا فأدغمت التاء في الدال، وقرأ قالون بإخفاء حركة العين وتشديد الدال والنص عنه بالإسكان. ﴿ وَأَخَذْنَا مِنْهُمْ مِيثَاقاً خَلِيظاً ﴾ على ذلك وهو قولهم سمعنا وأطعنا.

﴿ فَيِمَا نَقْضِهِم مِّيثَنَقَهُمُّر وَكُفَرِهِم شِايَتِ اللَّهِ وَقَلْلِهِمُ الْأَنْبِيَآءَ بِغَيْرِ حَقِّ وَقَوْلِهِمْ قُلُوبُنَا غُلْفُأَ بَلَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ فَالِيلَا ﴿ فَاللَّهُ اللَّهُ ﴾

﴿ فَيِمَا نَقَضِهِمْ مِيثَاقَهُمْ ﴾ أي فخالفوا ونقضوا ففعلنا بهم ما فعلنا بنقضهم، وما مزيدة للتأكيد والباء متعلقة بالفعل المحذوف، ويجوز أن تتعلق بحرمنا عليهم طيبات فيكون التحريم بسبب النقض، وما عطف عليه إلى قوله فبظلم لا بما دل عليه قوله: ﴿ بل طبع الله عليها ﴾ مثل لا يؤمنون لأنه رد لقولهم قلوبنا غلف فيكون من صلة وقولهم المعطوف على المجرور فلا يعمل في جاره. ﴿ وَكُفْرِهِمْ بِآيَاتِ الله ﴾ بالقرآن أو بما جاء في كتابهم. ﴿ وَقَتْلِهِمُ الأَنْبِيَاءَ بِغَيْرِ حَقَّ وَقَوْلِهِمْ قُلُوبُنَا غُلْفٌ ﴾ أوعية للعلوم، أو في أكنة مما تدعونا إليه. ﴿ بَلْ طَبَعَ الله عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ ﴾ فجعلها محجوبة عن العلم، أو خذلها ومنعها التوفيق للتدبر في الآيات والتذكر في المواعظ. ﴿ فَلا يُؤْمِنُونَ إِلا قَلِيلا ﴾ منهم كعبد الله بن سلام، أو إيماناً قليلاً إذ لا عبرة به لنقصانة.

## ﴿ وَبِكُفْرِهِمْ وَقَوْلِهِمْ عَلَىٰ مَرْبَعَ أَبْتَنَّا عَظِيمًا اللَّهِ ﴾

﴿وَبِكُفْرِهِمْ﴾ بعيسى عليه الصلاة والسلام، وهو معطوف على بكفرهم لأنه من أسباب الطبع، أو على قوله: ﴿فبما نقضهم﴾ ويجوز أن يعطف مجموع هذا وما عطف عليه على مجموع ما قبله ويكون تكرير ذكر الكفر إيذاناً بتكرر كفرهم، فإنهم كفروا بموسى ثم بعيسى ثم بمحمد عليهم الصلاة والسلام. ﴿وَقَوْلِهِمْ عَلَى مَرْيَمَ بُهْنَاناً عَظِيماً﴾ يعني نسبتها إلى الزنا.

﴿ وَقَوْلِهِمْ إِنَّا قَنَلْنَا الْمَسِيحَ عِيسَى اَبْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ اللَّهِ وَمَا فَنَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِمَن شُبِّهَ لَمُمْ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ اَخْنَلَنُواْ فِيهِ لَنِي شَلِّي مِّنَٰهُ مَا لَمُمْ بِهِـ مِنْ عِلْمٍ إِلَّا ٱنِبَاعَ الظّلِنَّ وَمَا قَنَلُوهُ يَقِينَا اللَّهِ ﴾ عَزِيزًا حَكِيمًا اللَّهِ﴾

﴿وَقَوْلِهِم إِنَّا قَتَلْنَا الْمَسِيحَ عِيسَى ابنَ مَرْيَمَ رَسُولَ الله أي بزعمه ويحتمل أنهم قالوه استهزاء، ونظيره أن رسولكم الذي أرسل إليكم لمجنون وأن يكون استئنافاً من الله سبحانه وتعالى بمدحه، أو وضعاً للذكر الحسن مكان ذكرهم القبيح. ﴿وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِنْ شُبّةً لَهُمْ لَهُ روي (أن رهطاً من اليهود سبوه وأمه فدعا عليهم فمسخهم الله تعالى قردة وخنازير، فاجتمعت اليهود على قتله فأخبره الله تعالى بأنه يرفعه إلى السماء، فقال الأصحابه: أيكم يرضى أن يلقى عليه شبهي فيقتل ويصلب ويدخل الجنة، فقام رجل منهم فألقى الله عليه

شبهه فقتل وصلب. وقيل (كان رجلاً ينافقه فخرج ليدل عليه، فألقى الله عليه شبهه فأخذ وصلب وقتل) وقيل: (دخل طيطانوس اليهودي بيتاً كان هو فيه فلم يجده، وألقى الله عليه شبهه فلما خرج ظن أنه عيسى فأخذ وصلب. وأمثال ذلك من الخوارق التي لا تستبعد في زمان النبوة، وإنما ذمهم الله سبحانه وتعالى بما دل عليه الكلام من جراءتهم على الله سبحانه وتعالى، وقصدهم قتل نبيه المؤيد بالمعجزات الباهرة، وتبجمهم به لا بقولهم هذا على حسب حسبانهم، و فهبه مسند إلى الجار والمجرور كأنه قيل ولكن وقع لهم التشبيه بين عيسى والمقتول أو في الأمر على قول من قال: لم يقتل أحد ولكن أرجف بقتله فشاع بين الناس، أو إلى ضمير المقتول لدلالة إنا قتلنا على أن ثم قَتيلاً. فوان النين الختلفوا فيه في شأن عيسى عليه الصلاة والسلام، فإنه لما وقعت تلك الواقعة اختلف الناس فقال بعضهم: الوجه وجه عيسى والبدن بدن صاحبنا، وقال من سمع منه أن الله سبحانه وتعالى يرفعني إلى السماء: أنه رفع إلى السماء. وقال قوم: صلب الناسوت وقال من سمع منه أن الله سبحانه وتعالى يرفعني إلى السماء: أنه رفع إلى السماء. وقال قوم: صلب الناسوت وصعد اللاهوت. فلفي شك مِنه لهي تردد، والشك كما يطلق على ما لا يترجح أحد طرفيه يطلق على مطلق التردد، وعلى ما يقابل العلم ولذلك أكده بقوله: فما لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْم إلا أثبًاع الظن المستناء منقطع أي لكنهم يتبعون الظن، ويجوز أن يفسر الشك بالجهل والعلم بالاعتقاد الذي تسكن إليه النفس جزماً كان أو غيره ما علموه يقيناً كقول الشاعر:

كَذَاكَ تُخبِرُ عَنْهَا العَالِمَاتُ بِهَا وَقَدْ قَتَلْتُ بِعِلْمِي ذَلِكُمُ يَقِيناً مِن قولهم قتلت الشيء علماً ونحرته علماً إذا تبالغ في علمك.

﴿ بَلْ رَفَعَهُ الله إِلَيْهِ ﴾ رد وإنكار لقتله وإثبات لرفعه. ﴿ وَكَانَ الله عَزِيزاً ﴾ لا يغلب على ما يريده. ﴿ وَكِيماً ﴾ فيما دبره لعيسى عليه الصلاة والسلام.

## ﴿ وَإِن مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنْبِ إِلَّا لِيُؤْمِنَنَّ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ ۗ وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ بِكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا ﴿ ﴿ وَإِن مِنْ أَهْلِ كَانُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا

﴿ وَإِنْ مِن أَهْلِ الْكِتَابِ إِلاَّ لَيُوْمِنَ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ أَي وما من أهل الكتاب أحد إلا ليؤمنن به، فقوله ﴿ ليؤمنن به ﴾ جملة قسمية وقعت صفة لأحد ويعود إليه الضمير الثاني، والأول لعيسى عليه الصلاة والسلام. والمعنى ما من اليهود والنصارى أحد إلا ليؤمنن بأن عيسى عبد الله ورسوله قبل أن يموت ولو حين أن تزهق روحه ولا ينفعه إيمانه ويؤيد ذلك أنه قرىء. «إلا ليؤمنن به قبل موتهم» بضم النون لأن أحداً في معنى الجمع، وهذا كالوعيد لهم والتحريض على معاجلة الإيمان به قبل أن يضطروا إليه ولم ينفعهم إيمانهم. وقبل الضميران لعيسى عليه أفضل الصلاة والسلام، والمعنى: أنه إذا نزل من السماء آمن به أهل الملل جميعاً. روي: أنه عليه الصلاة والسلام ينزل من السماء حين يخرج الدجال فيهلكه ولا يبقى أحد من أهل الكتاب إلا يؤمن به، حتى تكون الملة واحدة وهي ملة الإسلام، وتقع الأمنة حتى ترتع الأسود مع الإبل، والنمور مع المقر، والذئاب مع الغنم، وتلعب الصبيان بالحيات. ويلبث في الأرض أربعين سنة ثم يتوفى ويصلي عليه المسلمون ويدفنونه، ﴿ وَيَوْمَ القِيَامَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيداً ﴾ فيشهد على اليهود بالتكذيب وعلى النصارى بأنهم المسلمون ويدفنونه، ﴿ وَيَوْمَ القِيَامَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيداً ﴾ فيشهد على اليهود بالتكذيب وعلى النصارى بأنهم دعوه ابن الله.

﴿ فَيَظُلْمِ مِنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَتِ أُجِلَتَ لَمُمْ وَبِصَدِهِمْ عَن سَبِيلِ اللَّهِ كَيْيُرا ﴿ وَأَخْذِهِمُ الرِّبُواْ وَقَدْ نُهُواْ عَنْهُ وَأَكْبِهِمْ أَمَوْلَ النَّاسِ بِالْبَطِلِ وَأَعْتَذَنَا لِلْكَافِرِينَ مِنْهُمْ عَذَابًا اللَّهِمَ اللَّهِ ﴾ الرِّبُواْ وَقَدْ نُهُواْ عَنْهُ وَأَكْبِهِمْ أَمَوْلَ النَّاسِ بِالْبَطِلِ وَأَعْتَذَنَا لِلْكَافِرِينَ مِنْهُمْ عَذَابًا اللَّهِمَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ

﴿ فَيِظُلْمِ مِنَ الَّذِينَ هَادُوا﴾ أي فبأي ظلم منهم. ﴿ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيْباتِ أُحِلَّتْ لَهُمْ ﴾ يعني ما ذكره في

قوله وعلى الذين هادوا حرمنا. ﴿وَبِصَدُهِمْ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ كَثيراً﴾ ناساً كثيراً أو صداً كثيراً.

﴿وَأَخْذِهِمُ الرِّبَا وَقَدْ نُهُوا عَنْهُ﴾ كان الربا محرماً عليهم كما هو محرم علينا، وفيه دليل على دلالة النهي على التحريم. ﴿وَأَكْلِهِمْ أَمْوَالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ﴾ بالرشوة وسائر الوجوه المحرمة. ﴿وَأَغْتَدْنَا لِلْكَافِرينَ مِنْهُمْ عَذَاباً ٱلِيماً﴾ دون من تاب وآمن.

﴿ لَكِكِنِ ٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ مِنْهُمْ وَٱلْمُؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ أُنزِلَ مِن قَبْلِكُ وَٱلْمُفِيمِينَ ٱلصَّلَوَةُ وَٱلْمُؤْثُونَ ٱلرَّكَوْةَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْيُومِ ٱلْآخِرُ أُولَئِكَ سَنُؤْتِهِمْ أَجَرًا عَظِيًا اللَّنِيَا﴾

﴿لَكِنِ الرَّاسِخُونَ في العِلْمِ مِنْهُمْ ﴾ كعبد الله بن سلام وأصحابه. ﴿وَالْمُوْمِنُونَ ﴾ أي منهم أو من المهاجرين والأنصار. ﴿يُوْمِنُونَ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أَنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ ﴾ خبر المبتدأ ﴿وَالمُقِيمِينَ الصَّلاة ﴾ نصب على المدح إن جعل يؤمنون الخبر لأولئك، أو عطف على ما أنزل إليك والمراد بهم الأنبياء عليهم الصلاة والسلام أي: يؤمنون بالكتب والأنبياء. وقرىء بالرفع عطفاً على ﴿الراسخون ﴾ أو على الضمير في ﴿يؤمنون ﴾ أو على أنه مبتدأ والخبر ﴿أولئك سنؤتيهم ﴾. ﴿وَالْمُؤْتُونَ الزَّكَاةَ ﴾ رفعه لأحد الأوجه المذكورة. ﴿وَالمُؤْمِنُونَ بِالله وَالْيَوْمِ الآخِرِ ﴾ قدم عليه الإيمان بالأنبياء والكتب وما يصدقه من اتباع الشرائع لأنه المقصود بالآية. ﴿أولئِكَ سَنُوْتِيهِم ﴾ بالياء.

﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمَّا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوجٍ وَالنِّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِوْ. وَأَوْحَيْنَا إِلَى إِبْرَهِيمَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِلَيْتِينَ مِنْ بَعْدِوْ. وَأَوْحَيْنَا إِلَى إِبْرَهِيمَ وَإِلَيْتِينَ مِنْ بَعْدِوْ. وَمُعْرَوْنَ وَسُلَيَمَنَ وَءَاتَيْنَا دَاوُدَ رَبُورًا ﴿ اللَّهِ ﴾ وَإِلْهُ مَا وَهَنْرُونَ وَسُلَيَمَنَ وَءَاتَيْنَا دَاوُدَ رَبُورًا ﴿ اللَّهِ ﴾

﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحِ وَالنَّبِيِّينَ مِنْ بَعْدِهِ جواب لأهل الكتاب عن اقتراحهم أن ينزل عليهم كتاباً من السماء، واحتجاج عليهم بأن أمره في الوحي كسائر الأنبياء عليهم الصلاة والسلام. ﴿وَأَوْحَيْنَا إِنْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَعِيسَى وَأَيُّوبَ وَيُونُسَ وَهَارُونَ وَسُلَيْمَانَ ﴿ خصهم بالذكر مع النبين عليهم تعظيماً لهم، فإن إبراهيم أول أولي العزم منهم وعيسى آخرهم، والباقين أشرف الأنبياء ومشاهيرهم. ﴿وَآتَيْنَا دَاوُدَ زَبُوراً ﴾ وقرأ حمزة ﴿زُبُوراً ﴾ بالضم وهو جمع زبر. بمعنى مزبور .

﴿ وَرُسُلًا قَدَ قَصَصَنَاهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلًا لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكُ وَكُلَّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَحْلِيمًا اللَّهُ اللَّهُ مُبِيمًا اللَّهُ عَلَيْكَ وَمُنذِرِينَ لِتَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ ٱلرُّسُلِّ وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا اللَّهُ ﴾ وَمُنذِرِينَ لِتَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ ٱلرُّسُلِّ وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا اللَّهُ ﴾

﴿ وَرُسُلا﴾ نصب بمضمر دل عليه أوحينا إليك كأرسلنا أو فسره: ﴿ قَدْ قَصَصْنَاهُمْ عَلَيْكَ مِنْ قَبْلُ ﴾ أي من قبل هذه السورة أو اليوم. ﴿ وَرُسُلاً لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ وَكَلَّمَ الله مُوسَى تَكْلِيماً ﴾ وهو منتهى مراتب الوحي خص به موسى من بينهم، وقد فضل الله محمداً ﷺ بأن أعطاه مثل ما أعطى كل واحد منهم.

﴿رُسُلاً مُبَشِرِينَ وَمُنْذِرِينَ ﴾ نصب على المدح أو بإضمار أرسلنا، أو على الحال ويكون رسلاً موطئاً لما بعده كقولك مررت بزيد رجلاً صالحاً. ﴿لِتَلاَ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى الله حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ ﴾ فيقولوا لولا أرسلت إلينا رسولاً فينبهنا ويعلمنا ما لم نكن نعلم، وفيه تنبيه على أن بعثة الأنبياء عليهم الصلاة والسلام إلى الناس ضرورة لقصور الكل عن إدراك جزيئات المصالح والأكثر عن إدراك كلياتها، واللام متعلقة بأرسلنا أو بقوله مبشرين ومنذرين ﴾، و ﴿حجة ﴾ اسم كان وخبره ﴿للناس ﴾ أو ﴿على الله والآخر حال، ولا يجوز تعلقه بحجة لأنه مصدر وبعد ظرف لها أو صفة. ﴿وَكَانَ الله عَزِيزاً ﴾ لا يغلب فيما يريد. ﴿حَكِيماً ﴾ فيما دبر من أمر النبوة وخص كل نبي بنوع من الوحى والإعجاز.

## ﴿ لَكِينِ اللَّهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنزَلَ إِلَيْكُ أَنزَلَهُ بِعِلْمِيةً وَالْمَلَتَهِكَةُ يَشْهَدُونَ وَكَفَى بِأَلَّهِ شَهِيدًا ﴿ اللَّهِ ﴾

وَلَكِنِ الله يَشْهَدُ استدراك عن مفهوم ما قبله فكأنه لما تعنتوا عليه بسؤال كتاب ينزل عليهم من السماء، واحتج عليهم بقوله وإنا أوحينا إليك قال: إنهم لا يشهدون ولكن الله يشهد، أو أنهم أنكروه ولكن الله يثبته ويقرره. وبِمَا أَنْزَلَ إِلَيْكَ من القرآن المعجز الدال على نبوتك. روي أنه لما نزل إنا أوحينا إليك قالوا ما نشهد لك فنزلت. وأَنْزَلَه بِعِلْمِهِ أنزله ملتبساً بعلمه الخاص به، وهو العلم بتأليفه على نظم يعجز عنه كل بليغ، أو بحال من يستعد للنبوة ويستأهل نزول الكتاب عليه، أو بعلمه الذي يحتاج إليه الناس في معاشهم ومعادهم، فالجار والمجرور على الأولين حال من الفاعل وعلى الثالث حال من المفعول، والجملة كالتفسير لما قبلها والممرور على الأولين حال من الفاعل وعلى أنهم يودون أن يعلموا صحة دعوى النبوة على وجه يستغني عن النظر والتأمل، وهذا النوع من خواص الملك ولا سبيل للإنسان إلى العلم بأمثال ذلك سوى الفكر والنظر، فلو أتى هؤلاء بالنظر الصحيح لعرفوا نبوتك وشهدوا بها كما عرفت الملائكة وشهدوا. وكفى بما أقام من الحجج على صحة نبوتك عن الاستشهاد بغيره.

﴿ إِنَّ اَلَذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ اللَّهِ قَدْ ضَلُّواْ ضَلَلًا بَعِـيدًا ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَظَلَمُوا لَمَّ يَكُنِ اللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلَا لِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقًا ﴿ إِلَّا طَرِيقَ جَهَنَّدَ خَلِدِينَ فِهَاۤ أَبدَأُ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرًا ﴿ إِنَّهُ ﴾

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ الله قَدْ ضَلُّوا ضَلاَلاً بَعِيداً﴾ لأنهم جمعوا بين الضلال والإضلال ولأن المضل يكون أغرق في الضلال وأبعد من الانقلاع عنه.

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَظَلَمُوا﴾ محمداً عليه الصلاة والسلام بإنكار نبوته، أو الناس بصدهم عما فيه صلاحهم وخلاصهم أو بأعم من ذلك. والآية تدل على أن الكفار مخاطبون بالفروع إذ المراد بهم الجامعون بين الكفر والظلم. ﴿لَمْ يَكُنِ الله لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلاَ لِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقاً﴾.

﴿ اِلاَّ طَرِيقَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً﴾ لجري حكمه السابق ووعده المحتوم على أن من مات على كفره فهو خالد في النار وخالدين حال مقدرة. ﴿وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى الله يَسِيراً﴾ لا يصعب عليه ولا يستعظمه.

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَاءَكُمُ ٱلرَّسُولُ بِالْحَقِّ مِن زَّيِكُمْ فَعَامِنُوا خَيْرًا لَكُمُّ وَإِن تَتَكَفُرُوا فَإِنَّ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيًا حَكِيمًا ﴿ آلَهُ ﴾ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيًا حَكِيمًا ﴿ آلَهُ ﴾

﴿يَا أَيُهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمُ الرَّسُولُ بِالْحَقِ مِنْ رَبِّكُمْ ﴾ لما قرر أمر النبوة وبين الطريق الموصل إلى العلم بها ووعيد من أنكرها، خاطب الناس عامة بالدعوة وإلزام الحجة والوعد بالإجابة والوعيد على الرد. ﴿فَآمِنُوا خَيْراً لَكُمْ ﴾ أي إيماناً خيراً لكم أو ائتوا أمراً خيراً لكم مما أنتم عليه. وقيل تقديره يكن الإيمان خيراً لكم ومنعه البصريون لأن كان لا يحذف مع اسمه إلا فيما لا بد منه ولأنه يؤدي إلى حذف الشرط وجوابه. ﴿وَإِنْ تَكُفُرُوا فَإِنَّ لللهُ مَا في السَّمَواتِ وَالأَرْضِ ﴾ يعني وإن تكفروا فهو غني عنكم لا يتضرر بكفركم كما لا ينتفع بإيمانكم، ونبه على غناه بقوله: ﴿للهُ مَا في السموات والأرض ﴾ وهو يعم ما اشتملتا عليه وما تركبتا منه . ﴿وَكَانَ الله عَلِيما ﴾ بأحوالهم. ﴿حَكِيما ﴾ فيما دبر لهم.

﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَٰبِ لَا تَغْلُواْ فِي دِينِكُمْ وَلَا تَتَوُلُواْ عَلَى ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْحَقُّ إِنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ ٱللَّهِ وَرُسُلِلِّهِ وَرُسُلِلِّهِ وَرُسُلِلِّهِ وَكُل تَقُولُواْ ثَلَاثَةً ۖ النَّهُواْ خَيْرًا

لَحَيْمٌ إِنَّمَا اللَّهُ إِلَهٌ وَحِدٌ شُبْحَنَهُۥ أَن بَكُونَ لَهُ وَلَدٌ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ وَكِيلًا ﴿ إِلَيْهِ ﴾

﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لاَ تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ الخطاب للفريقين، غلت اليهود في حط عيسى عليه الصلاة والسلام حتى رموه بأنه ولد من غير رشدة، والنصارى في رفعه حتى اتخذوه إلها. وقيل الخطاب للنصارى خاصة فإنه أوفق لقوله: ﴿ وَلاَ تَقُولُوا عَلَى الله إلاَّ الحَقّ له يعني تنزيهه عن الصاحبة والولد. ﴿ إِنَّمَا المَسِيحُ عِيسَى النُّ مُرْيَمَ وَسُولُ الله وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إلى مَرْيَمَ وقيل سمي روحاً لأنه كان يحيي الأموات أو القلوب ﴿ فَآمِنُوا بِاللّهِ بَتُوسِطُ ما يجري مجرى الأصل والمادة له، وقيل سمي روحاً لأنه كان يحيي الأموات أو القلوب ﴿ فَآمِنُوا بِاللّهِ وَلاَ تَقُولُوا ثَلاَتَةُ فَي الآلهة ثلاثة الله والمسيح ومريم، ويشهد عليه قوله تعالى: ﴿ أَأَنت قلت للناس الخوني وأمي إلهين من دون الله أو الله ثلاثة إن صح أنهم يقولون الله ثلاثة أقانيم الأب والابن وروح القدس الحياة. ﴿ انْتَهُوا ﴾ عن التثليث. ﴿ خَيْراً لَكُمْ ﴾ الله والابن العلم، وبروح القدس الحياة. ﴿ انْتَهُوا ﴾ عن التثليث. ﴿ خَيْراً لَكُمْ أَن يكون له ولد، فإنه يكون لمن يعادله مثل، ويتطرق إليه فناء. ﴿ للهُ مَا في السَّمَواتِ وَمَا أن يكون له ولد، فإنه يكون لمن يعادله مثل، ويتطرق إليه فناء. ﴿ لَهُ مَا في السَّمَواتِ وَمَا أَن الحَوْنُ وكِيلاً لأبيه والله سبحانه وتعالى قائم بحفظ الأشياء كاف في ذلك مستغن عمن يخلقه فإن الحاجة إليه ليكون وكيلاً لأبيه والله سبحانه وتعالى قائم بحفظ الأشياء كاف في ذلك مستغن عمن يخلقه أو بعنه.

﴿ لَن يَسْتَنكِفَ الْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْدًا لِلَهِ وَلَا الْمَلَتَهِكَةُ اللَّفَرَّبُونَ وَمَن يَسْتَنكِف عَن عِبَادَقِهِ۔ وَيَسْتَحْةِر فَسَيَحْشُرُهُمُ إِلَيْهِ جَمِيعًا ﴿ ﴾

وَلَنْ يَسْتَنْكِفَ الْمَسِيحُ لَن يأنف، من نكفت الدمع إذا نحيته بأصبعك كيلا يرى أثره عليك. وأن يَكُونَ عَبِداً لِلَّهِ من أن يكون عبداً له فإن عبوديته شرف يتباهى به، وإنما المذلة والاستنكاف في عبودية غيره. روي (أن وفد نجران قالوا لرسول الله على السلام، قال السلام، قال الله على السلام، قال عليه السلام، قال عليه السلام، قال عليه السلام: وأي شيء أقول. قالوا: تقول إنه عبد الله ورسوله، قال إنه ليس بعار أن يكون عبد الله، قالوا: بلى) فنزلت وولا المَلاَئِكة المُقرَّبُونَ على عطف على المسيح أي ولا يستنكف الملائكة المقربون أن يكونوا عبيداً لله، واحتج به من زعم فضل الملائكة على الأنبياء عليهم الصلاة والسلام. وقال المقربون أن يكونوا عبيداً لله، واحتج به من زعم فضل الملائكة على الأنبياء عليهم الصلاة والسلام. وقال المعطوف عليه حتى يكون عدم استنكافهم كالدليل على عدم استنكافه، وجوابه أن الآية للرد على عبدة المسيح والملائكة فلا يتجه ذلك وإن سلم اختصاصها بالنصارى فلعله أراد بالعطف المبالغة باعتبار التكثير دون المسيح والملائكة وهم الكروبيون الذين هو حول العرش، أو من أغلى منهم رتبة من الملائكة أعلى المسيح من الأنبياء عليهم الصلام وذلك لا يستلزم فضل أحد الجنسين على الآخر مطلقاً والنزاع فيه ووَمَنْ يَسْتَنْفِف عَن المحتفاق بخلاف التكبر فإنه قد يكون بالاستحقاق. وفَسَيْخُشُوهُمْ إليه جَمِيعاً فيجازيهم.

﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ فَيُوقِيهِمَ أَجُورَهُمْ وَيَزِيدُهُم مِّن فَضَلِّهِ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ ٱلسَّنَكَفُوا وَاسْتَكَبُرُوا فَيُعَذِّبُهُمْ عَذَابًا ٱلِيمًا وَلَا يَجِدُونَ لَهُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ وَلِيًّا وَلَا نَصِيرًا ۖ ﴾.

﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فَيُوفِيهِمْ أَجُورَهُمْ وَيَزِيدُهُمْ مِنْ فَضَلِهِ وَأَمَّا الَّذِينَ اسْتَنكَفُوا وَاسْتَكْبَرُوا فَيُعَدِّبُهُمْ عَذَاباً أَلِيماً وَلاَ يَجدُونَ لَهُمْ مِنْ دُونِ الله وَلِياً وَلاَ نَصِيراً ﴾ تفصيل للمجازاة العامة المدلول عليها من فحوى الكلام، وكأنه قال فسيحشرهم إليه جميعاً يوم يحشر العباد للمجازاة، أو لمجازاتهم فإن إثابة مقابليهم والإحسان إليهم تعذيب لهم بالغم والحسرة.

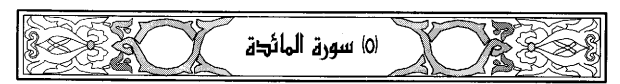
﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَكُم بُرْهَنُ مِن زَيِكُمْ وَأَزَلْنَا ۚ إِلَيْكُمْ نُوزًا شُبِينًا ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا بِاللَّهِ وَأَعْنَصَهُوا بِهِ. فَسَكَيْدِ فِلْهُمْ فِي رَحْمَةِ مِنْهُ وَفَضَلِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَيْهِ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا ﴿ فَهُ اللَّهِ مَا مُنُوا بِاللَّهِ مَا مُنْهَا مُسْتَقِيمًا ﴿ وَاللَّهِ مَا مُنُوا بِاللَّهِ مِنْهُمُ اللَّهِ مَا مُنْهُ وَفَضَلٍ وَيَهْدِيهِمْ إِلَيْهِ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا ﴿ وَلَهُ مِنْ اللَّهُ مُنْهُ وَلَا مُسْتَقِيمًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْهُمُ فِي رَحْمَةِ مِنْهُ وَفَضَلٍ وَيَهْدِيهِمْ إِلَيْهِ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ مِنْهُ مَا لَهُ اللَّهُ مِنْهُمُ إِلَيْهِ مِنْهُ اللَّهُ مِنْهُ إِلَيْهِ مِنْهُمُ إِلَيْهُ مِنْهُ إِلَيْهِ مِنْهُ إِلَيْهِ مِنْهُمُ إِلَيْهِ مِنْهُ إِلَيْهِ مِنْهُمُ إِلَيْهِ مِنْهُمُ إِلَيْهِ مِنْهُمُ إِلَيْهِ مِنْهُمُ إِلَيْهِ مِنْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ إِلَيْهِ مِنْهُمُ إِلَيْهُ مِنْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْهُ مِنْهُمُ إِلَيْهُ مِنْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّ

﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمْ بُرْهَانُ مِنْ رَبِّكُمْ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُوراً مُبِيناً ﴾ عنى بالبرهان المعجزات وبالنور القرآن، أي قد جاءكم دلائل العقل وشواهد النقل ولم يبق لكم عذر ولا علة، وقيل: البرهان الدين أو رسول الله عليه أو القرآن.

﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا بِالله وَاعْتَصَمُوا بِهِ فَسَيُدْخِلُهُمْ في رَحْمَةٍ مِنْهُ ﴾ في ثواب قدره بإزاء إيمانه وعمله رحمة منه لا قضاء لحق واجب ﴿ وَفَضْلٍ ﴾ إحسان زائد عليه ﴿ ويَهْدِيهِمْ إليه ﴾ إلى الله سبحانه وتعالى. وقيل إلى الموعود. ﴿ صِرَاطاً مُسْتَقِيماً ﴾ هو الإسلام والطاعة في الدنيا، وطريق الجنة في الآخرة. ﴿ يَسْتَفْتُونَكَ ﴾ أي في الكلالة حذفت لدلالة الجواب عليه. روي (أن جابر بن عبد الله كان مريضاً فعاده رسول الله يَتَلِيمُ فقال: إني كلالة فكيف أصنع في مالي) فنزلت وهي آخر ما نزل من الأحكام.

﴿ يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ اللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِي الْكَلْكَأَةِ إِنِ امْرُقًا هَلَكَ لَيْسَ لَمُ وَلَدٌ وَلَهُ, أُخْتُ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَكَّ وَهُو يَرِثُهَا إِنْ لَمْ يَكُن لَمَا وَلَدُ فَإِن كَانُوا إِخْوَةً رِّجَالًا وَيْسَآهُ وَلِمْكَا النَّلْنَانِ مِمَّا تَرَكَّ وَإِن كَانُوا إِخْوَةً رِّجَالًا وَيْسَآهُ فَلِمْ اللهُ عَلَيْمُ وَلِي كَانُوا إِخْوَةً رِّجَالًا وَيْسَآهُ فَلِيدًا مِنْ عَلِيمُ اللهُ يَكُلِ شَيْءٍ عَلِيمُ اللهُ يَهِمُ اللهُ لَكُمُ أَن تَضِلُوا وَاللّهُ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمُ اللّهُ ﴾.

﴿يَسْتَفْتُونَكَ قُل الله يُفْتِيكُمْ في الكَلاَلَةِ﴾ سبق تفسيرها في أول السورة. ﴿إِن امْرُقُ هلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدٌ وَلَهُ أَخْتُ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَكَ﴾ ارتفع ﴿امرؤ﴾ بفعل يفسره الظاهر، وليس له ولد صفة له أو حال من المستكن في هلك، والواو في ﴿وله﴾ يحتمل الحال والعطف، والمراد بالأخت الأخت من الأبوين أو الأب لأنه جعل أخوها عصبة وابن الأم لا يكون عصبة، والولد على ظاهره فإن الأخت وإن ورثت مع البنت عند عامة العلماء . غير ابن عباس رضي الله تعالى عنهما ـ لكنها لا ترث النصف. ﴿وَهُوَ يَرِثُهَا﴾ أي والمرء يرث أخته إن كان الأمر بالعكس. ﴿إِنْ لَمْ يَكُنْ لَهَا وَلَدٌ ﴾ ذكراً كان أو أنثى إن أريد بيرثها يرث جميع مالها، وإلا فالمراد به الذكر إذ البنت لا تحجب الأخ، والآية كما لم تدل على سقوط الإخوة بغير الولد لم تدل على عدم سقوطهم به وقد دلت السنة على أنهم لا يرثون مع الأب وكذا مفهوم قوله: ﴿قُلُ الله يَفْتَيْكُم فِي الْكَلَالَةَ ﴾ إن فسرت بالميت. ﴿فَإِنْ كَانَتَا اثْنَتَين فَلَهُمَا الثُّلُفَانِ مِمَّا تَرَكَ﴾ الضمير لمن يرث بالأخوة وتثنيته محمولة على المعنى، وفائدة الإخبار عنه باثنتين التنبيه على أن الحكم باعتبار العدد دون الصغر والكبر وغيرهما. ﴿وَإِنْ كَانُوا إِخْوَةً رِجَالاً وَنِسَاءً فَللذُّكُر مِثْلُ حَظُ الأَنْفَيين﴾ أصله وإن كانوا إخوة وأخوات فغلب المذكر. ﴿يُبَينُ الله لَكُمْ أَنْ تَضِلُوا﴾ أي يبين الله لكم ضلالكم الذي من شأنكم إذا خليتم وطباعكم لتحترزوا عنه وتتحروا خلافه، أو يبين لكم الحق والصواب كراهة أن تضلوا. وقيل لئلا تضلوا فحذف لا وهو قول الكوفيين. ﴿وَاللَّهُ بِكُلُّ شَيْءٍ عَلِيمٌ﴾ فهو عالم بمصالح العباد في المحيا والممات. عن النبي ﷺ: "من قرأ سورة النساء فكأنما تصدقُ على كل مؤمن ومؤمنة، وورث ميراثاً وأعطى من الأجر كمن اشترى محرراً، وبرىء من الشرك وكان في مشيئة الله تعالى من الذين يتجاوز ُعنهم».



## محنية وآيها مائة وعشروه آية

## بِسْمِ اللَّهِ ٱلتَّكْنِ ٱلرَّحَيْمِ إِلَّهِ

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَا أَوْفُواْ بِالْمُقُودُ أُحِلَتَ لَكُم بَهِيمَةُ ٱلأَنْعَنِدِ إِلَّا مَا يُتَلَى عَلَيَكُمْ غَيْرَ نُحِلِي الصَّيْدِ. وَأَنتُمْ حُرُمُ ۚ إِنَّ اللَّهَ يَعْكُمُ مَا يُرِيدُ ۞﴾.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالْعُقُودِ ﴾ الوفاء هو القيام بمقتضى العهد وكذلك الإيفاء والعقد العهد الموثق قال الحطئة:

## قَوْمٌ إِذَا عَفَدُوا عَفْداً لِجَارِهم شَدُوا العِنَاجَ وَشَدُوا فَوْقَهُ الكَرَبا

وأصله الجمع بين الشيئين بحيث يعسر الانفصال، ولعل المراد بالعقود ما يعم العقود التي عقدها الله سبحانه وتعالى على عباده وألزمها إياهم من التكاليف، وما يعقدون بينهم من عقود الأمانات والمعاملات ونحوها مما يجب الوفاء به، أو يحسن إن حملنا الأمر على المشترك بين الوجوب والندب. وأجلت لكم بهيمة الأنعام للبيان بقيمة الأنعام للبيان كوب خز، ومعناه البهيمة من الأنعام. وهي الأزواج الثمانية وألحق بها الظباء ويقر الوحش. وقيل كقولك: ثوب خز، ومعناه البهيمة من الأنعام. وهي الأزواج الثمانية وألحق بها الظباء ويقر الوحش. وقيل هما المراد بالبهيمة ونحوهما مما يمائل الأنعام في الاجترار وعدم الأنياب، وإضافتها إلى الأنعام لملابسة الشبه. ﴿إِلاّ مَا يُثلَى عَلَيْكُم ﴾ إلا محرم ما يتلى عليكم كقوله تعالى: ﴿حرمت عليكم الميتة ﴾ أو إلا ما يتلى عليكم تحريمه. ﴿غير مُحِلّى الصيد ﴾ حال من الضمير في ﴿لكم ﴾ وقيل من واو ﴿أوفوا ﴾ وقيل استثناء وفيه تعسف و ﴿الصيد ﴾ يحتمل المصدر والمفعول. ﴿وأنشم حُرُم ﴾ حال مما استكن في ﴿محلي ﴾ والـ ﴿حرم ﴾ جمع حرام وهو المحرم. ﴿إِنَّ الله يَحْكُمُ مَا يُرِيدُ ﴾ من تحليل أو تحريم .

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُحِلُوا شَعَائِرَ الله ﴾ يعني مناسك الحج، جمع شعيرة وهي اسم ما أشعر أي جعل شعاراً سمى به أعمال الحج ومواقفه لأنها علامات الحج وأعلام النسك. وقيل دين الله لقوله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلاَ الشَّهْرَ الْحَرَامَ ﴾ بالقتال فيه أو بالنسيء. ﴿ وَلاَ الهَدْيَ ﴾ ما أهدي إلى الكعبة، جمع هدية كجدي في جمع جدية السرح. ﴿ وَلاَ القلائد ﴾ أي ذوات القلائد من الهدي، وعطفها على الهدي للاختصاص فإنها أشرف الهدي، أو القلائد أنفسها والنهي عن إحلالها مبالغة في النهي عن التعرض للهدي، ونظيره قوله تعالى: ﴿ ولا يبدين زينتهن ﴾. والقلائد جمع قلادة

وهي ما قلد به الهدي من نعل أو لحاء شجر أو غيرهما ليعلم به أنه هدي فلا يتعرض له. ﴿وَلاَ آمُّينَ البَّيْتَ الحَرَامَ﴾ قاصدين لزيارته. ﴿يَبْتَغُونَ فَضلاً مِنْ رَبِّهِمْ وَرِضْوَاناً﴾ أن يثيبهم ويرضى عنهم، والجملة في موضع الحال من المستكن في آمين وليست صفة له، لأنه عامل والمختار أن اسم الفاعل الموصوف لا يعمل، وفائدته استنكار تعرض ُمن هذا شأنه والتنبيه على المانع له. وقيل معناه يبتغون من الله رزقاً بالتجارة ورضواناً بزعمهم إذ روي أن الآية نزلت عام القضية في حجاج اليمامة لما هم المسلمون أن يتعرضوا لهم بسبب أنه كان فيهم الحطيم بن شريح بن ضبيعة، وكان قد استاق سرح المدينة وعلى هذا فالآية منسوخة. وقرىء "تبتغون" على خطاب المؤمنين ﴿وَإِذًا حَلَلْتُمْ فَاصْطَادُوا﴾ إذن في الاصطياد بعد زوال الإحرام ولا يلزم من إرادة الإباحة ههنا من الأمر دلالة الأمر الآتي بعد الحظر على الإباحة مطلقاً. وقرىء بكسر الفاء على إلقاء حركة هُمَزة الوصل عليها وهو ضعيف جداً. وقرىء «أحللتم» يقالَ حل المحرم وأحل ﴿وَلاَ يَجْرِمَنكُمْ﴾ لا يحملنكم أو لا يكسبنكم. ﴿شُنَآن قُوم﴾ شدة بغضهم وعداوتهم وهو مصدر أضيف إلى المفعول أو الفاعل. وقرأ ابن عامر وإسماعيل عن نافع وابّن عياش عن عاصم بسكون النون وهو أيضاً مصدر كليان أو نعت بمعنى: بغيض قوم وفعلان في النعت أكثر كعطشان وسكران. ﴿أَنْ صَدُّوكُمْ عَنِ الْمَسْجِد الْحَرَّامِ﴾ لأن صدوكم عنه عام الحديبية. وقرأ ابن كثير وأبو عمرو بكسر الهمزة على أنه شرط معترض أغنى عن ُجوابه لا يجرمنكم. ﴿أَنْ تَغْتَدُوا﴾ بالانتقام، وهو ثاني مفعولي يجرمنكم فإنه يعدى إلى واحد وإلى اثنين ككسب. ومن قرأ ﴿يجرمنكم﴾ بضم الياء جعله منقولاً من المتعدي إلى مُفعول بالهمزة إلى مفعولين. ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى البرّ وَالتَّقْوَى﴾ على العَفو والإغضاء ومتابعة الأمر ومجانبة الهوى. ﴿وَلاَ تَعَاوِنُوا عَلَى الإِثْم وَالعُدُوَانِ﴾ للتشفي والانتقام. ﴿وَأَتَّقُوا اللَّهِ إِنَّ اللهِ شَدِيدُ الْعِقَابِ﴾ فانتقامه أشد.

﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ وَالدَّمُ وَلَحْتُمُ الْجِنزِيرِ وَمَا أَهِلَ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ. وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمَوْقُودَةُ وَالْمُنَدَدِيَةُ وَالْمَنْخَذِيةُ وَالْمَنْخَذِيةُ وَالْمَنْخَذِيةُ وَالْمَنْخَذِيةُ وَمَا أَيْخَمُ عَلَى النَّصُبِ وَأَن تَسْنَقْسِمُواْ بِالأَزْلَيْدِ ذَالِكُمْ فِشَقُّ الْيَوْمَ يَيِسَ النَّيْفِ عَلَى النَّصُبِ وَأَن تَسْنَقْسِمُواْ بِالأَزْلَيْدِ ذَالِكُمْ فِشَقُّ الْيَوْمَ الْكُومَ الْمُمْلِينَ لَكُمْ وَيَخْدُونُ الْيَوْمَ الْكَمْلُتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَالْتَمْتُ عَلَيْكُمْ فِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ اللّهِ عَفُولُ رَحِيتُ ﴿ إِلَيْ اللّهَ عَفُولُ رَحِيتُ ﴿ إِلَيْهِ اللّهِ عَفُولُ لَوْمِينَ لَكُمْ اللّهَ عَفُولُ لَوْمِينَ اللّهَ عَفُولُ اللّهِ عَنْوُلُ اللّهَ عَنْوُلُ اللّهَ عَنْولُ اللّهَ عَنْولُ اللّهَ عَنْولُ اللّهَ عَنْولُ لَا اللّهُ عَنْولُ اللّهَ عَنْولُ اللّهُ عَنْولُ اللّهَ عَنْولُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْولُولُ اللّهُ عَنْولُولُ اللّهُ عَنْولُولُ اللّهُ عَنْولُ اللّهُ عَنْولُ اللّهُ عَنْولُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْولُ اللّهُ عَنْولُ اللّهُ عَنْولُ اللّهُ عَنْولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْولُ اللّهُ عَنْولُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ عَنْولُولُ اللّهُ عَنْولُ اللّهُ عَنْولُ اللّهُ عَنْولُ اللّهُ عَنْولُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ عَنْولُ اللّهُ عَنْولُ اللّهُ عَنْولُ اللّهُ عَنْولُ اللّهُ عَنْولُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْولُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْولِ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ عَنْولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

﴿ حُرْمَتْ عَلَيْكُمُ المَيْتَهُ بيان ما يتلى عليكم، والميتة ما فارقه الروح من غير تذكية. ﴿ وَالدّمُ ﴾ أي الدم المسفوح لقوله تعالى: ﴿ وَ هِ ما مسفوحاً ﴾ وكان أهل الجاهلية يصبونه في الأمعاء ويشوونها. ﴿ وَالْمَنْخَنِقَةُ ﴾ أي وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ الله بِهِ ﴾ أي رفع الصوت لغير الله به كقولهم: باسم اللات والعزى عند ذبحه. ﴿ وَالْمَنْخَنِقَةُ ﴾ أي التي ماتت بالخنق. ﴿ وَالموقوقَةُ ﴾ المضروبة بنحو خشب، أو حجر حتى تموت من وقذته إذا ضربته. ﴿ وَالمُتَرَقَيَةُ ﴾ التي تردت من علو أو في بئر فمات، ﴿ وَالنَّطِيحَةُ ﴾ التي نظحتها أخرى فماتت بالنطح والتاء فيها للنقل. ﴿ وَمَا أَكُلُ السَّبُعُ ﴾ وما أكل منه السبع فمات، وهو يدل على أن جوارح الصيد إذا أكلت مما اصطادته لم تحل. ﴿ إِلاَّ مَا ذَكِنَتُمُ ﴾ إلا ما أدركتم ذكاته وفيه حياة مستقرة من ذلك. وقيل الاستثناء مخصوص بما أكل السبع. والذكاة في الشرع لقطع الحلقوم والمريء بمحدد. ﴿ وَمَا ذُبِحَ حَلَى النَّصُبِ ﴾ النصب واحد الأنصاب وهي أحجار كانت منصوبة حول البيت يذبحون عليها ويعدون ذلك قربة. وقيل هي الأصنام وعلى بمعنى اللام أو على أصلها بتقدير وما ذبح مسمى على الأصنام. وقيل هو جمع والواحد نصاب. ﴿ وَأَنْ تَسْتَقْسِمُوا اللهم أو على أصلها بتقدير وما ذبح مسمى على الأصنام. وقيل هو جمع والواحد نصاب. ﴿ وَأَنْ تَسْتَقْسِمُوا أَع وحرم عليكم الاستقسام بالأزلام، وذلك أنهم إذا قصدوا فعلاً ضربوا ثلاثة أقداح. مكتوب على المناهي تجنبوا عنه وإن خرج الغفل أجالوها ثانياً، فمعنى الاستقسام طلب معرفة ما قسم لهم دون ما لم يقسم الناهي تجنبوا عنه وإن خرج الغفل أجالوها ثانياً، فمعنى الاستقسام طلب معرفة ما قسم لهم دون ما لم يقسم لهم بالأزلام. وقيل: هو استقسام الجزور بالأقداح على الأنصاء المعلومة وواحد الأزلام زلم كجمل وزلم لهم بالأزلام. وقيل: هو استقسام الجزور بالأقداح على الأنصاء المعلومة وواحد الأزلام زلم كجمل وزلم

كصرد. ﴿ وَلِكُمْ فِسْقٌ ﴾ إشارة إلى الاستقسام، وكونه فسقاً لأنه دخول في علم الغيب وضلال باعتقاد أن ذلك طريق إليه، وافتراء على الله سبحانه وتعالى إن أريد بربي الله، وجهالة وشرك إن أريد به الصنم أو الميسر المحرم أو إلى تناول ما حرم عليهم. ﴿ اليَوْمَ ﴾ لم يرد به يوماً بعينه وإنما أراد الزمان الحاضر وما يتصل به من الأزمنة الآتية. وقيل أراد يوم نزولها وقد نزلت بعد عصر يوم الجمعة في عرفة حجة الوداع. ﴿ وَيُسَى اللَّذِينَ كَمُ وَينكُمُ ﴾ أي من إبطاله ورجوعكم عنه بتحليل هذه الخبائث وغيرها أو من أن يغلبوكم عليه. ﴿ وَلاَ خَشُوهُم ﴾ أن يظهروا عليكم. ﴿ وَالْخَشُوهُم ﴾ أن يظهروا عليكم. ﴿ وَالْخَشُوهُم ﴾ أن يظهروا عليكم. ﴿ وَالْخَشُوهُم ﴾ وأخلصوا الخشية لي. ﴿ اليَوْمَ أَكُمَلُتُ لَكُم وِينَكُم ﴾ بالنصر ﴿ وَالْتَفْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُم وَاللَّهُ وَوَانِينَ الاجتهاد. ﴿ وَوَرَضِيتُ لَكُم وَينَكُمُ بِعَمْتِ ﴾ بالهداية والتوفيق أو بإكمال الدين أو بفتح مكة وهدم منار الجاهلية. ﴿ وَوَرَضِيتُ لَكُم اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فِيعَمْتِ ﴾ الهداية والتوفيق أو بإكمال الدين أو بفتح مكة وهدم منار الجاهلية. ﴿ وَرَضِيتُ لَكُم اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فِيعَمْتِ ﴾ الهداية والتوفيق أو بإكمال الدين أو بفتح مكة وهدم منار الجاهلية متحتل بذكر المحرمات وما بينهما اعتراض لما يوجب التجنب عنها، وهو أن تناولها فسوق وحرمتها من جملة الدين الكامل والنعمة التامة والإسلام المرضي. والمعنى: فمن اضطر إلى تناول شيء من هذه المحرمات. ﴿ فَهُورُ مُنْ مُنْ وَلَا اللهُ عَفْورُ رَحِيمُ لا يؤاخذه بأكله.

﴿ يَسْعَلُونَكَ مَاذَا أُحِلَ لَمُثَمَّ قُلْ أُحِلَ لَكُمُ ٱلطَّيِبَكُ ۚ وَمَا عَلَمْتُ مِنَ ٱلْجُوَانِ مُكَلِّبِينَ تُعَلِّمُونَهُنَ مِمَا عَلَمَكُمُ اللَّهُ وَكُلُوا مِثَا أَمْسَكُنَ عَلَيْكُمْ وَاذْكُرُوا اَسْمَ ٱللَّهِ عَلَيْهُ وَانْقُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴿ ﴾ .

﴿يَسْتَلُونَك مَاذَا أَحِلَّ لَهُمْ﴾ لما تضمن السؤال معنى القول أوقع على الجملة، وقد سبق الكلام في ﴿ماذا﴾ وإنما قال لهم ولم يقل لنا على الحكاية، لأن ﴿يسألونك﴾ بلفظ الغيبة وكلا الوجهين سائغ في أمثاله، والمسؤول ما أحل لهم من المطاعم كأنهم لما تلي عليهم ما حرم عليهم سألوا عما أحل لهم. ﴿قُلْ أُحِلُّ لَكُمُ الطَّيبَاتُ﴾ ما لم تستخبثه الطباع السليمة ولم تنفر عنه ومن مفهومه حرم مستخبثات العرب، أو ما لم يدل نص ولا قياس على حرمته. ﴿وَمَا عَلَّمْتُمْ مِن الجَوَارِحِ﴾ عطف على ﴿الطيباتِ﴾ إن جعلت ﴿ما﴾ موصولة على تقدير وصيد ما علمتم، وجملة شرطية إن جعلت شرطاً وجوابها ﴿فكلوا﴾ و ﴿الجوارح﴾ كواسب الصيد على أهلها من سباع ذوات الأربع والطير ﴿مُكَلِّبِينَ﴾ معلمين إياه الصيد، والمكلب مؤدب الجوارح ومضرّ بها بالصيد. مشتق من الكلب، لأن التأديب يكون أكثر فيه وآثر، أو لأن كل سبع يسمى كلباً لقوله عليه الصلاة والسلام «اللهم سلط عليه كلباً من كلابك» وانتصابه على الحال من علمتم وفائدتها المبالغة في التعليم. ﴿ تُعَلِّمُونَهُنَّ﴾ حال ثانية أو استئناف. ﴿ مِمَا عَلَّمَكُمُ الله ﴾ من الحيل وطرق التأديب، فإن العلم بها إلهام من الله تعالى أو مكتسب بالعقل الذي هو منحة منه سبحانه وتعالى، أو مما علمكم الله أن تعلموه من اتباع الصيد بإرسال صاحبه، وأن ينزجر بزجره وينصرف بدعائه ويمسك عليه الصيد ولا يأكل منه. ﴿فَكُلُوا مِمَّا أَمْسَكُنَ عَلَيْكُمْ﴾ وهو ما لم تأكل منه لقوله عليه الصلاة والسلام لعدي بن حاتم «وإن أكل منه فلا تأكل إنما أمسك على نفسه». وإليه ذهب أكثر الفقهاء وقال بعضهم: لا يشترظ ذلك في سباع الطير لأن تأديبها إلى هذا الحد متعذر، وقال آخرون لا يشترط مطلقاً. ﴿وَاذْكُرُوا اسْمَ الله عَلَيْهِ﴾ الضمير لما علمتم والمعنى: سموا عليه عند إرساله أو لما أمسكن بمعنى سموا عليه إذا أدركتم ذكاته. ﴿وَٱتَّقُوا اللَّهُ في محرماته. ﴿إِنَّ الله سَريعُ الحِسَابِ﴾ فيؤاخذكم بما جل ودق.

﴿ ٱلْيَوْمَ ٱجِلَّ لَكُمُ ٱلطَّيِبَكُ ۗ وَطَعَامُ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلكِنَبَ حِلُّ لَكُرُ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَمُثَمَّ وَالْمُحْصَنَتُ مِنَ ٱلْمُؤْمِنَتِ وَلَا مُتَّخِذِيّ وَٱلْخُصَنَتُ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَبَ مِن قَبْلِكُمْ إِذَا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ مُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَفِحِينَ وَلَا مُتَّخِذِيّ أَخْدَانِّ وَمَن يَكُفُرُ بِٱلْإِيمَٰنِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ۗ ﴾.

﴿الْيَوْمَ أُحِلُ لَكُمُ الطّيباتُ وَطَعَامُ اللَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حِلِّ لَكُمْ ﴾ يتناول الذبائح وغيرها، ويعم الذين أوتوا الكتاب اليهود والنصارى، واستثنى على رضي الله تعالى عنه نصارى بني تغلب وقال: ليسوا على النصرانية، ولم يأخذوا منها إلا شرب الخمر. ولا يلحق بهم المجوس في ذلك وإن ألحقوا بهم في التقرير على الجزية لقوله عليه الصلاة والسلام: «سنوا بهم سنة أهل الكتاب، غير ناكحي نسائهم ولا آكلي ذبائحهم» ﴿وَطَعَامُكُمْ فِلْ عليكم أن تطعموهم وتبيعوه منهم ولو حرم عليهم لم يجز ذلك. ﴿وَالْمُخْصَنَاتُ مِنَ الْمُؤْمِنَاتِ مِنَ الْمُؤْمِنَاتِ مِنَ الْمُؤْمِنَاتِ مِنَ الْدِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِن أي الحرائر أو العفائف، وتخصيصهن بعث على ما هو الأولى. ﴿وَالْمُخْصَنَاتُ مِنَ الْذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِن قَيْلِكُمْ ﴾ وإن كن حربيات وقال ابن عباس لا تحل الحربيات. ﴿إِذَا آتَنِتُمُوهُنَّ أُجُورُهُنَ مهورهن وتقييد الحل قَيْلِكُمْ ﴾ وإن كن حربيات وقال ابن عباس لا تحل الحربيات. ﴿إِذَا آتَنِتُمُوهُنَّ أُجُورُهُنَ مهورهن وتقييد الحل بإيتائها لتأكيد وجوبها والحث على ما هو الأولى. وقيل المراد بإيتائها التزامها ﴿مُحْصِنِينَ ﴾ أعفاء بالنكاح. ﴿فَيْرَ مُسافِحِينَ ﴾ غير مجاهرين بالزنا. ﴿وَلاَ مُتَخِذِي أَخْدَانِ ﴾ مسرين به، والخدن الصديق يقع على الذكر والأنثى. ﴿وَمَنْ يَكْفُرُ بالإِيمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ وَهُوَ في الآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ يريد بالإِيمان شرائع الإسلام وبالكفر إنكاره والامتناع عنه.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاَّةِ ﴾ أي إذا أردتم القيام كقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قرأت القرآن فاستعذ بِالله من الشيطان الرجيم﴾ عبر عن إرادة الفعل المسبب عنها للإيجاز والتنبيه على أن من أراد العبادة ينبغي أن يبادر إليها، بحيث لا ينفك الفعل عن الإرادة، أو إذا قصدتم الصلاة لأن التوجه إلى الشيء والقيام إليه قصد له، وظاهر الآية يوجب الوضوء على كل قائم إلى الصلاة وإن لم يكن محدثاً، والإجماع على خلافه لما روي اأنه عليه الصلاة والسلام صلى الصلوات الخمس بوضوء واحد يوم الفتح فقال عمر رضي الله تعالى عنه: صنعت شيئاً لم تكن تصنعه فقال عمداً فعلته، فقيل مطلق أريد به التقييد، والمعنى إذا قمتم إلى الصلاة محدثين. وقيل الأمر فيه للندب. وقيل كان ذلك أول الأمر ثم نسخ وهو ضعيف لقوله عليه الصلاة والسلام: «المائدة من آخر القرآن نزولاً فأحلوا حلالها وحرموا حرامها». ﴿فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُم﴾ أمروا الماء عليها ولا حاجة إلى الدلك خلافاً لمالك. ﴿وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى المَرَافِقِ﴾ الجمهور على دخول المرفقين في المغسول ولذلك قيل: ﴿ إلى ﴾ بمعنى مع كقوله تعالى: ﴿ ويزدكم قوة إلى قوتكم ﴾ أو متعلقة بمحذوف تقديره: وأيديكم مضافة إلى المرافق، ولو كان كذلك لم يبق لمعنى التحديد ولا لذكره مزيد فائدة، لأن مطلق اليد يشتمل عليها. وقيل: إلى تفيد الغاية مطلقاً وأما دخولها في الحكم أو خروجها منه فلا دلالة لها عليه وإنما يعلم من خارج ولم يكن في الآية، وكانت الأيدي متناولة لها فحكم بدخولها احتياطاً. وقيل إلى من حيث أنها تفيد الغاية تقتضي خروجها وإلا لم تكن غاية لقوله تعالى: ﴿فنظرة إلى ميسرة﴾ وقوله تعالى: ﴿ثم أتموا الصيام إلى الليل﴾ لكن لما لم تتميز الغاية ها هنا عن ذي الغاية وجب إدخالها احتياطاً. ﴿وَامْسَحُوا بِرُووسِكُمْ﴾ الباء مزيدة. وقيل للتبعيض، فإنه الفارق بين قولك مسحت المنديل وبالمنديل، ووجهه أن يقال إنها تدل على تضمين الفعل معنى الإلصاق فكأنه قيل: وألصقوا المسح برؤوسكم، وذلك لا يقتضي الاستيعاب بخلاف ما

لو قيل: وامسحوا رؤوسكم فإنه كقوله: ﴿فاغسلوا وجوهكم﴾ واختلف العلماء في قدر الواجب. فأوجب الشافعي رضي الله تعالى عنه: أقل ما يقع عليه الاسم أخذاً باليقين. وأبو حنيفة رضي الله تعالى عنه: مسح ربع الرأس، لأنه عليه الصلاة والسلام مسح على ناصيته وهو قريب من الربع. ومالك رضى الله تعالى عنه: مسح كله أخذاً بالاحتياط. ﴿وَٱلْجُلُكُمْ إِلَى الكَعْبَين﴾ نصبه نافع وابن عامر وحفص والكسائى ويعقوب عطفاً على وجوهكم ويؤيده: السنة الشائعة، وعمل الصحابة، وقول أكثر الأئمة، والتحديد، إذ المسح لم يحد. وجره الباقون على الجوار ونظيره كثير في القرآن والشعر كقوله تعالى: ﴿عذاب يوم أليم﴾ ﴿وحور عين﴾ بالجر في قراءة حمزة والكسائي، وقولهم جحر ضب خرب. وللنحاة باب في ذلك، وفائدته التنبيه على أنه ينبغي أن يقتصد في صب الماء عليها ويغسل غسلاً يقرب من المسح، وفي الفصل بينه وبين أخويه إيماء على وجوب الترتيب. وقرىء بالرفع على «وأرجلُكم» مغسولة. ﴿وَإِنْ كُنْتُمْ جُنُباً فَاطْهَرُوا﴾ فاغتسلوا. ﴿وَإِنْ كُنْتُمْ مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنَ الغَائِطِ أَوْ لاَمَسْتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيداً طَيْباً فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْلِيكُمْ مِنْهُ﴾ سبق تفسيره، ولعل تكريره ليتصل الكلام في بيان أنواع الطهارة. ﴿مَا يُريْدُ الله لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجِ﴾ أي ما يريد الأمر بالطهارة للصلاة أو الأمر بالتيمم تضييقًا عليكم. ﴿وَلَكِنْ يُريدُ لِيُطَهِّرَكُمْ﴾ لينظفكم، أو ليطهركم عن الذنوب فإن الوضوء تكفير للذنوب، أو ليطهركم بالتراب إذا أعوزكم التطهير بالماء. فمفعول ﴿يريد﴾ في الموضعين محذوف واللام للعلة. وقيل مزيدة والمعنى: ما يريد الله أن يجعل عليكم من حرج حتى لا يرخص لكم في التيمم، ولكن يريد أن يطهركم وهو ضعيف لأن أن لا تقدر بعد المزيدة. ﴿ وَلِيُتِمُّ نِعْمَتُهُ عَلَيْكُمْ ﴾ ليتم بشرعه ما هو مطهرة لأبدانكم ومكفرة لذنوبكم نعمته عليكم في الدين، أوليتم برخصه إنعامه عليكم بعزائمه. ﴿لَعَلُّكُمْ تَشْكُرُونَ﴾ نعمته. والآية مشتملة على سبعة أمور كلها مثنى: طهارتان أصل ويدل، والأصل اثنان مستوعب وغير مستوعب، وغير المستوعب باعتبار الفعل غسل ومسح وباعتبار المحل محدود وغير محدود، وأن اكتهما مائع وجامد، وموجبهما حدث أصغر وأكبر، وأن المبيح للعدول إلى البدل مرض أو سفر، وأن الموعود عليهما تطهير الذنوب وإتمام النعمة.

﴿ وَاذْكُرُوا يِنْسَمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْتُكُمْ وَمِيثَنَقَهُ ٱلَّذِى وَانَقَكُم بِهِ ۚ إِذْ قُلْتُمْ سَيَمَعْنَا وَأَطَعْنَا وَاتَّقُوا اللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ عِلِيهُ إِذَاتِ ٱلطُّهُ دُورِ ۞﴾.

﴿وَاذْكُرُوا نِغْمَةَ اللهُ عَلَيْكُمْ﴾ بالإِسلام لتذكركم المنعم وترغبكم في شكره. ﴿وَمِيثَاقَهُ الَّذِي وَاثَقَكُمْ بِهِ إِذْ قُلْتُمْ سَمِغْنَا وَأَطَغْنَا﴾ يعني الميثاق الذي أخذه على المسلمين حين بايعهم رسول الله ﷺ على السمع والطاعة في العسر واليسر، والمنشط والمكره، أو ميثاقه ليلة العقبة أو بيعة الرضوان. ﴿وَاتَّقُوا اللهُ في إنساء نعمته ونقض ميثاقه. ﴿إِنَّ اللهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ﴾ أي بخفياتها فيجازيكم عليها فضلاً عن جليات أعمالكم.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُوا قَوَّمِينَ لِلَهِ شُهَدَآة بِٱلْقِسْطِ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَعَانُ قَوْمٍ عَلَىٓ ٱلَّا تَصْدِلُواْ آغَدِلُوا هُوَ أَفْرَبُ لِلتَّقْوَئُ وَٱنَّقُوا ٱللَّهَ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرًا بِمَا نَصْمَلُونَ ۞﴾.

﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ لِلَّهِ شُهَدَاءَ بِالقِسْطِ وَلاَ يَجْرِمَنْكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَى آنُ لاَ تَعْدِلُوا﴾ عداه بعلى لتضمنه معنى الحمل، والمعنى لا يحملنكم شدة بغضكم للمشركين على ترك العدل فيهم فتعتدوا عليهم بارتكاب ما لا يحل، كمثلة وقذف وقتل نساء وصبية ونقض عهد تشفياً مما في قلوبكم. ﴿اغْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقُوى﴾ أي العدل أقرب للتقوى، صرح لهم بالأمر بالعدل وبين أنه بمكان من التقوى بعدما نهاهم عن الجور وبين أنه مقتضى الهوى، وإذا كان هذا للعدل مع الكفار فما ظنك بالعدل مع المؤمنين. ﴿وَاتَقُوا الله إِنَّ الله حَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ﴾ فيجازيكم به، وتكرير هذا الحكم إما لاختلاف السبب كما قيل إن الأولى نزلت في

المشركين وهذه في اليهود، أو لمزيد الاهتمام بالعدل والمبالغة في إطفاء ثائرة الغيظ.

﴿ وَعَدَ اللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَسَمِلُواْ ٱلصَّلِاحَتِ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرُ عَظِيمٌ ﴿ إِنَّ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِعَايَىتِنَا ٱوْلَتَهِكَ أَصْحَتَبُ ٱلْجَجِيمِ ﴿ إِنَّ ﴾ .

﴿وَعَدَ الله الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ عَظِيمٌ ﴾ إنما حذف ثاني مفعولي وعد استغناء بقوله ﴿لهم مغفرة﴾ فإنه استئناف يبينه. وقيل الجملة في موضع المفعول فإن الوعد ضرب من القول وكأنه قال: وعدهم هذا القول.

﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا أُولئِكَ أَصْحَابُ الجَحِيمِ ﴾ هذا من عادته تعالى، أن يتبع حال أحد الفريقين حال الآخر وفاء بحق الدعوة، وفيه مزيد وعد للمؤمنين وتطييب لقلوبهم.

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ هَمَّ قَوْمُ أَن يَبْسُطُوٓا إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ فَكَفَّ أَيْدِيَهُمْ فَكَفَّ أَيْدِيَهُمْ فَكَفَّ أَيْدِيَهُمْ فَكَفِّ أَيْدِيَهُمْ فَكَفِّ أَيْدِيَهُمْ فَكَافُونَ اللَّهِ عَنْكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهُ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَسَوَّكُلِ الْمُؤْمِنُونَ اللَّهِ ﴾.

﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَتَ اللهِ عَلَيْكُمْ ﴾ روي (أن المشركين رأوا رسول الله على وأصحابه بعسفان، قاموا إلى الغهر معاً فلما صلوا ندموا ألا كانوا أكبوا عليهم وهموا أن يوقعوا بهم إذا قاموا إلى العصر، فرد الله عليهم كيدهم بأن أنزل عليهم صلاة الخوف). والآية إشارة إلى ذلك وقيل إشارة إلى ما روي (أنه عليه الصلاة والسلام أتى قريظة ومعه الخلفاء الأربعة يستقرضهم لدية مسلمين قتلهما عمرو بن أمية الضمري يحسبهما مشركين، فقالوا: نعم يا أبا القاسم اجلس حتى نطعمك ونقرضك فأجلسوه وهموا بقتله، فعمد عمرو بن جحاش إلى رحى عظيمة يطرحها عليه، فأمسك الله يده فنزل جبريل فأخبره فخرج). وقيل (نزل رسول الله عنه منزلاً وعلق سلاحه بشجرة وتفرق الناس عنه، فجاء أعرابي فسل سيفه وقال: من يمنعك مني؟ فقال: الله! فأسقطه جبريل من يده، فأخذه الرسول على وقال: من يمنعك مني فقال لا أحد أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً رسول الله) فنزلت ﴿إذْ هَمَّ قَوْمٌ أَنْ يَبْسُطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ بالقتل والإهلاك، يقال بسط إليه وسط إليه لسانه إذا شتمه. ﴿فَكَفُ أَيْدِيَهُمْ عَنْكُمْ منعها أن تمد إليكم ورد مضرتها عنكم. يده إذا بطش به وبسط إليه لسانه إذا الكافي لإيصال الخير ودفع الشر.

﴿ وَلَقَدْ أَخَذَ الله مِيثَاقَ بَني إِسْرَائِيلَ وَبَعَثْنَا مِنْهُمْ اثْنَي عَشَر نَقِيباً ﴾ شاهداً من كل سبط ينقب عن أحوال قومه ويفتش عنها، أو كفيلاً يكفل عليهم بالوفاء بما أمروا به. روي أن بني إسرائيل لما فرغوا من فرعون واستقروا بمصر، أمرهم الله سبحانه وتعالى بالمسير إلى أريحاء من أرض الشام، وكان يسكنها الجبابرة الكنعانيون وقال: إني كتبتها لكم داراً وقراراً فاخرجوا إليها وجاهدوا من فيها فإني ناصركم، وأمر موسى عليه الصلاة والسلام أن يأخذ من كل سبط كفيلاً عليهم بالوفاء بما أمروا به، فأخذ عليهم الميثاق واختار منهم النقباء وسار بهم فلما دنا من أرض كنعان بعث النقباء يتجسسون الأخبار، ونهاهم أن يحدثوا قومهم، فرأوا أجراماً عظيمة وبأساً شديداً فهابوا ورجعوا وحدثوا قومهم ونكث الميثاق إلا كالب بن يوفنا من سبط يهوذا، ويوشع بن نون

من سبط افرائيم بن يوسف. ﴿وَقَالَ الله إِني مَعَكُمْ ﴾ بالنصرة ﴿لَئِنْ أَقَمْتُمُ الصَّلاةَ وَآتَنِتُمُ الزِّكَاةَ وَآمَنْتُمْ بِرُسُلي وَعَوْرُتُمُوهُمْ ﴾ أي نصرتموهم وقويتموهم وأصله الذب ومنه التعزيز. ﴿وَأَقْرَضْتُم الله قَرْضاً حَسَناً ﴾ يالإنفاق في سبيل الخير وقرضاً يحتمل المصدر والمفعول. ﴿لأُكَفُرَنَّ عَنْكُمْ سَيْئَاتِكُمْ ﴾ جواب للقسم المدلول عليه باللام في لئن ساد مسد جواب الشرط. ﴿وَلأُدْخِلَنَّكُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَخْتِهَا الأَنْهَارُ فَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ ﴾ بعد ذلك الشرط المؤكد المعلق به الوعد العظيم. ﴿مِنْكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَواءَ السَّبِيلِ ﴾ ضلالاً لا شبهة فيه ولا عذر معه بخلاف من كفر قبل ذلك، إذ قد يمكن أن يكون له شبهة ويتوهم له معذرة.

﴿ فَهِمَا نَقْضِهِم يِّيثَلَقَهُمْ لَعَنَّهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ فَسِيَةٌ يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ، وَنَسُوا حَظًا مِّمَّا ذُكِرُوا بِيْهِ، وَلَا نَزَالُ نَطَّلِعُ عَلَى خَآبِنَةِ مِّنْهُمْ إِلَّا قَلِيلًا مِنْهُمْ فَأَعْفُ عَنْهُمْ وَاصْفَحُ إِنَّ اللّهَ يَجِبُ اللّهُ عَلَى اللّهُ يَجِبُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ اللّ

﴿فَيِمَا نَقْضِهِمْ مِينَاقَهُمْ لَمَنَاهُمْ وَاللهِ وَالذر. وقرأ حمزة والكسائي «قسية» وهي إما مبالغة ﴿قاسية ﴾ أو بمعنى رديئة من قولهم درهم قسي إذا كان مغشوشاً، وهو أيضاً من القسوة فإن المغشوش فيه يبس وصلابة وقرى وديئة من قولهم درهم قسي إذا كان مغشوشاً، وهو أيضاً من القسوة فإن المغشوش فيه يبس وصلابة وقرى «قسية» بإتباع القاف للسين. ﴿يُحَرِّفُونَ الكَلِمَ عَن مَواضِعِه استئناف لبيان قسوة قلوبهم، فإنه لا قسوة أشد من تغيير كلام الله سبحانه وتعالى والافتراء عليه، ويجوز أن يكون حالاً من مفعول ﴿لعناهم و لا من القلوب إذ لا ضمير له فيه. ﴿وَنَسُوا حَظْه و وَركوا نصيباً وافياً. ﴿مِمَّا ذُكْرُوا بِه مِ من التوراة، أو من اتباع محمد على المعنى أنهم حرفوا التوراة وتركوا حظهم مما أنزل عليهم فلم ينالوه، وقيل معناه أنهم حرفوها فزلت بشؤمه أشياء منها عن حفظهم، لما روي أن ابن مسعود قال: قد ينسى المرء بعض العلم بالمعصية وتلا هذه الآية. ﴿وَلا تَزَالُ تَطّلِعُ عَلَى خَائِنَةٍ مِنْهُم ﴿ خيانة منهم، أو فرقة خائنة أو خائن والتاء للمبالغة. والمعنى أن الخيانة والغدر من عادتهم وعادة أسلافهم لا تزال ترى ذلك منهم. ﴿ إِلاَ قَلِيلاً مِنْهُم وَاصْفَح ﴾ إن تابوا وآمنوا أو عاهدوا والتزموا الجزية. وقيل استثناء من قوله: ﴿ وَجعلنا قلوبهم قاسية ﴾ ﴿ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاصْفَح ﴾ إن تابوا وآمنوا أو عاهدوا والتزموا الجزية. وقيل: مطلق نسخ بآية السيف. ﴿ إِنَّ الله يُحِبُ المُحْسِنينَ ﴾ تعليل للأمر بالصفح وحث عليه واتنيه على أن العفو عن العفو عن غيره.

﴿ وَمِنَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓا إِنَّا نَسَكَنَ ثَا أَخَذْنَا مِينَافَهُمْ فَنَسُوا حَظًا مِّمَّا ذُكِرُوا بِهِ فَأَغْرَبُنَا بَيْنَهُمُ اللّهُ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ ﴿ إِلَّهُ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ ﴿ إِلَّهُ ﴾.

﴿وَمِنَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَارَى أَخَذْنَا مِيثَاقَهُمْ ﴾ أي وأخذنا من النصارى ميثاقهم كما أخذنا ممن قبلهم، وقيل تقديره ومن الذين قالوا إنا نصارى قوم أخذنا، وإنما قال قالوا إنا نصارى ليدل على أنهم سموا أنفسهم بذلك ادعاء لنصرة الله سبحانه وتعالى. ﴿فَتَسُوا حَظَا مِمَّا ذُكُرُوا بِهِ فَأَغْرَيْنَا ﴾ فألزمنا من غري بالشيء إذا لصق بد ﴿بَيْنَهُمُ المَّدَاوَةَ وَالبَغْضَاءَ إِلَى يَوْم القِيَامَةِ ﴾ بين فرق النصارى، وهم نسطورية ويعقوبية وملكانية، أو بينهم وبين اليهود. ﴿وَسَوْفَ يُنَبِّنُهُمُ الله بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ ﴾ بالجزاء والعقاب.

﴿ يَكَأَهُلَ الْكِتَابِ قَدْ كَآءَكُمْ رَسُولُكَا بُبَيِّثُ لَكُمْ كَثِيرًا مِمَّا كُنتُمْ فَعَفُونَ مِنَ الْكَثِبِ وَيَعْفُواْ عَن كَيْرُ وَذَ كَآءَكُم مِن اللهِ نُورٌ وَكِتَابٌ ثَمِيتُ اللهِ فَا كَنْ وَكِتَابٌ ثَمِيتُ اللهِ عَن كَيْرُ وَكَتَابٌ ثَمِيتُ اللهِ عَن كَيْرُ وَكَتَابٌ ثَمِيتُ اللهِ عَن اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِي عَلَيْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ

﴿يَا أَهْلَ الكِتَابَ﴾ يعني اليهود والنصارى، ووحد الكتاب لأنه للجنس. ﴿قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ

كَثِيراً مِمًّا كُنْتُمْ تُخْفُونَ مِنَ الكِتَابِ كَنَت محمد ﷺ وآية الرجم في التوراة وبشارة عيسى عليه الصلاة والسلام بأحمد ﷺ في الإنجيل. ﴿وَيَعْفُوا عَنْ كَثِيرٍ ﴾ مما تخفونه لا يخبر به إذا لم يضطر إليه أمر ديني، أو عن كثير منكم فلا يؤخذاه بجرمه. ﴿قَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللهُ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ ﴾ يعني القرآن فإنه الكاشف لظلمات الشك والضلال والكتاب الواضح الإعجاز. وقيل يريد بالنور محمد ﷺ.

﴿يَهْدِى بِهِ اللَّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضَوَانَكُمُ سُبُلَ السَّلَامِ وَبُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلْمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِهِ، وَيَهْدِيهِمْ إِلَىٰ صِرَاطِ مُسْتَقِيمِ ﷺ.

﴿يَهَدِي بِهِ اللهِ وحد الضمير لأن المراد بهما واحد، أو لأنهما كواحد في الحكم. ﴿مَنِ اتَّبِعَ رَضُوَانَهُ ﴾ من اتبع رضاه بالإيمان منهم. ﴿مُنِ السَّلاَمِ ﴾ طرق السلامة من العذاب، أو سبل الله. ﴿وَيُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ ﴾ من أنواع الكفر إلى الإسلام. ﴿بِإِذْنِهِ ﴾ بإرادته أو توفيقه. ﴿وَيَهَدِيهِمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ طريق هو أقرب الطرق إلى الله سبحانه وتعالى ومؤد إليه لا محالة.

﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوٓا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمَسِيخُ ابْنُ مَرْيَمَ ۚ قُلْ فَمَن يَمْلِكُ مِنَ اللّهِ شَيْئًا إِنْ أَرَادَ أَن يُهْلِكَ الْمَسِيحَ ابْرَنَ مَرْيَهُمَ وَأُمْنَكُم وَمَن فِي الْأَرْضِ جَيِيعًا ۚ وَلِلّهِ مُلْكُ السَّمَنَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا يَعْلُقُ مَا يَشَائُهُ وَاللّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ ﴾.

﴿لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ الله هُوَ المَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ ﴾ هم الذين قالوا بالاتحاد منهم، وقيل لم يصرح به أحد منهم ولكن لما زعموا أن فيه لاهوتاً وقالوا لا إله إلا الله واحد لزمهم أن يكون هو المسيح فنسب إليهم لازم قولهم توضيحاً لجهلهم وتفضيحاً لمعتقدهم. ﴿قُلْ فَمَنْ يَمْلِكُ مِنَ اللّهِ شَيئاً ﴾ فمن يمنع من قدرته وإرادته شيئاً. ﴿إِنْ أَرَادَ أَنْ يُهْلِكُ المَسِيحَ عيسى ﴿إِبْنَ مَرْيَمَ وَأُمّهِ وَمَنْ فِي الأَرْضِ جَمِيعاً ﴾ احتج بذلك على فساد عقولهم وتقريره: أن المسيح مقدور مقهور قابل للفناء كسائر الممكنات ومن كان كذلك فهو بمعزل عن الألوهية. ﴿وَلِلّهِ مُلكُ السَّمُواتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُما يَخُلُقُ مَا يَشَاءُ وَالله عَلَى كُلِ شَيءٍ قَدِيرٍ ﴾ إزاحة لما عرض لهم من الشبهة في أمره، والمعنى أنه سبحانه وتعالى قادر على الإطلاق يخلق من غير أصل كما خلق السموات والأرض، ومن أصل كخلق ما بينهما فينشىء من أصل ليس من جنسه كآدم وكثير من الحيوانات، ومن أصل يجانسه إما من ذكر وحده كما خلق حواء أو من أنش وحدها كعيسى، أو منهما كسائر الناس.

﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ وَٱلنَّصَكَرَىٰ خَنُ ٱبْنَكُوا اللَّهِ وَأَحِبَتُوهُ فُلْ فَلِمَ يُعَذِّبُكُم بِذُنُوبِكُمْ بَلْ أَنتُم بَشَرٌ مِتَنَّ خَلَقَ يَغْفِرُ لِمَن يَشَآءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَآءُ وَلِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّكَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَّا وَإِلَيْهِ ٱلْمَصِيرُ ﴿ ﴾ .

﴿وَقَالَتِ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى نَحْنُ أَبْنَاءُ اللَّهِ وَأَحِبَاؤُهُ أَشياع ابنيه عزيراً والمسيح كما قيل لأشياع ابن الزبير الخبيبون أو المقربون عنده قرب الأولاد من والدهم وقد سبق لنحو ذلك مزيد بيان في سورة «آل عمران». ﴿قُلْ قَلِمَ يُعَذِّبُكُمْ بِلُنُوبِكُمْ ﴾ أي فإن صح ما زعمتم فلم يعذبكم بذنوبكم فإن من كان بهذا المنصب لا يفعل ما يوجب تعذيبه، وقد عذبكم في الدنيا بالقتل والأسر والمسخ واعترفتم بأنه سيعذبكم بالنار أياماً معدودات. ﴿ وَبُعَفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ ﴾ وهم من آمن به وبرسله. ﴿ وَيُعَذَّبُ مَنْ فَلَقُ السَّمُواتِ وَهُم من كفر، والمعنى أنه يعاملكم معاملة سائر الناس لا مزية لكم عنده. ﴿ وَلِلّهِ مُلْكُ السَّمُواتِ وَالْمَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ﴾ كلها سواء في كونها خلقاً وملكاً له. ﴿ وَإِلْنِهِ المَصِيرُ ﴾ فيجازي المحسن بإحسانه والمسيء بإساءته.

﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنْكِ فَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَى فَتَرَةِ مِنَ الرُّسُلِ أَن تَقُولُواْ مَا جَآءَنَا مِنْ بَشِيرِ وَلَا نَذِيْرٍ فَقَدْ جَآءَكُمْ بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ وَاللَهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ إِنَّ ﴾ .

﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ ﴾ أي الدين، وحذف لظهوره، أو ما كتمتم وحذف لتقدم ذكره ويجوز أن لا يقدر مفعول على معنى يبذل لكم البيان والجملة في موضع الحال أي جاءكم رسولنا مبيناً لكم. ﴿ عَلَى فَتْرَةٍ مِنَ الرُّسُلِ ﴾ متعلق بجاءكم أي جاءكم على حين فتور من الإرسال وانقطاع من الوحي، أو يبين حال من الضمير فيه. ﴿ أَنْ تَقُولُوا مَا جَاءَا ا مِن بَشِيرٍ وَلاَ نَذِيرٍ ﴾ كراهة أن تقولوا ذلك وتعتذروا به. ﴿ فَقَدْ جَاءَكُمْ بَشِيرٌ وَنَلِيرٌ ﴾ متعلق بمحذوف أي لا تعتذروا به ﴿ مَا جَاءنا ﴾ فقد جاءكم. ﴿ وَالله عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِيرٍ ﴾ فيقدر على الإرسال تترى كما فعل بين موسى وعيسى عليهما الصلاة والسلام، إذ كان بينهما ألف وسبعمائة سنة وألف نبي، وعلى الإرسال على فترة كما فعل بين عيسى ومحمد عليهما الصلاة والسلام كان بينهما ستمائة أو خمسمائة وتسع وستون سنة وأربعة أنبياء ثلاثة من بني إسرائيل وواحد من العرب خالد بن سنان العبسي، وفي الآية امتنان عليهم بأن بعث إليهم حين انطمست آثار الوحي وكانوا أحوج ما يكونون إليه.

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ، يَنَقُومِ ٱذْكُرُواْ نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ أَنْبِيآهَ وَجَعَلَكُم مُلُوكًا وَءَاتَنكُم مَّا لَمْ يُؤْتِ أَحَدًا مِنَ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ ﴾ .

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ اذْكُرُوا نِعْمَةُ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ أَنْبِيَاءَ ﴾ فأرشدكم وشرفكم بهم ولم يبعث في أمة ما بعث في بني إسرائيل من الأنبياء. ﴿ وَجَعَلَكُمْ مُلُوكاً ﴾ أي وجعل منكم أو فيكم، وقد تكاثر فيهم الملوك تكاثر الأنبياء بعد فرعون حتى قتلوا يحيى وهموا بقتل عيسى، وقيل: لما كانوا مملوكين في أيدي القبط فأنقذهم الله وجعلهم مالكين لأنفسهم وأمورهم سماهم ملوكاً. ﴿ وَآتَاكُمْ مَا لَمْ يُؤْتِ أَحَداً مِنَ المَالِمِينَ ﴾ من فلق البحر، وتظليل الغمام، وإنزال المن والسلوى ونحوها مما آتاهم الله، وقيل: المراد بالعالمين عالمي زمانهم.

﴿ يَنَقَوْمِ اَدْخُلُوا ٱلْأَرْضَ ٱلمُقَدَّسَةَ ٱلَّتِي كَنَبَ اللَّهُ لَكُمْ وَلَا نَرْلَدُوا عَلَىٰ آدَاوِكُو فَلَنَقَلِبُوا خَسِرِينَ ﷺ قَالُوا يَنْهُوسَىٰ إِنَّ فِيهَا قَوْمًا جَبَادِينَ وَإِنَّا لَن تَدْخُلُهَا حَقَّى يَغْرُجُوا مِنْهَا ۚ فَإِن يَغَرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّا دَاخِلُونَ قَالُوا يَنْهُونَ إِنَّا لَا يَالِينَ وَإِنَّا لَن تَدْخُلُهَا حَقَّى يَغْرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّا دَاخِلُونَ وَإِنَّا لَن تَدْخُلُهَا حَقَّى يَغْرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّا دَاخِلُونَ ﴾.

﴿ يَا قَوْمِ اذْخُلُوا الأَرْضَ المُقَدَّسَةَ ﴾ أرض بيت المقدس سميت بذلك لأنها كانت قرار الأنبياء عليهم الصلاة والسلام ومسكن المؤمنين. وقيل: الطور وما حوله. وقيل: دمشق وفلسطين وبعض الأردن. وقيل الشام. ﴿ الَّتِي كَتَبَ اللهُ لَكُمْ ﴾ قسمها لكم أو كتب في اللوح أنها تكون مسكناً لكم، ولكن إن آمنتم وأطعتم لقوله لهم بعدما عصوا ﴿ فَإِنها محرمة عليهم ﴾ . ﴿ وَلاَ تَرْتَدُوا عَلَى أَدْبَارِكُمْ ﴾ ولا ترجعوا مدبرين خوفاً من الجبابرة قيل لما سمعوا حالهم من النقباء بكوا وقالوا: ليتنا متنا بمصر تعالوا نجعل علينا رأساً ينصرف بنا إلى مصر، أو لا ترتدوا عن دينكم بالعصيان وعدم الوثوق على الله سبحانه وتعالى . ﴿ فَتَنْقَلِبُوا خَاسِرينَ ﴾ ثواب الدارين، ويجوز في فتنقلبوا الجزم على العطف والنصب على الجواب.

﴿قَالُوا يَا مُوسَى إِنَّ فِيهَا قَوْماً جَبَّارِينَ﴾ متغلبين لا تتأتى مقاومتهم، والجبار فعال من جبره على الأمر بمعنى أجبره وهو الذي يجبر الناس على ما يريده. ﴿وَإِنَّا لَنْ نَدْخُلُها حَتَّى يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّا كَنْ نَدْخُلُها حَتَّى يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّا كَنْ نَدْخُلُها حَتَّى يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّا كَنْ نَدْخُلُها حَتَّى يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّا لَىٰ مَا يَعْمَى مَا يَعْمَى مَا يُعْمَى مَا يُولِمُنْ لَهُ عَلَى مَا يُولِمُنْ لَا تَتَأْتِي مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْهَا فَإِنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنْ يَعْمَلُهُا فَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ فَا لَا لَنْ اللَّهُ لِلَّا مُلْمُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ مُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللّ

﴿ قَالَ رَجُلَانِ مِنَ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَا ٱدْخُلُواْ عَلَيْهِمُ ٱلبَّابُ فَإِذَا دَخَلَتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ غَلِبُونً وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُواْ إِن كُشتُم مُؤْمِنِينَ ﴿ إِنَّهِ ﴾ .

﴿قَالَ رَجُلانِ مِن الجبابرة أسلما وسارا إلى موسى عليه الصلاة والسلام، فعلى هذا الواو لبني اسرائيل والراجع إلى رجلان من الجبابرة أسلما وسارا إلى موسى عليه الصلاة والسلام، فعلى هذا الواو لبني اسرائيل والراجع إلى الموصول محذوف أي من الذين يخافهم بنو إسرائيل، ويشهد له أنه قرىء «الَّذينَ يُخَافُونَ الله بالضم أي الممخوفين، وعلى المعنى الأول يكون هذا من الإخافة أي من الذين يخوفون من الله عز وجل بالتذكير أو يخوفهم الوعيد. ﴿أَنْعَمَ الله عَلَيْهِمَ الإيمان والتثبيت وهو صفة ثانية لرجلان أو اعتراض. ﴿فَافِذَا مَخَلُوا عَلَيْهِمُ البّابَ الله بالمناقِق من عظم أجسامهم، ولأنهم أجسام لا قلوب فيها، ويجوز أن يكون عليهما بذلك من إخبار موسى عليه الصلاة والسلام وقوله: ﴿كتب الله لكم الومما علما من عادة الله سبحانه وتعالى في نصرة رسله، وما عهدا من صنعه لموسى عليه الصلاة والسلام في قهر أعدائه. ﴿وَعَلَى اللّهِ فَتَوَكّلُوا وَتعالى في نصرة رسله، وما عهدا من صنعه لموسى عليه الصلاة والسلام في قهر أعدائه. ﴿وَعَلَى اللّهِ فَتَوَكّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ أي مؤمنين به ومصدقين بوعده.

﴿ قَالُواْ يَكُوسَىٰ إِنَّا لَن نَدْخُلَهَا آبَدًا مَّا دَامُواْ فِيهَا ۚ فَاذْهَبْ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلاَ إِنَّا هَاهُمَا قَعِدُونَ اللَّهِ قَالَ رَبِّ إِنِّى لاَ أَمْلِكُ إِلَّا نَقْسِى وَأَخِى فَاقَدُق بَيْنَنَا وَبَيْنَ الْفَوْمِ ٱلْفَنسِفِينَ ﴿ إِنَّا هَاهُمَا قَعِدُونَ ﴾.

﴿قَالُوا يَا مُوسَى إِنَّا لَنْ نَدْخُلَها أَبَداً﴾ نفوا دخولهم على التأكيد والتأبيد. ﴿مَا دَامُوا فِيهَا﴾ بدل من أبداً بدل البعض. ﴿فَاذْهَبُ أَنْتَ وَرَبُكَ فَقَاتِلاً إِنَّا هَهُنَا قَاعِدُونَ﴾ قالوا ذلك استهانة بالله ورسوله وعدم مبالاة بهما، وقيل تقديره اذهب أنت وربك يعينك.

﴿قَالَ رَبُ إِنِّي لاَ أَمْلِكُ إِلاَّ نَفْسِي وَأَخِي﴾ قاله شكوى بثه وحزنه إلى الله سبحانه وتعالى لما خالفه قومه وأيس منهم، ولم يبق معه موافق يثق به غير هارون عليه السلام والرجلان المذكوران وإن كانا يوافقانه لم يثق عليهما لما كابد من تلون قومه، ويجوز أن يراد بأخي من يواخيني في الدين فيدخلان فيه، ويحتمل نصبه عطفاً على نفسي، أو على محل إن واسمها، عطفاً على الضمير في ﴿لا أملك﴾، أو على محل إن واسمها، وجره عند الكوفيين عطفاً على الضمير في نفسي. ﴿فَافْرُقْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ القَوْمِ الفَاسِقِينَ﴾ بأن تحكم لنا بما نستحقه وتحكم عليهم بما يستحقونه، أو بالتبعيد بينا وبينهم وتخليصنا من صحبتهم.

﴿ قَالَ فَإِنَّهَا مُحَرَّمَةً عَلَيْهِمْ أَرْبَعِينَ سَنَةً يَتِيهُونَ فِي ٱلْأَرْضِ فَلَا تَأْسَ عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْنَسِفِينَ ﴾.

﴿قَالَ فَإِنَّهَا﴾ فإن الأرض المقدسة. ﴿مُحَرَّمَةٌ عَلَيْهِم ﴾ لا يدخلونها ولا يملكونها بسبب عصيانهم وأربَعِينَ سَنَةٌ يَتِيهُونَ فِي الأَرْضِ ﴾ عامل الظرف إما محرمة فيكون التحريم موقتاً غير مؤبد فلا يخالف ظاهر قوله ﴿التي كتب الله لكم ﴾ ، ويؤيد ذلك ما روي: أن موسى عليه الصلاة والسلام سار بعده بمن بقي من بني إسرائيل ففتح أريحاء ، وأقام بها ما شاء الله ثم قبض وقيل: إنه قبض في التيه ولما احتضر أخبرهم بأن يوشع بعده نبي وأن الله سبحانه وتعالى أمره بقتال الجبابرة ، فسار بهم يوشع وقتل الجبابرة وصار الشام كله لبني إسرائيل ، وإما يتيهون أي يسيرون فيها متحيرين لا يرون طريقاً فيكون التحريم مطلقاً ، وقد قيل لم يدخل الأرض المقدسة أحد ممن قال إنا لن ندخلها بل هلكوا في التيه ، وإنما قاتل الجبابرة أولادُهم . روي: أنهم لبثوا أربعين سنة في ستة فراسخ يسيرون من الصباح إلى المساء ، فإذا هم بحيث ارتحلوا عنه ، وكان الغمام

يظلهم من الشمس وعمود من نور يطلع بالليل فيضيء لهم، وكان طعامهم المن والسلوى وماؤهم من الحجر الذي يحملونه، والأكثر على أن موسى وهارون كانا معهم في التيه إلا أنه كان ذلك روحاً لهما وزيادة في درجتهما، وعقوبة لهم، وأنهما ماتا فيه مات هارون، وموسى بعده بسنة. ثم دخل يوشع أريحاء بعد ثلاثة أشهر ومات النقباء فيه بغتة غير كالب ويوشع. ﴿فَلاَ تَأْسَ عَلَى القَوْمِ الفَاسِقِينَ ﴾ خاطب به موسى عليه الصلاة والسلام لما ندم على الدعاء عليهم وبين أنهم أحقاء بذلك لفسقهم.

﴿ وَٱتَٰلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ٱبْنَىٰ ءَادَمَ بِٱلْحَقِّ إِذْ قَرَّبَا قُرْبَانًا فَنُقُبِّلَ مِنْ أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُنَقَبَّلَ مِنَ ٱلْآخَرِ قَالَ لَاَ قَنُكُنَّ كُ قَالَ إِنَّمَا يَتَقَبُلُنِى مَا آنَا بِبَاسِطٍ يَدِى إِلَيْكَ لِأَقْنُلُكُ ۚ قَالَ إِنْمَا يُنَقَلُنِى مَا آنَا بِبَاسِطٍ يَدِى إِلَيْكَ لِأَقْنُلُكُ ۚ قَالَ إِنْمَا لَهُمْ مِنَ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ لَهُ اللَّهِ مِنَ الْعَلَمِينَ ﴿ لَهُ اللَّهِ مَا اللَّهُ مِنَ الْعَلَمِينَ ﴿ إِلَيْكَ إِلَيْكَ إِلَيْكَ إِلَيْكَ إِلَيْنَ الْمَالَمِينَ الْمِنْكُ ۚ إِنْ الْعَلَمِينَ الْمِنْكُ ﴾ .

﴿وَٱتلُ عَلَيْهِمْ نَباً ابني آدَمَ وابيل وهابيل، أوحى الله سبحانه وتعالى إلى آدم أن يزوج كل واحد منهما توأمة الآخر، فسخط منه قابيل لأن توأمته كانت أجمل، فقال لهما آدم: قربا قربانا فمن أيكما قُبِل تزوجها، فقُبِلَ قربان هابيل بأن نزلت نار فأكلته، فازداد قابيل سخطاً وفعل ما فعل. وقيل لم يرد لهما ابني آدم لصلبه وأنهما رجلان من بني إسرائيل ولذلك قال: ﴿كتبنا على بني إسرائيل ﴾. ﴿بِالْحَقّ صفة مصدر محذوف أي تلاوة ملتبسة بالحق، أو حال من الضمير في اتل، أو من نبأ أي ملتبساً بالصدق موافقاً لما في كتب الأولين ﴿إِذْ قَرّبًا قُرْبَاناً ﴾ ظرف لنبأ، أو حال منه، أو بدل على حذف مضاف أي واتل عليهم نباهما نبأ ذلك الوقت، والقربان اسم ما يتقرب به إلى الله سبحانه وتعالى من ذبيحة أو غيرها، كما أن الحلوان اسم ما يحلى به أي يعطى، وهو في الأصل مصدر ولذلك لم يثن وقيل تقديره إذ قرب كل واحد منهما قرباناً. قيل كان قابيل صاحب ضرع وقرب جملاً سميناً. ﴿فَتَقَبّلُ مِن أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُتَقَبّلُ مَن أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُتَقبّلُ عَن أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُتَقبّلُ عَن أَحَدِهِمَا وَلَمْ يَتَقبلُ وَعِد بالقتل لفرط الحسد له على تقبل قربانه ولذلك. ﴿قَالَ إِنّما يَتَقبّلُ الله مِنَ المُتَقينَ ﴾ في جوابه أي إنما أتيت من قبل نفسك بترك التقوى لا من قبلي فلم تقتلني، وفيه إشارة إلى أن الحاسد ينبغي أن يرى حرمانه من تقصيره ويجتهد في تحصيل ما به صار المحسود محظوظاً، لا في إزالة حظه فإن ذلك مما يضره ولا ينفعه، وأن الطاعة لا تقبل إلا من مؤمن متق.

﴿لَئِنْ بَسَطْتَ إِلَيَّ يَدَكَ لِتَقْتُلَئِي مَا أَنَا بِبَاسِطٍ يَدِيَ إِلَيكَ لأَقْتُلَكَ إِنِّي أَخَافُ الله رَبَّ العَالَمِينَ ﴾ قيل: كان هابيل أقوى منه ولكن تحرج عن قتله واستسلم له خوفاً من الله سبحانه وتعالى لأن الدفع لم يبح بعد، أو تحرياً لما هو الأفضل قال عليه الصلاة والسلام: «كن عبد الله المقتول ولا تكن عبد الله القاتل». وإنما قال: ﴿مَا أَنَا بِبَاسِط ﴾ في جواب ﴿لئن بسطت ﴾ للتبري عن هذا الفعل الشنيع رأساً، والتحرز من أن يوصف به ويطلق عليه ولذلك أكد النفي بالباء. '

﴿ إِنَّ أُرِيدُ أَن تَبُوٓاً بِإِثْمِي وَإِثْمِكَ فَتَكُونَ مِنْ أَصْحَلِ ٱلنَّارِ وَذَلِكَ جَزَّوُا ٱلظَّلِمِينَ ﴿ فَطَوَعَتْ لَهُ لَهُ مَا أَشْبَحَ مِنَ ٱلْمُسِرِينَ ﴿ فَاضَالُهُ فَأَصْبَحَ مِنَ ٱلْمُسِرِينَ ﴿ ﴾.

﴿إِنِّي أُرِيدُ أَنْ تَبُوءَ بِإِنْمِي وَإِنْمِكَ فَتَكُونَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ وَذَلِك جَزَاءُ الظَالِمينَ تعليل ثان للامتناع عن المعارضة والمقاومة، والمعنى إنما استسلم لك إرادة أن تحمل إثمي لو بسطت إليك يدي، وإثمك ببسطك يدك إلي ونحوه المستبان ما قالا فعلى البادىء ما لم يعتد المظلوم. وقيل معنى بإثمي بإثم قتلي، وبإثمك الذي لم يتقبل من أجله قربانك، وكلاهما في موضع الحال أي ترجع ملتبساً بالإثمين حاملاً لهما، ولعله لم يرد معصية أخيه وشقاوته بل قصده بهذا الكلام إلى أن ذلك إن كان لا محالة واقفاً فأريد أن يكون لك لا لي،

فالمراد بالذات أن لا يكون له لا أن يكون لأخيه ويجوز أن يكون المراد بالإِثم عقوبته وإرادة عقاب العاصي جائزة.

﴿فَطَوَّعَتْ لَهُ نَفْسُهُ قَتْلَ أَخِيهِ﴾ فسهلته له ووسعته من طاع له المرتع إذا اتسع. وقرىء «فطاوعت» على أنه فاعل بمعنى فعل، أو على أن ﴿قتل أخيه﴾ كأنه دعاها إلى الإقدام عليه فطاوعته، وله لزيادة الربط كقولك حفظت لزيد ماله. ﴿فَقَتَلَهُ فَأَصْبَحَ مِنَ الْمَحَاسِرِينَ﴾ ديناً ودنيا، إذ بقي مدة عمره مطروداً محزوناً. قيل قتل هابيل وهو ابن عشرين سنة عند عقبة حراء. وقيل: بالبصرة في موضع المسجد الأعظم.

﴿ فَبَعَثَ اللَّهُ غُلَابًا يَبْحَثُ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُرِيَهُۥ كَيْفَ يُؤَدِى سَوْءَةَ أَخِيةً قَالَ يَنُويْلَتَى أَعَجَزْتُ أَنْ أَكُونَ مِثْلَ هَلَذًا ٱلْفُرَبِ فَأُوْدِى سَوْءَةَ أَخِنْ فَأَصْبَحَ مِنَ ٱلنَّادِمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

﴿فَبَعَثَ الله غُرَاباً يَبْحَثَ فِي الأَرْضِ لِيُرِيَهُ كَيفَ يُوارِي سَوْأَةً أَخِيهِ وي أنه لما قتله تحير في أمره ولم يدر ما يصنع به إذ كان أول ميت من بني آدم، فبعث الله غرابين فاقتتلا فقتل أحدهما الآخر، فحفر له بمنقاره ورجليه ثم ألقاه في الحفرة والضمير في ليري، لله سبحانه وتعالى، أو للغراب، وكيف حال من الضمير في ﴿يواري والجملة ثاني مفعولي يرى،! والمراد بسوأة أخيه جسده الميت فإنه مما يستقبح أن يرى. ﴿قَالَ يَا وَيلُنّا ﴾ كلمة جزع وتحسر والألف فيها بدل من ياء المتكلم. والمعنى يا ويلتي احضري فهذا أوانك، والويل والويلة الهلكة. ﴿أَعَجَزْتُ أَنْ أَكُونَ مِثْلَ هَذَا الْفُرَابِ فَأُوارِي سَوْأَةً أَخي ﴾ لا أهتدي إلى مثل ما أهتدى إليه، وقوله: ﴿فَأُوارِي عَفْوا أُوارِي وعجزت لواريت، وقوله: ﴿فَأُوارِي عَلَى قائا أواري أو على تسكين المنصوب تخفيفاً. ﴿فَأَصْبَحَ مِنَ النَّادِمِينَ ﴾ على قتله لما كابد فيه من التحير في أمره وحمله على رقبته سنة أو أكثر على ما قيل، وتلمذه للغراب واسوداد لونه وتبري أبويه منه، إذ روي أنه لما قتله إسود جسده فسأله آدم عن أخيه فقال ما كنت عليه وكيلاً فقال بل قتلته ولذلك اسود جسدك وتبرأ منه ومكت بعد ذلك مائة سنة لا يضحك وعدم الظفر بما فعله من أجله.

﴿ مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كُتَبَنَا عَلَى بَنِيَ إِسْرَهِ بِلَ أَنَّهُم مَن قَتَكَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادِ فِي ٱلأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحَيَاهَا فَكَأَنَّهَا أَخْيَا ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ۚ وَلَقَدْ جَآة تَهُمُ رُسُلُنَا بِٱلْبَيِّنَاتِ ثُمَّرَ إِنَّ كَثِيرًا مِنْهُم بَقَدَ ذَلِكَ فِي ٱلأَرْضِ لَمُسْرِقُوك ۞﴾.

﴿مِن أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾ بسببه قضينا عليهم، وأجل في الأصل مصدر أجل شرا إذا جناه استعمل في تعليل الجنايات كقولهم، من جراك فعلته، أي من أن جررته أي جنيته ثم اتسع فيه فاستعمل في كل تعليل، ومن ابتدائية متعلقة بكتبنا أي ابتداء الكتب ونشؤه من أجل ذلك. ﴿أَنَّهُ مَن قَتَل نَفْساً بِغَيْرِ نَفْسٍ ﴾ أي بغير قتل نفس يوجب الاقتصاص. ﴿أَوْ فَسَادٍ فِي الأَرْضِ ﴾ أو بغير فساد فيها كالشرك أو قطع الطريق. ﴿وَكَانَّهَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعاً ﴾ من حيث أنه هتك حرمة الدماء وسن القتل، وجرأ الناس عليه، أو من حيث أن قتل الواحد وقتل الجميع سواء في استجلاب غضب الله سبحانه وتعالى والعذاب العظيم. ﴿وَمَن أَخياها فَكَأَنّما فَعل ذلك بالناس جميعاً والمقصود منه تعظيم قتل النفس وإحيائها في القلوب ترهيباً عن التعرض لها وترغيباً في المحاماة عليها. ﴿وَلَقَدْ جَاءَتُهُمْ رُسُلُنًا بِالبَيْنَاتِ ثُمَّ إِنْ كَثِيراً مِنْهُمْ بَعَدْ ذَلِكَ فِي الأَرْضِ لَمُسْرِفُونَ ﴾ أي ومن تسبب لبقاء حياتها بعفو أو منع عن القتل، أو استنقاذ من بعض أسباب الهلكة وترغيباً في المحاماة عليها. ﴿وَلَقَدْ جَاءَتُهُمْ رُسُلُنًا بِالبَيْنَاتِ ثُمَّ إِنْ كَثِيراً مِنْهُمْ بَعَدْ ذَلِكَ فِي الأَرْضِ لَمُسْرِفُونَ ﴾ أي المحاماة عليها. ﴿وَلَقَدْ جَاءَتُهُمْ رُسُلُنًا بِالبَيْنَاتِ ثُمَّ إِنْ كَثِيراً مِنْهُمْ بَعَدْ ذَلِكَ فِي الأَرْضِ لَمُسْرِفُونَ ﴾ أي المحاماة عليها. ﴿وَلَقَدْ جَاءَتُهُمْ رُسُلُنًا بِالبَيْنَاتِ ثُمَّ إِنْ كَثِيراً مِنْهُمْ بَعَدْ ذَلِكَ فِي الأَرْضِ لَمُسْرِفُونَ ﴾ أي بعد ما كتبنا عليهم هذا التشديد العظيم من أجل أمثال تلك الجناية، وأرسلنا إليهم الرسل بالآيات الواضحة تأكيداً للأمر وتجديداً للعهد كي يتحاموا عنها وكثير منهم يسرفون في الأرض بالقتل ولا يبالون به، وبهذا اتصلت القصة بما قبلها والإسراف التباعد عن حد الاعتدال في الأمر.

﴿ إِنَّمَا جَزَاؤًا الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقَتَّلُوا أَوْ يُصَلِّبُوا أَوْ تُصَلِّبُوا أَوْ يُصَلِّبُوا أَوْ يُصَلِّبُوا أَوْ يُسَعَّوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ ذَالِكَ لَهُمْ خِزَى فِي ٱلدُّنَيَّ وَلَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ ذَالِكَ لَهُمْ خِزَى فِي ٱلدُّنَيَّ وَلَهُمْ فِي ٱلْآنِيَّ وَلَهُمْ فِي اللَّهُمْ فِي اللَّهُمْ فِي اللَّهُمُ اللَّهُمُ فَي عَذَابُ عَظِيمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

﴿إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذِينَ يُحارِبونَ الله ورسوله أي يحاربون أولياءهما وهم المسلمون، جعل محاربتهم محاربتهما تعظيماً. وأصل الحرب السلب والمراد به ههنا قطع الطريق. وقيل المكابرة باللصوصية وإن كانت في مصر. ﴿وَيَسْعَونَ فِي الأَرْضِ فَسَاداً ﴾ أي مفسدين، ويجوز نصبه على العلة أو المصدر لأن سعيهم كان فساداً فكأنه قيل: ويفسدون في الأرض فساداً. ﴿أَنْ يُقتّلُوا ﴾ أي قصاصاً من غير صلب إن أفردوا القتل. ﴿أَوْ يُصَلَّبُوا ﴾ أي يصلبوا مع القتل إن قتلوا وأخذوا المال، وللفقهاء خلاف في أنه يقتل ويصلب أو يصلب حياً ويترك أو يطعن حتى يموت. ﴿أَوْ يُتَقَطّعُ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ مِنْ خِلاَفِ ﴾ تقطع أيديهم اليمنى وأرجلهم اليسرى إن أخذوا المال ولم يقتلوا. ﴿أَوْ يُنْقُوا مِنَ الأَرْضِ ﴾ ينفوا من بلد إلى بلد بحيث لا يتمكنون من القرار في موضع أن اقتصروا على الإخافة. وفسر أبو حنيفة النفي بالحبس، وأو في الآية على هذا للتفصيل، وقيل: إنه للتخيير والإمام مخير بين هذه العقوبات في كل قاطع طريق. ﴿فَلِكَ لَهُمْ خِزْيٌ فِي الدُّنْيَا ﴾ ذل وفضيحة. ﴿ولَهُمْ في الأَخْرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ لعظم ذنوبهم.

﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِن قَبَلِ أَن تَقَدِرُواْ عَلَيْهِمْ فَاعْلَمُواْ أَنَ اللَّهَ غَفُورٌ تَحِيثٌ ﴿ لَيْ يَتَأَيُّهُ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ اَتَّقُواْ اللَّهَ وَاتِتَغُوّا إِلَيْهِ ٱلْوَسِيلَةَ وَجَهِدُواْ فِي سَهِيلِهِ لَعَلَكُمْ تُقْلِحُونَ ۞﴾

﴿ إِلاَّ الَّذِينَ تَابُوا مِنْ قَبْلِ أَنْ تَقْدِرُوا عَلَيْهِمْ ﴾ استثناء مخصوص بما هو حق الله سبحانه وتعالى ويدل عليه قوله تعالى: ﴿ فَاعْلَمُوا أَنَّ الله خَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ أما القتل قصاصاً فإلى الأولياء يسقط بالتوبة وجوبه لا جوازه، وتقييد التوبة بالتقدم على القدرة يدل على أنها بعد القدرة لا تسقط الحد وإن أسقطت العذاب، وأن الآية في قطاع المسلمين لأن توبة المشرك تدرأ عنه العقوبة قبل القدرة وبعدها.

﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا الله وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الوَسيلَةَ﴾ أي ما تتوسلون به إلى ثوابه والزلفى منه من فعل الطاعات وترك المعاصي، من وسل إلى كذا إذا تقرب إليه وفي الحديث «الوسيلة منزلة في الجنة». ﴿وَجَاهِدُوا فِي سَبِيلِهِ﴾ بمحاربة أعدائه الظاهرة والباطنة. ﴿لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ﴾ بالوصول إلى الله سبحانه وتعالى والفوز بكرامته.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَوَ أَكَ لَهُد مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَيعًا وَمِثْلَمُ مَعَكُو لِيَفْتَدُوا بِهِ. مِنْ عَذَابِ يَوْمِ ٱلْقِيَكَةِ مَا نُقْيَلَ مِنْهُمُّ وَلَمُهُمْ عَذَابُ ٱلِيمُّ ۞ يُرِيدُونَ أَن يَغْرُجُواْ مِنَ ٱلنَّارِ وَمَا هُم يَخْرِجِينَ مِنْهَا وَلَهُمْ عَذَابُ ثُمِقِيمٌ ۞﴾.

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ أَنَّ لَهُمْ مَا فِي الأَرْضِ﴾ من صنوف الأموال ﴿جَمِيعاً وَمِثْلَهُ مَعَهُ لِيَفْتَدُوا بِهِ﴾ ليجعلوه فدية لأنفسهم. ﴿مِنْ عَذَابِ يَوْمِ القِيَامَةِ﴾ واللام متعلقة بمحذوف تستدعيه لو، إذ التقدير لو ثبت أن لهم ما في الأرض، وتوحيد الضمير في به والمذكور شيئان إما لإجرائه مجرى اسم الإشارة في نحو قوله تعالى: ﴿عوان بين ذلك﴾. أو لأن الواو ومثله بمعنى مع. ﴿مَا تُقُبِّلَ مِنْهُمْ﴾ جواب لو، ولو بما في حيزه خبر إن والجملة تمثيل للزوم العذاب لهم وأنه لا سبيل لهم إلى الخلاص منه. ﴿وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ تصريح بالمقصود منه، وكذلك قوله:

﴿ يُرِيدُونَ أَنْ يَخْرُجُوا مِنَ النَّارِ وَمَا هُمْ بِخَارِجِينَ مِنْهَا وَلَهُمْ عَذَابٌ مُقِيمٌ ﴾ وقرىء ﴿يخرجوا ﴾ من أخرج وإنما قال ﴿وما هم بخارجين ﴾ بدل وما يخرجون للمبالغة.

﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَأَقِطَ مُوَّا أَيْدِيَهُمَا جَزَآءً بِمَا كَسَبَا نَكَلَا مِّنَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴿ لَهُ فَنَ تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ، وَأَصْلَحَ فَإِنَّ ٱللَّهَ يَتُوبُ عَلَيَهُ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ ﴿ اللَّ

﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيدِيَهُما ﴾ جملتان عند سيبويه إذ التقدير فيما يتلى عليكم السارق والسارقة أي حكمهما، وجملة عند المبرد والفاء للسببية دخل الخبر لتضمنهما معنى الشرط إذ المعنى: والذي سرق والتي سرقت، وقرىء بالنصب وهو المختار في أمثاله لأن الإنشاء لا يقع خبراً إلا بإضمار وتأويل. والسرقة: أخذ مال الغير في خفية، وإنما توجب القطع إذا كانت من حرز والمأخوذ ربع دينار أو ما يساويه لقوله عليه الصلاة والسلام «القطع في ربع دينار فصاعداً» وللعلماء خلاف في ذلك لأحاديث وردت فيه وقد استقصيت الكلام فيه في شرح المصابيح، والمراد بالأيدي الأيمان ويؤيده قراءة ابن مسعود رضي الله عنه أيمانهما، ولذلك ساغ وضع الجمع موضع المثنى كما في قوله تعالى: ﴿فقد صغت قلوبكما ﴾ اكتفاء بتثنية المضاف إليه، والبد اسم لتمام العضو ولذلك ذهب الخوارج إلى أن المقطع هو المنكب، والجمهور على أنه الرسغ لأنه عليه الصلاة والسلام أتي بسارق فأمر بقطع يمينه منه. ﴿جَوَرًاءٌ بِمَا كَسَبًا نَكَالاً مِنَ اللَّهِ ﴾ منصوبان على المفعول له أو المصدر ودل على فعلهما فاقطعوا ﴿والله عَريزٌ حَكِيمٌ ﴾.

﴿فَمَنْ تَابَ﴾ من السراق. ﴿مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ﴾ أي بعد سرقته. ﴿وَأَصْلَعَ﴾ أمره بالتقصي عن التبعات والعزم على أن لا يعود إليها. ﴿فَإِنَّ الله يَتُوبُ عَلَيْهِ إِنَّ الله غَفُورٌ رَحِيمٌ﴾ يقبل توبته فلا يعذبه في الآخرة. وأما القطع فلا يسقط بها عند الأكثرين لأن فيه حق المسروق منه.

﴿ أَلَدَ تَعْلَمْ أَنَّ ٱللَّهَ لَهُمُ مُلَكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ يُعَذِّبُ مَن يَشَلَهُ وَيَغْفِرُ لِمَن يَشَلَهُ وَٱللَّهُ عَلَىٰ كَلِّ مُخْلِ

﴿ أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ الله لَهُ مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ الخطاب للنبي ﷺ أو لكل أحد. ﴿ يُعَذُّبُ مَنْ يَشَاءُ وَيَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَاللهُ عَلَى كُلِ شَيءٍ قَدِيرٍ ﴾ قدم التعذيب على المغفرة إيتاء على ترتيب ما سبق، أو لأن استحقاق التعذيب مقدم أو لأن المراد به القطع وهو في الدنيا.

﴿يَا أَيُهَا الرَّسُولُ لاَ يَحْزُنكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الكُفْرِ﴾ أي صنيع الذين يقعون في الكفر سريعاً أي في إظهاره إذا وجدوا منه فرصة. ﴿مِنَ الَّذِينَ قَالُوا آمَنًا بِأَفْوَاهِهِمْ وَلَمْ تُؤْمِنْ قُلُوبُهُمْ﴾ أي من المنافقين وإلباء متعلقة بقالوا لا بآمنا والواو تحتمل الحال والعطف. ﴿وَمِنَ الَّذِينَ هادُوا﴾ عطف على ﴿من الذين قالوا﴾ ﴿سَمَّاعُونَ بِقَالُوا لا بآمنا والواو تحتمل الحال والعطف. ﴿وَمِنَ اللَّذِينَ هادُوا﴾ عطف على ﴿مَن الذين قالوا﴾ ﴿مَمَّاعُونَ لِللَّمُونِ عَبْدَا ومن لِلْكَذِبِ﴾ خبر محذوف أي هم سماعون، والضمير للفريقين، أو للذين يسارعون ويجوز أن يكون مبتدأ ومن الذين خبره أي ومن اليهود قوم سماعون واللام في للكذب، إما مزيدة للتأكيد أو لتضمين السماع معنى القبول

أي؛ قابلون لما تفتريه الاحبار، أو للعلة والمفعول محذوف أي: سماعون كلامك ليكذبوا عليك فيه. ﴿ سَمَّاعُونَ لِقَوْم آخَرِيْنَ لَمْ يَأْتُوكَ ﴾ أي لجمع آخرين من اليهود لم يحضروا مجلسك وتجافوا عنك تكبراً وإفراطاً في البغضاء، والمعنى على الوجهين أي مصغون لهم قابلون كلامهم، أو سماعون منك لأجلهم والإنهاء إليهم، ويجوز أن تتعلق اللام بالكذب لأن سماعون الثاني مكرر للتأكيد أي: سماعون ليكذبوا لقوم آخرين. ﴿يُحَرِّفُونَ الْكَلِّمَ مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِهِ﴾ أي يميلونه عن مواضعه التي وضعه الله فيها، إما لفظأ: بإهمالِه أو تغيير وضعه، وإما معنى: بحمله على غير المراد وإجرائه في غير مورده، والجملة صفة أخرى لقوم أو صفة لسماعون أو حال من الضمير فيه أو استئناف لا موضع له، أو في موضع الرفع خبراً لمحذوف أي هم يحرفون وكذلك ﴿يَقُولُون إِنْ أُوتِيتُمْ هَذَا فَخُذُوهُ﴾ أي إن أوتيتم هذا المحرف فاقبلوه واعِملوا به. ﴿وَإِنْ لَمْ تُؤتَوْهُ بل أفتاكم محمد بخلافه ﴿فَاحْذَرُوا﴾ أي احذروا قبول ما أفتاكم به. روي (أن شريفاً من خيبر زنى بشريفة وكانا محصنين فكرهوا رجمهما، فأرسلوهما مع رهط منهم إلى بني قريظة ليسألوا رسول الله ﷺ عنه وقالوا: إن أمركم بالجلد والتحميم فاقبلوا وإن أمركم بالرجم فلا، فأمرهم بالرجم فأبوا عنه، فجعل ابن صوريا حكماً بينه وبينهم، وقال له: أنشدك الله الذي لا إله إلا هو الذي فلق البحر لموسى، ورفع فوقكم الطور، وأنجاكم وأغرق آل فرعون والذي أنزل عليكم كتابه وحلاله وحرامه هل تجدون فيه الرجم على من أحصن، قال: نعم. فوثبوا عليه فقال: خفت إن كذبته أن ينزل علينا العذاب، فأمر رسول الله ﷺ بالزانيين فرجما عِند باب المسجد). ﴿وَمَنْ يُردِ اللَّهِ فِتْنَتَهُ ﴾ ضلالته أو فضيحته ﴿فَلَنْ تَمْلِكَ لَهُ مِنَ الله شَيْئاً ﴾ فلن تستطيع له من الله شيئاً في دفعها. ﴿أُولِئِكَ الَّذِينَ لَمْ يُرِدِ الله أَنْ يُطَهِّر قُلُوبَهُمْ﴾ من الكفر وهو كما ترى نص على فساد قول المعتزلة. ﴿ لَهُمْ فِي اللَّنْيَا خِزْيٌ ﴾ هو أن بالجزية والخوف من المؤمنين. ﴿ وَلَهُمْ فِي الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ وهو الخلود في النار، والضمير للذين هادوا إن استأنفت بقوله ومن الذين وإلا فللفريقين.

﴿ سَتَنعُونَ لِلْكَذِبِ أَكَنُلُونَ لِلسُّحْتِّ فَإِن جَمَاءُوكَ فَأَحْكُم بَيْنَهُمْ أَوْ أَعْرِضَ عَنْهُمْ وَإِن تُعْرِضَ عَنْهُمْ وَكُن يَضُرُّوكَ شَيْئاً وَإِنْ حَكَمْتَ فَأَحْكُم بَيْنَهُم بِٱلْقِسْطِّ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ ٱلْمُفْسِطِينَ ۞﴾.

﴿مَمَّاعُونَ لِلْكَذِبِ﴾ كرره للتأكيد. ﴿أَكَّالُونَ لِلسُّحْتِ﴾ أي الحرام كالرشا من سحته إذا استأصله لأنه مسحوت البركة، وقرأ ابن كثير وأبو عمرو والكسائي ويعقوب في المواضع الثلاثة بضمتين وهما لغتان كالغنق والعُنْق، وقرىء بفتح السين على لفظ المصدر. ﴿فَإِنْ جَاءُوكَ فَاحْكُمْ بَينَهُمْ أَوْ أَعْرِضْ عَنْهُمْ تَخْير لرسول الله وقرىء بفتح السين على لفظ المصدر. ﴿فَإِنْ جَاءُوكَ فَاحْكُمْ بَينَهُمْ أَوْ أَعْرِضْ عَنْهُمْ تَخْهُمْ لَا الحكم، والإعراض ولهذا قيل: لو تحاكم كتابيان إلى القاضي لم يجب عليه الحكم، وهو قول للشافعي والأصح وجوبه إذا كان المترافعان أو أحدهما ذمياً لأنا التزمنا الذب عنهم ودفع الظلم منهم، والآية ليست في أهل الذمة، وعند أبي حنيفة يجب مطلقاً. ﴿وَإِنْ تَعْرِضْ عَنْهُمْ فَلَنْ يَضُرُوكَ شَيئاً﴾ بأن يعادوك لإعراضك عنهم فإن الله سبحانه وتعالى يعصمك من الناس. ﴿وَإِنْ حَكَمْتَ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِالْقِسْطِ﴾ أي بالعدل الذي أمر الله به. ﴿إِنَّ اللهُ يُحِبُ المُقْسِطِينَ في فيحفظهم ويعظم شأنهم.

﴿ وَكَيْفَ يُحَكِّمُونَكَ وَعِندَهُمُ ٱلتَّوَرَنةُ فِيهَا حُكُمُ اللَّهِ ثُمَّ يَتَوَلَّوْنَ مِنْ بَعْدِ ذَالِكٌ وَمَا أَوْلَتَهِكَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾.

﴿وَكَيْفَ يُحَكِّمُونَكَ وَعِنْدَهُمُ التَّوْرَاةُ فِيْهَا حُكُمُ الله تعجيب من تحكيمهم من لا يؤمنون به، والحال أن الحكم منصوص عليه في الكتاب الذي هو عندهم، وتنبيه على أنهم ما قصدوا بالتحكيم معرفة الحق وإقامة الشرع، وإنما طلبوا به ما يكون أهون عليهم وإن لم يكن حكم الله تعالى في زعمهم، و ﴿فيها حكم الله﴾ حال من التوراة إن رفعتها بالظرف، وإن جعلتها مبتدأ فمن ضميرها المستكن فيه وتأنيثها لكونها نظيرة المؤنث

في كلامهم لفظاً كموماة ودوداة. ﴿ ثُمَّ يَتَوَلَّونَ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ ﴾ ثم يعرضون عن حكمك الموافق لكتابهم بعد التحكيم، وهو عطف على يحكمونك داخل في حكم التعجيب. ﴿ وَمَا أُولَئِكَ بِالمُؤْمِنِينَ ﴾ بكتابهم لإعراضهم عنه أولاً وعما يوافقه ثانِياً، أو بك وبه.

﴿إِنَّا آنَزَلْنَا ٱلتَّوْرَىٰةَ فِيهَا هُدَى وَنُورٌ يَعَكُمُ بِهَا ٱلنَّبِينُونَ ٱلَّذِينَ ٱسْلَمُوا لِلَّذِينَ هَادُوا وَٱلرَّبَّنِينُونَ وَٱلْأَحْبَارُ بِمَا ٱسْتُحْفِظُوا مِن كِئْكِ ٱللَّهِ وَكَانُواْ عَلَيْهِ شُهَدَآءٌ فَكَلَّ تَخْشُوُا ٱلنَّكَاسَ وَٱخْشُوَٰنَّ وَلَا تَشْتَرُواْ بِكَايَنِي ثَمَنًا قَلِيلًا وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَئِهِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ ۞﴾.

﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا التَّوْرَاةَ فِيهَا هَدَى بِهِ يهدي إلى الحق. ﴿وَنُورَ ﴾ يكشف عما استبهم من الأحكام. ﴿يَخُكُمُ بِهَا النَّبِيونَ ﴾ يعني أنبياء بني إسرائيل، أو موسى ومن بعده إن قلنا شرع من قبلنا شرع لنا ما لم ينسخ، وبهذه الآية تمسك القاتل به. ﴿اللَّذِينَ أَسْلَمُوا ﴾ صفة أجريت على النبيين مدحاً لهم وتنويهاً بشأن المسلمين، وتعريضاً باليهود وأنهم بمعزل عن دين الأنبياء عليهم الصلاة والسلام واقتفاء هديهم. ﴿وَلَلْقِينَ هَادُوا ﴾ متعلق بأنزل، أو بيحكم أي يحكمون بها في تحاكمهم وهو يدل على أن النبيين أنبياؤهم. ﴿وَالرَّبَائِيُونَ وَالأَخبَارُ ﴾ زهادهم وعلماؤهم السالكون طريقة أنبيائهم عطف على النبيون ﴿بِمَا اسْتَخفِظُوا مِن كِتَابِ الله ﴾ بسبب أمر الله إياهم بأن يحفظوا كتابه من التضييع والتحريف، والراجع إلى ما محذوف ومن للتبيين. ﴿وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَاءَ ﴾ رقباء لا يتركون أن يغير، أو شهداء يبينون ما يخفى منه كما فعل ابن صوريا. ﴿وَمَا تَخْشُوا النَّاسَ وَاخْشَوْنُ نهي يتركون أن يغير، أو شهداء يبينون ما يخفى منه كما فعل ابن صوريا. ﴿وَمَا لَمْ يَخْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مستهيناً به للحكام أن يخسوا غير الله في حكوماتهم ويداهنوا فيها خشية ظالم أو مراقبة كبير. ﴿وَلاَ تَشْتُوا بِآيَاتِي ﴾ ولا تستبدلوا بأحكامي التي أنزلتها. ﴿فَمَنا قَلَيلا ﴾ هو الرشوة والجاه ﴿وَمَنْ لَمْ يَخْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مستهيناً به منكراً له. ﴿فَأُولِئِكَ هُمْ الكَافِرُونَ ﴾ لاستهانتهم به وتمردهم بأن حكموا بغيره، ولذلك وصفهم بقوله منكراً له. ﴿فَأُولِئِكَ هُمْ الكَافِرُونَ كُلُ واحدة من الصفات الثلاث باعتبار حال انضمت إلى الامتناع عن الحكم به بالخروج عنه. ويجوز أن يكون كل واحدة من الصفات الثلاث باعتبار حال انضمت إلى الامتناع عن الحكم به النصارى.

﴿وَكَتَبْنَا عَلَيْهِم ﴾ وفرضنا على اليهود. ﴿فِيها ﴾ في التوراة. ﴿أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ ﴾ أي أن النفس تقتل بالنفس. ﴿وَالْعَينَ بِالعَينِ وَالْأَنْفَ بِالْأَفْنِ وَالسِّنَ بِالسِّنَ ﴾ رفعها الكسائي على أنها جمل معطوفة على أن وما في حيزها باعتبار المعنى وكأنه قيل: وكتبنا عليهم النفس بالنفس، والعين بالعين، فإن الكتابة والقراءة تقعان على الجمل كالقول، أو مستأنفة ومعناها: وكذلك العين مفقوءة بالعين، والأنف مجدوعة بالأنف، والأذن مصلومة بالأذن، والسن مقلوعة بالسن، أو على أن المرفوع منها معطوف على المستكن في قوله بالنفس، وإنما ساغ لأنه في الأصل مفصول عنه بالظرف، والجار والمجرور حال مبينة للمعنى، وقرأة نافع ﴿والأذن بالأذن ﴾ وفي أذنيه بإسكان الذال حيث وقع. ﴿والجُرُوحَ قِصَاصٌ ﴾ أي ذات قصاص، وقرأة الكسائي أيضاً بالرفع ووافقه ابن كثير وأبو عمرو وابن عامر على أنه إجمال للحكم بعد التفصيل. ﴿فَمَن الكسائي أيضاً بالرفع ووافقه ابن كثير وأبو عمرو وابن عامر على أنه إجمال للحكم بعد التفصيل. ﴿فَمَن تَصَدَّقَ ﴾ من المستحقين، ﴿بِهِ ﴾ بالقصاص أي فمن عفا عنه. ﴿فَهُوَ ﴾ فالتصدق. ﴿كَفَارَةٌ لَهُ ﴾ للمتصدق يكفر الله به ذنوبه، وقبل للجاني يسقط عنه ما لزمه، وقرىء «فهو كفارته له» أي فالمتصدق كفارته التي يستحقها

بالتصدق له لا ينقص منها شيء. ﴿وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ مِن القصاص وغيره. ﴿فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾.

﴿ وَقَفَيْنَا عَلَىٰ ءَاتَنْدِهِم بِعِيسَى ابّنِ مَرْيَمَ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَـدَيْهِ مِنَ التَّوْرَمَةِ وَءَانَيْنَهُ ٱلْإِنِجِيلَ فِيهِ هُدُى وَشُورٌ وَمُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَمُنَةِ وَهُدُى وَمَوْعِظَةً لِلمُتَقِينَ ۞ وَلْيَحْكُمُ أَهْلُ ٱلْإِنجِيلِ بِمَا أَنزَلَ اللّهُ فِيهِ وَمَن لَدْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُولَتَهِكَ هُمُ ٱلْفَسِفُونَ ۞ .

﴿وَقَفَيْنَا عَلَى آثَارِهِمْ اَي وأتبعناهم على آثارهم، فحذف المفعول لدلالة الجار والمجرور عليه، والضمير للنبيون. ﴿يَعِيْسَى ابن مَرْيَمَ المفعول ثان عدي إليه الفعل بالباء. ﴿مُصَدِّقاً لِمَا بَينَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَاةِ وَآتَيْنَاهُ الإِنْجِيلَ وَوَرىء بفتح الهمْزة. ﴿فِيهِ هُدى ونُورٌ ﴾ في موضع النصب بالحال. ﴿وَمُصَدِّقاً لِمَا بَينَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَاةِ ﴾ وعطف عليه وكذا قوله: ﴿وَهُدى وَمَوْعِظَة لِلْمُتَّقِينَ ﴾ ويجوز نصبهما على المفعول له عطفاً على محذوف أو تعلقاً به وعطف.

﴿ وَلَيَحْكُمْ أَهْلُ الإِنْجِيلِ بِمَا أَنْزَلَ الله فِيهِ \* عليه \* في قراءة حمزة ، وعلى الأول اللام متعلقة بمحذوف أي وآتيناه ليحكم ، وقرى : \* وأن ليحكم \* على أنَّ أن موصولة بالأمر كقولك : أمرتك بأن قم أي وأمرنا بأن ليحكم . ﴿ وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الفَاسِقُونَ ﴾ عن حكمه ، أو عن الإيمان إن كان مستهيئاً به ، والآية تدل على أن الإنجيل مشتمل على الأحكام وأن اليهودية منسوخة ببعثة عيسى عليه الصلاة والسلام ، وأنه كان مستقلاً بالشرع وحملها على وليحكموا بما أنزل الله فيه من إيجاب العمل بأحكام التوراة خلاف الظاهر .

﴿ وَأَنزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ ٱلْكِتنَبَ بِٱلْحَقِ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ فَأَحَكُم بَيْنَهُم مِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ وَلَا تَنَبِعَ أَهُوَاءَهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ ٱلْحَقِّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجُأَ وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَجَعَلَنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجُأَ وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَجَعَلَتُهُمْ فِمَا عَلَيْكُمُ فِي مَا ءَاتَلَكُمٌ فَاسْتَبِقُوا ٱلْخَيْرَاتِ إِلَى ٱللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُكَتِّكُمُ بِمَا كُنتُمْ فِيهِ غَنْلِهُونَ إِلَى اللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُكَبِّكُمُ بِمَا كُنتُمْ فِيهِ غَنْلِهُونَ إِلَى اللّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُكَوْنَكُمْ فِيمَا لَهُ اللّهُ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُكَوْنَكُمُ لِمَا اللّهُ مَرْجِعُكُمْ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُكَوْنَكُمُ فِي اللّهُ اللّهُ مَرْجِعُكُمْ مَرْجِعُكُمْ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَرْجِعُكُمْ فَي اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ عَلَيْهُ فَي اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ مَرْجِعُكُمْ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَوْمُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

﴿ وَٱلزَنْتَا إِلَيْكَ الكِتَابَ بِالحَقّ ﴾ أي القرآن. ﴿ مُصَدّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الكِتَابِ ﴾ من جنس الكتب المنزلة ، فاللام الأولى للعهد والثانية للجنس. ﴿ وَمُهَنِعِنا عَلَيْهِ ﴾ ورقيباً على سائر الكتب يحفظه عن التغيير ويشهد له بالصحة والثبات، وقرىء على بنية المفعول أي هومن عليه وحوفظ من التحريف والحافظ له هو الله سبحانه وتعالى ، أو الحفاظ في كل عصر. ﴿ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللّهُ ﴾ أي بما أنزل الله إليك. ﴿ وَلاَ تَشَيغ أَهْوَاءَهُمْ عَمَا جَاءَكُ مِنَ الحَقْق ﴾ بالانحراف عنه إلى ما يشتهونه فعن صلة للاتتبع لتضمنه معنى لا تنحرف ، أو حال من فاعله أي لا تتبع أهواءهم ماثلاً عما جاءك. ﴿ لِكُلّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ ﴾ أيها الناس. ﴿ شِرْعَة ﴾ شريعة وهي الطريق فاعله أي لا تتبع أهواءهم ماثلاً عما هو سبب الحياة الأبدية . وقرىء بفتح الشين. ﴿ وَمِنْهَا ﴾ وطريقاً واضحاً في الدين من نهج الأمر إذا وضع. واستدل به على أنا غير متعبدين بالشرائع المتقدمة . ﴿ وَلَوْ شَاءَ الله لَمَعْمَلُكُمُ أَمُةً وَاحِدَة ﴾ جماعة متفقة على دين واحد في جميع الأعصار من غير نسخ وتحويل، ومفعول لو شاء محذوف دل عليه الجواب، وقبل المعنى لو شاء الله اجتماعكم على الإسلام لأجبركم عليه . ﴿ وَلَكِن لِيَنْلُوكُمُ مِحدوف دل عليه الحواب، وقبل المعنى لو شاء الله اجتماعكم على الإسلام لأجبركم عليه . ﴿ وَلَكِن لِيَنْلُوكُمْ بِعِمْتَ الحكمة الإلهية ، أم تزيغون عن الحق وتفرّطون في العمل . ﴿ فَاسْتَبْقُوا الْخَيْرَاتِ ﴾ فابتدروها انتهازاً بمقتضى الحكمة الإلهية ، أم تزيغون عن الحق وتفرّطون في العمل . ﴿ فَاسْتَبْقُوا الْخَيْرَاتِ ﴾ فابتدروها انتهازاً للفرصة وحيازة لفضل السبق والتقدم . ﴿ إِلَى الله مَرْجِعُكُمْ جَمِيعاً ﴾ استئناف فيه تعليل الأمر بالاستباق ووعد

ووعيد للمبادرين والمقصرين. ﴿فَيُنَبِّنُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ﴾ بالجزاء الفاصل بين المحق والمبطل والعامل والعامل والمقصر.

﴿ وَأَنِ ٱحْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ وَلَا تَتَبِعَ ٱهْوَآءَهُمْ وَٱحْدَرُهُمْ أَن يَفْتِنُوكَ عَنَ بَعْضِ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ إِلَيْكً فَإِن تَوَلَّوْاْ فَاَعْلَمْ أَنَّهَا يُرِبُدُ ٱللَّهُ أَن يُصِيبَهُم بِبَعْضِ ذُنُوبِهِمْ وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ ٱلنَّاسِ لَفَنسِفُونَ ﴿ فَإِنَّ ﴾.

﴿ وَأَنِ الحَكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللّهُ عطف على الكتاب أي أنزلنا إليك الكتاب والحكم، أو على الحق أي أنزلناه بالحق وبأن احكم، ويجوز أن يكون جملة بتقدير وأمرنا أن أحكم. ﴿ وَلاَ تَشِّعُ أَهْوَاءَهُمْ وَاخْلَرْهُمْ أَنْ يَفْتِنُوكَ عَنْ بَعْضِ مَا أَنْزَلَ الله إلّيكَ ﴾ أي أن يضلوك ويصرفوك عنه، وأن بصلته بدل من هم بدل الاشتمال أي احذر فتنتهم، أو مفعول له أي احذرهم مخافة أن يفتنوك. روي (أن أحبار اليهود قالوا: اذهبوا بنا إلى محمد لعلنا نفتنه عن دينه، فقالوا: يا محمد قد عرفت أنا أحبار اليهود وأنا إن اتبعناك اتبعنا اليهود كلهم، إن بيننا وبين قومنا خصومة فنتحاكم إليك فتقضي لنا عليهم ونحن نؤمن بك ونصدقك، فأبي ذلك رسول الله عليهم فنزلت. ﴿ فَإِنْ تَوَلُّوا ﴾ عن الحكم المنزل وأرادوا غيره. ﴿ فَاعَلَمْ أَنْمَا يُرِيدُ اللّهُ أَنْ يُصِيبَهُمْ بِبَعْضِ ذُنُوبِهِمْ ﴾ يعني فنزلت. ﴿ فَإِنْ تَوَلُّوا ﴾ عن الحكم المنزل وأرادوا غيره. ﴿ فَاعَلَمْ أَنْمَا يُرِيدُ اللّهُ أَنْ يُصِيبَهُمْ بِبَعْضِ ذُنُوبِهِمْ ﴾ يعني فنزلت. ﴿ التولي عن حكم الله سبحانه وتعالى، فعبر عنه بذلك تنبيها على أن لهم ذنوباً كثيرة وهذا مع عظمه واحد ذنب التولي عن حكم الله سبحانه وتعالى، فعبر عنه بذلك تنبيها على أن لهم ذنوباً كثيرة وهذا مع عظمه واحد منها معدود من جملتها، وفيه دلالة على التعظيم كما في المتنكير ونظيره قول لبيد:

أَوْ يَسرْتَبِ طُ بَسِعْتُ السنُّسفُ وسِ حِسمَامُ هَا

﴿ وَإِنَّ كَثِيراً مِنَ النَّاسِ لَفَاسِقُونَ ﴾ لمتمردون في الكفر معتدون فيه.

﴿ أَفَحُكُمُ ٱلْجَهِلِيَةِ يَبْغُونَ ۚ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ حُكَّمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ۞ .

﴿ أَفْحُكُمُ الْجَاهِلِيَةِ يَبْغُونَ ﴾ الذي هو الميل والمداهنة في الحكم، والمراد بالجاهلية الملة الجاهلية التي هي متابعة الهوى. وقيل نزلت في بني قريظة والنضير طلبوا إلى رسول الله على أن يحكم بما كان يحكم به أهل الجاهلية من التفاضل بين القتلى. وقرىء برفع الحكم على أنه مبتدا، و ﴿ يبغون ﴾ خبره، والراجع محذوف حذفه في الصلة في قوله تعالى: ﴿ أهذا الذي بعث الله رسولا ﴾ واستضعف ذلك في غير الشعر وقرىء «أفحكم الجاهلية » أي يبغون حاكماً كحكام الجاهلية يحكم بحسب شهيتهم. وقرأ ابن عامر «تبغون» بالتاء على قل لهم أفحكم الجاهلية تبغون. ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللّهِ حُكماً لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ ﴾ أي عندهم، واللام للبيان كما في قوله تعالى: ﴿ هيت لك ﴾ أي هذا الاستفهام لقوم يوقنون فإنهم هم الذين يتدبرون الأمور ويتحققون الأشياء بأنظارهم فيعلمون أن لا أحسن حكماً من الله سبحانه وتعالى.

﴿ اللَّهُ اللَّذِينَ مَامَنُوا لَا لَتَخَذُوا الْيَهُودَ وَالنَّصَكَرَىٰ أَوْلِيَاتُهُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاتُهُ بَعْضِ وَمَن يَتَوَلَّمُم مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّا اللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظّلِيدِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظّلِيدِينَ ﴿ إِنَّ ﴾ .

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَخِذُوا الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى أَوْلِيَاءَ ﴾ فلا تعتمدوا عليهم ولا تعاشروهم معاشرة الأحباب. ﴿ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضِ ﴾ إيماء على علة النهي، أي فإنهم متفقون على خلافكم يوالي بعضهم بعضاً لاتحادهم في اللين وإجماعهم على مضادتكم. ﴿ وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ مِنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ ﴾ أي ومن والاهم منكم فإنه من جملتهم، وهذا التشديد في وجوب مجانبتهم كما قال عليه الصلاة والسلام: «لا تتراءى ناراهما»، أو لأن الموالي لهم كانوا منافقين. ﴿ إِنَّ الله لا يَهْدِي القَوْمَ الظّالِمينَ ﴾ أي الذين ظلموا أنفسهم بموالاة الكفار أو المؤمنين بموالاة أعدائهم.

﴿ فَتَرَى ٱلَّذِينَ فِى قُلُوبِهِم مَّرَضٌ يُسَرِعُونَ فِيمْ يَقُولُونَ نَغَثَىٰ أَن تُصِيبَنَا دَآبِرَةٌ فَعَسَى ٱللَّهُ أَن يَأْتِيَ بِٱلْفَتْحِ أَوْ أَمْرِ مِنْ عِندِهِ فَيُصَّبِحُواْ عَلَىٰ مَا أَسَرُّواْ فِي ٱلفُسِيمَ نَلِامِينَ ﴿ آَنَا ﴾ .

﴿فَتَرَى الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ ﴾ يعنى ابن أبي وأضرابه. ﴿يُسَارِعُونَ فِيهِمْ أَي في موالاتهم ومعاونتهم ﴿يَقُولُونَ نَخْشَى أَنْ تُصِيبَنَا دَائِرَةٌ ﴾ يعتذرون بأنهم يخافون أن تصيبهم دائرة من دوائر الزمان بأن ينقلب الأمر وتكون الدولة للكفار. روي (أن عبادة بن الصامت رضي الله تعالى عنه قال لرسول الله ﷺ: إن لي موالي من اليهود كثيراً عددهم، وإني أبرأ إلى الله وإلى رسوله من ولايتهم وأوالي الله ورسوله، فقال ابن أبي: إني رجل أخاف الدوائر ولا أبرأ من ولاية موالي) فنزلت. ﴿فَعَسَى الله أَنْ يَأْتِيَ بِالفَتْحِ ﴾ لرسول الله ﷺ على أعدائه وإظهار المسلمين. ﴿أَوْ أَمْرٍ مِنْ عِنْدِهِ ﴾ يقطع شأفة اليهود من القتل والإجلاء، أو الأمر بإظهار أسرار المنافقين وقتلهم. ﴿فَيُصْبِحُوا ﴾ أي هؤلاء المنافقون. ﴿عَلَى ما أَسَرُوا في أَنفُسِهِمْ نَادِمِينَ ﴾ على ما استبطنوه من الكفر والشك في أمر الرسول ﷺ، فضلاً عما أظهروه مما أشعر على نفاقهم.

﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ مَامَنُوا أَهَتُؤُلآهِ الَّذِينَ أَفْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمْ إِنَّهُمْ لَعَكُمْ حَبِطَتَ أَعْمَلُهُمْ فَأَصْبَحُوا خَسِرِينَ ﴾.

﴿وَيَقُولُ الَّذِينَ آمَنُوا﴾ بالرفع قراءة عاصم وحمزة والكسائي على أنه كلام مبتدأ ويؤيده قراءة ابن كثير ونافع وابن عامر مرفوعاً بغير واو على أنه جواب قائل يقول فماذا يقول المؤمنون حينئذ، وبالنصب قراءة أبي عمرو ويعقوب عطفاً على أن يأتي باعتبار المعنى، وكأنه قال: عسى أن يأتي الله بالفتح ويقول الذين آمنوا، أو يجعله بدلاً من اسم الله تعالى داخلاً في اسم عسى مغنياً عن الخبر بما تضمنه من الحدث، أو على الفتح بمعنى عسى الله أن يأتي بالفتح وبقول المؤمنين فإن الإتيان بما يوجبه كالإتيان به. ﴿أَهُولاءِ اللَّذِينَ أَفْسَمُوا بِالله جَهَدَ أَيْمَانِهِمْ إِنَّهُمْ لَمَعَكُمُ ﴾ يقول المؤمنين بعضهم لبعض تعجباً من حال المنافقين وتبجحاً بما من الله سبحانه وتعالى عليهم من الإخلاص أو يقولونه لليهود، فإن المنافقين حلفوا لهم بالمعاضدة كما حكى الله تعالى عنهم ﴿وَإِن قُوتلتم لننصرنكم ﴾ وجهد الأيمان أغلظها، وهو في الأصل مصدر ونصبه على الحال على تقدير وأقسموا بالله يجهدون جهد أيمانهم، فحذف الفعل وأقيم المصدر مقامه ولذلك ساغ كونها معرفة أو على المصدر لأنه بمعنى أقسموا. ﴿حَيِطَتُ أَعْمَالُهُمْ فَأَصْبَحُوا خَاسِرِينَ ﴾ إما من جملة المقول أو من قول الله سبحانه وتعالى شهادة لهم بحبوط أعمالهم، وفيه معنى التعجب كأنه قيل أحيط أعمالهم فما أخسرهم.

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ مَن يَرْتَذَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ مَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْرِ يُحِيُّهُمْ وَيُحِيُّونَهُۥ أَذِلَةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَوْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱللَّهِ يُوْتِيهِ مَن يَشَالُهُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيدُ ﴿ إِنَّ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلا يَعَالُونَ لَوْمَةَ لَآبِمِ وَاللَّهُ وَلا يَعَالُمُونَ لَوْمَةَ لَآبِهِمْ وَاللَّهُ وَيُعِلِّونُهُ وَاللَّهُ وَلَا يَعْمُونُ وَاللَّهُ وَلَا يَعْلَالًا لَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّ

﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَنْ يَرْتَدَّ مِنْكُمْ عَنْ دِينِهِ قرأه على الأصل نافع وابن عامر وهو كذلك في الإمام، والباقون بالإدغام وهذا من الكائنات التي أخبر الله تعالى عنها قبل وقوعها، وقد ارتد من العرب في أواخر عهد رسول الله على عهد رسول الله على ثلاث فرق: بنو مدلج وكان رئيسهم ذا الحمار الأسود العنسي، تنبأ باليمن واستولى على بلاده ثم قتله فيروز الديلمي ليلة قبض رسول الله على من غدها وأخبر الرسول على في تلك الليلة فسر المسلمون وأتى الخبر في أواخر ربيع الأول. وبنو حنيفة أصحاب مسيلمة تنبأ وكتب إلى رسول الله على محمد رسول الله على أما بعد فإن الأرض نصفها لي ونصفها لك، فأجاب من محمد رسول الله على الله على من معمد رسول الله على الله على الله الله تعالى عنه بعنده والعاقبة للمتقين، فحاربه أبو بكر رضي الله تعالى عنه بجند من المسلمين وقتله وحشى قاتل حمزة. وبنو أسد قوم طليحة بن خويلد تنبأ

فبعث إليه رسول الله ﷺ خالداً فهرب بعد القتال إلى الشام ثم أسلم وحسن إسلامه. وفي عهد أبي بكر رضي الله عنه سبع فزارة قوم عيينة بن حصن، وغطفان قوم فرة بن سلمة القشيري وبنو سليم قوم الفجاءة بن عبد ّيا ليل، وبنو يربوع قوم مالك بن نويرة، وبعض تميم قوم سجاح بنت المنذر المتنبئة زوجة مسيلمة، وكندة قوم الأشعث بن قيس، وبنو بكر بن وائل بالبحرين قوم الحطم بن زيد وكفي الله أمرهم على يده، وفي إمرة عمر بن الخطاب رضي الله تعالى عنه غسان قوم جبلة بن الأيهم تنصر وسار إلى الشام. ﴿فَسَوْفَ يَأْتِي الله بِقَوْم يُجِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ﴾ قيل هم أهل اليمن لما روي (أنه عليه الصلاة والسلام أشار إلى أبي موسى الأشعري وقال: هم قوم هذا). وقيل الفرس لأنه عليه الصلاة والسلام سُئل عنهم فضرب يده على عاتق سلمان وقال: هذا وذووه. وقيل الذين جاهدوا يوم القادسية ألفان من النخع وخمسة آلاف من كندة وبجيله، وثلاثة آلاف من أفناء الناس. والراجع إلى من محذوف تقديره فسوف يأتي الله بقوم مكانهم ومحبة الله تعالى للعباد إرادة الهدى والتوفيق لهم في الدنيا وحسن الثواب في الآخرة، ومحبة العباد له إرادة طاعته والتحرز عن معاصيه. ﴿أَذِلَةٍ عَلَى المُؤْمِنِينَ﴾ عاطفين عليهم متذللين لهم، جمع ذليل لا ذلول فإن جمعه ذلل، واستعماله مع على إما لتضمنه معنى العطف والحنو أو للتنبيه على أنهم مع علو طبقتهم وفضلهم على المؤمنين خاضعون لهم أو للمقابلة. ﴿ أُعِزَّةِ عَلَى الكَافِرِينَ ﴾ شداد متغلبين عليهم من عزه إذا غلبه، وقرىء بالنصب على الحال. ﴿يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ ﴾ صفة أخرى لقوم، أو حال من الضمير في أعزة. ﴿وَلاَ يَخَافُونَ لَوْمَةَ لاَثِمِ ﴾ عطف على يجاهدون بمعنى أنهم الجامعون بين المجاهدة في سبيل الله والتصلب في دينه، أو حال بمعنى أنهم مجاهدون وحالهم خلاف حال المنافقين، فإنهم يخرجون في جيش المسلمين خائفين ملامة أوليائهم من اليهود فلا يعملون شيئاً يلحقهم فيه لوم من جهتهم، واللومة المرة من اللوم وفيها وفي تنكير لاثم مبالغتان. ﴿ذَلِكَ﴾ إشارة إلى ما تقدم من الأوصاف. ﴿فَضْلُ الله يُؤتِيهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾ يمنحه ويوفق له ﴿وَالله وَاسِعٌ ﴾ كثير الفضل. ﴿عَلِيمٌ﴾ بمن هو أهله.

﴿ إِنَّهَا وَلِيْكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُمُ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا الَّذِينَ يُقِيتُونَ الصَّلَوَةَ وَيُؤَتُّونَ الزَّكُوٰةَ وَهُمْ رَكِعُونَ ۞ وَمَن يَتُولَ اللَّهَ وَرَسُولُمُ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْعَلِيْوَنَ ۞﴾.

﴿إِنَّمَا وَلِيْكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا﴾ لما نهى عن موالاة الكفرة ذكر عقيبه من هو حقيق بها، وإنما قال ﴿وليكم الله﴾ وَلم يقل أولياؤكم للتنبيه على أن الولاية لله سبحانه وتعالى على الأصالة ولرسوله على وللمؤمنين على التبع. ﴿اللَّذِينَ يُقيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاة﴾ صفة للذين آمنوا فإنه جرى مجرى الاسم، أو بدل منه ويجوز نصبه ورفعه على المدح. ﴿وَهُمْ رَاكِعُونَ﴾ متخشعون في صلاتهم وزكاتهم، وقيل هو حال مخصوصة بيؤتون، أي يؤتون الزكاة في حال ركوعهم في الصلاة حرصاً على الإحسان ومسارعه إليه، وإنها نزلت في على رضي الله عنه حين سأله سائل وهو راكع في صلاته، فطرح له خاتمه. واستدل بها الشيعة على إمامته زاعمين أن المراد بالولي المتولي للأمور والمستحق للتصرف فيها، والظاهر ما ذكرناه مع أن حمل الجمع على الواحد أيضاً خلاف الظاهر وإن صح أنه نزل فيه فلعله جيء بلفظ الجمع لترغيب الناس في مثل الجمع على الواحد أيضاً خلاف الظاهر وإن صح أنه نزل فيه فلعله جيء بلفظ الجمع لترغيب الناس في مثل فعله فيندرجوا فيه، وعلى هذا يكون دليل على أن الفعل القليل في الصلاة لا يبطلها وأن صدقة التطوع تسمى زكاة.

﴿ وَمَنْ يَتُولُ اللهِ وَرَمُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا﴾ ومن يتخذهم أولياء. ﴿ فَإِنَّ حِزْبَ الله هُمُ الغَالِبُونَ ﴾ أي فإنهم هم الغالبون، ولكن وضع الظاهر موضع المضمر تنبيها على البرهان عليه فكأنه قيل: ومن يتول هؤلاء فهم حزب الله وحزب الله هم الغالبون وتنويها بذكرهم وتعظيماً لشأنهم وتشريفاً لهم بهذا الاسم، وتعريضاً لمن يوالي غير هؤلاء بأنه حزب الشيطان. وأصل الحزب القوم يجتمعون لأمر حَزَّ بِهِمْ.

﴿ يَكَأَيُّنَا اَلَٰذِينَ مَامَنُوا لَا لَنَغِذُوا الَّذِينَ اتَّخَذُوا دِينَكُرَ هُزُوا وَلَعِبًا مِّنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِنَبَ مِن قَبَلِكُر وَالْكُفَارَ أُولِيَاتًا وَاتَّقُوا اللّهَ إِن كُفُهُم تُقْمِنِينَ ﴿ ﴿ ﴾

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَخِذُوا الَّذِينَ اتَّخَذُوا دِينَكُمْ هُزُوا وَلَعِباً مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَالكُفَّارَ وَلِيا اللّهِ الله الله الله الله المسلمين يوادونهما. وقد رتب النهي عن موالاتهم على اتخاذهم دينهم هزوا ولعبا إيماء إلى العلة وتنبيها على أن من هذا شأنه بعيد عن الموالاة جدير بالمعاداة والبغضاء، وفصل المستهزئين بأهل الكتاب والكفار على قراءة من جره وهم أبو عمرو والكسائي ويعقوب، والكفار وإن عم أهل الكتاب يطلق على المشركين خاصة لتضاعف كفرهم، ومن نصبه عطفه على الذين اتخذوا على أن النهي عن موالاة من ليس على الحق رأساً سواء من كان ذا دين تبع فيه الهوى وحرفه عن الصواب كأهل الكتاب ومن لم يكن كالمشركين. ﴿ وَاتَّهُوا الله ﴾ بترك المناهي. ﴿ إِنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ لأن الإيمان حقاً يقتضي ذلك. وقيل إن كنتم مؤمنين بوعده ووعيده.

﴿ وَإِذَا نَادَيْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ ٱلْخَذُوهَا هُزُواً وَلَعِبًا ۚ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْقِلُونَ ۞ .

﴿وَإِذَا نَادَيْتُم إِلَى الصَّلاةِ اتَّخَذُوهَا هُزُواً وَلَعِباً ﴾ أي اتخذوا الصلاة، أو المنادة وفيه دليل على أن الأذان مشروع للصلاة. روي: أن نصرانياً بالمدينة كان إذا سمع المؤذن يقول أشهد أن محمداً رسول الله، قال: أحرق الله الكاذب، فدخل خادمه ذات ليلة بنار وأهله نيام فتطاير شررها في البيت فأحرقه وأهله. ﴿ وَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَ يَعْقِلُون ﴾ فإن السفه يؤدي إلى الجهل بالحق والهزؤ به، والعقل يمنع منه.

﴿ قُلْ يَكَأَهِلَ ٱلْكِنَابِ هَلَ تَنقِمُونَ مِنَّاۤ إِلَآ أَنَّ ءَامَنَّا بِاللَّهِ وَمَاۤ أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَاۤ أُنْزِلَ مِن قَبْلُ وَأَنَّ أَكَثَرَكُمْ فَاسِقُونَ ﴾.

﴿ وَلَى يَا أَهْلَ الكِتَابِ هَلَ تَنْقِمُونَ مِنّا ﴾ هل تنكرون منا وتعيبون، يقال نقم منه كذا إذا أنكره وانتقم إذا كافأه. وقرى وتنقمون ﴾ بفتح القاف وهي لغة. ﴿ إِلا أَنْ آمَنًا بِالله وَمَا أَنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أَنْزِلَ مِنْ قَبْلُ ﴾ الإيمان بالكتب المنزّلة كلها. ﴿ وَأَنَّ أَكْثَرَكُم فَاسِقُونَ ﴾ عطف على ﴿ أَنْ آمنا ﴾ وكأن المستثنى لازم الأمرين وهو المخالفة أي: ما تنكرون منا إلا مخالفتكم حيث دخلنا الإيمان وأنتم خارجون منه، أو كان الأصل واعتقاد أن أكثركم فاسقون فحذف المضاف، أو على ما أي: وما تنقمون منا إلا الإيمان بالله وبما أنزل وبأن أكثركم فاسقون، أو على علة محذوفة والتقدير هل تنقمون منا إلا أن آمنا لقلة إنصافكم وفسقكم، أو نصب بإضمار فعل يدل عليه هل تنقمون أي: ولا تنقمون أن أكثركم فاسقون، أو رفع على الابتداء والخبر محذوف أي: وفسقكم ثابت معلوم عندكم ولكن حب الرياسة والمال يمنعكم عن الإنصاف. والآية خطاب ليهود سألوا وسول الله على عمن يؤمن به فقال: أُؤْمِنُ ﴿ بالله وما أنزل إلينا ﴾ إلى قوله: ﴿ ونحن له مسلمون ﴾ فقالوا حين سمعوا ذكر عيسى: لا نعلم ديناً شراً من دينكم.

﴿ قُلْ هَلْ أُنَيِّتُكُمْ بِشَرِ مِن ذَلِكَ مَثُوبَةً عِندَ اللَّهِ مَن لَّعَنَهُ اللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ ٱلْقَرَدَةَ وَالْحَنَاذِيرَ وَعَبَدَ ٱلطَّاعُوتَ ۚ ٱوْلَيْهِكَ شَرُّ مَكَانًا وَأَضَلُ عَن سَوَآءِ ٱلسَّبِيلِ ﴿ إِنَّكَ ﴾ .

﴿ قُلْ هَلْ أَنْبُتُكُمْ بِشَرِ مِنْ ذَلِكَ ﴾ أي من ذلك المنقوم. ﴿ مَثُويَةً عِنْدَ الله ﴿ جزاء ثابتاً عند الله سبحانه وتعالى، والمثوبة مختصة بالخير كالعقوبة بالشر فوضعت ها هنا موضعها على طريقة قوله:

تسجدينسة بسيسب فسرب وجسيسع

ونصبها على التمييز عن بشر. ﴿ مَنْ لَعَنَهُ الله وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ القِردَة وَالْخَنَازِيرَ ﴾ بدل من بشر على حذف مضاف أي بشر من أهل ذلك من لعنه الله، أو بشر من ذلك دين من لعنه الله، أو خبر محذوف أي هو من لعنه الله وهم اليهود أبعدهم الله من رحمته وسخط عليهم بكفرهم وانهماكهم في المعاصي بعد وضوح الآيات، ومسخ بعضهم قردة وهم أصحاب السبت مسخت شبانهم قردة ومشايخهم خنازير. ﴿ وَعَبَدَ الطّاغُوتَ ﴾ على السبام. وقيل كلا المسخين في أصحاب السبت مسخت شبانهم قردة ومشايخهم خنازير. ﴿ وَعَبَدَ الطّاغُوتَ ﴾ عطف على صلة من وكذا ﴿ عبد الطاغوت ﴾ على البناء للمفعول، ورفع ﴿ الطاغوت ﴾ و ﴿ عبد ﴾ بمعنى صار معبوداً ، فيكون الراجع محذوفاً أي فيهم أو بينهم، ومن قرأ "وعابد الطاغوت » أو ﴿ عبد ﴾ على أنه بمعتى كفطن ويقظ أو عبدة أو ﴿ عبد الطاغوت ﴾ بالجر عطفه على من ، والمراد ﴿ من ﴾ الطاغوت العجل وقيل على الكهنة وكل من أطاعوه في معصية الله تعالى . ﴿ أُولَئِكَ ﴾ أي الملعونون . ﴿ شَرّ مَكاناً ﴾ جعل مكانهم شراً ليكون أبلغ في الدلالة على شرارتهم ، وقيل ﴿ مكاناً ﴾ منصرفاً . ﴿ وَأَضَلُ عَنْ سَوَاءِ السَبِيلِ ﴾ قصد الطريق المتوسط بين غلو النصارى وقدح اليهود ، والمراد من صيغتي التفضيل الزيادة مطلقاً لا بالإضافة إلى المؤمنين في الشرارة والضلالة .

﴿ وَإِذَا جَآءُوكُمْ قَالُواْ ءَامَنَا وَقَد دَّخَلُوا بِٱلْكُفْرِ وَهُمْ قَدْ 'خَرَجُواْ بِدِّ. وَٱللَّهُ أَعْلَوُ بِمَا كَانُواْ يَكْتُنُونَ ۚ ۚ وَأَنَّهُ وَهُمْ قَدْ 'خَرَجُواْ بِدِّ. وَٱللَّهُ أَعْلَوُ بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۚ فَالَّا مِنَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۚ فَالَّا مُعَالُونَ فَا الْإِنْ مِنْ وَٱلْكُنُونُ وَأَكْمِدُونِ وَأَكْمِلُوا الشَّحْتُ لَبِنْسَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۖ فَالْكُاهُ .

﴿وَإِذَا جَاوُكُمْ قَالُوا آمَنًا﴾ نزلت في يهود نافقوا رسول الله ﷺ أو في عامة المنافقين. ﴿وَقَدْ دَخَلُوا بِالْكُفْرِ
وَهُمْ قَدْ خَرَجُوا بِهِ﴾ أي يخرجون من عندك كما دخلوا لم يؤثر فيهم ما سمعوا منك، والجملتان حالان من
فأعل قالوا وبالكفر وبه حالان من فاعلي دخلوا وخرجوا، وقد وإن دخلت لتقريب الماضي من الحال ليصح
أن يقع حالاً أفادت أيضاً لما فيها من التوقع أن أمارة النفاق كانت لائحة عليهم، وكان الرسول ﷺ يظنه
ولذلك قال: ﴿وَاللهُ آعَلَمُ بِمَا كَانُوا يَكْتُمُونَ﴾ أي من الكفر، وفيه وعيد لهم.

﴿وَتَرَى كَثِيراً مِنْهُمْ﴾ أي من اليهود أو من المنافقين. ﴿ يُسَارِعُونَ فِي الإِثْمِ﴾ أي الحرام وقيل الكذب لقوله: ﴿عن قولهم الإِثْمِ﴾ ﴿ وَالْعُدُوانِ ﴾ الظلم، أو مجاوزة الحد في المعاصي. وقيل ﴿ الإِثْمِ ﴾ ما يختص بهم والعدوان ما يتعدى إلى غيرهم. ﴿ وَأَكْلِهِمُ السُّختَ ﴾ أي الحرام خصه بالذكر للمبالغة. ﴿ لَبِغْسَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ لبئس شيئاً عملوه.

﴿ لَوْلَا يَنْهَاهُمُ ٱلرَّبَيْنِيُونَ وَٱلْأَحْبَارُ عَن قَوْلِمِمُ ٱلْإِنْمَ وَٱكْلِهِمُ ٱلسُّحْتُ لَبِشَك مَا كَانُوا يَصْنَعُونَ ۖ ﴿ لَوْلَا يَنْهَاهُمُ ٱلْرَافُولَ عَنْهُونَ ﴾ .

﴿ لَوْلاَ يَنْهَاهُمُ الرَّبَانِيُّونَ وَالأَحْبَارُ عَنْ قَوْلِهِمُ الإِثْمَ وَأَكْلِهِمُ السُّحْتَ ﴾ تحضيض لعلمائهم على النهي عن ذلك فإن لولا إذا دخل على الماضي أفاد التوبيخ وإذا دخل على المستقبل أفاد التحضيض. ﴿ لَبِفْسَ مَا كَانُوا يَضْنَعُونَ ﴾ أبلغ من قوله لبئس ما كانوا يعملون من حيث إن الصنع عمل الإنسان بعد تدرب فيه وتروِّ وتحري إجادة، ولذلك ذم به خواصهم ولأن ترك الحسبة أقبح من مواقعه المعصية، لأن النفس تلتذ بها وتميل إليها ولا كذلك ترك الإنكار عليها فكان جديراً بأبلغ الذم.

﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَغْلُولَةً عُلَتَ آيَدِيهِمْ وَلُمِنُواْ بِمَا قَالُواْ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنِفِقُ كَيْفَ يَشَآءٌ وَلَيَرِيدَكَ كَثِيرًا مِنْهُمْ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِن زَيِّكَ مُلْفَيْنَا وَكُفَرًا وَٱلْقَيْنَا بَيْنَهُمُ ٱلْعَدَاوَةَ وَٱلْبَعْضَلَةَ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِينَاتَةُ كُلَمَا أَوْقَدُواْ نَارًا لِيَحْرَبِ ٱلْمُفْسِدِينَ اللَّهُ وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُفْسِدِينَ اللَّهُ ﴾.

﴿وَقَالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللَّهِ مَغْلُولَةٌ﴾ أي هو ممسك يقتر بالرزق وغل اليد وبسطها مجاز عن البخل والجود ولا قصد فيه إلى إثبات يد وغل وبسط ولذلك يستعمل حيث لا يتصور ذلك كقوله:

جَاد الحِمَى بَسَطَ اليدينِ بِوَابِلِ شَكَرَتْ نَدَاهُ تِلاَعُهُ وَوِهَادُهُ

ونظيره من المجازات المركبة: شابت لمة الليل. وقيل معناه إنه فقير لقوله تعالى: ﴿لقد سمع الله قول الذين قالوا إن الله فقير ونحن أغنياء﴾. ﴿خُلَّتُ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُوا بِمَا قَالُوا﴾ دعاء عليهم بالبخل والنكد أو بالفقر والمسكنة، أو بغل الأيدي حقيقة يغلون أسارى في الدنيا ومسحوبين إلى النار في الآخرة فتكون المطابقة من حيث اللفظ وملاحظة الأصل كقولك: سبني سب الله دابره. ﴿بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ﴾ ثني اليد مبالغة في الرد ونفي البخل عنه تعالى وإثباتاً لغاية الجود، فإن غاية ما يبذله السخي من ماله أن يعطيه بيديه، وتنبيهاً على منح الدنيا والآخرة وعلى ما يعطي للاستدراج وما يعطي للإكرام. ﴿يَنْفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ﴾ تأكيد لذلك أي هو مختار في إنفاقه يوسع تارة ويضيق أخرى على حسب مشيئته ومقتضى حكمته، لا على تعاقب سعة وضيق في ذات يد، ولا يجوز جعله حالاً من الهاء للفصل بينهما بالخبر ولأنها مضاف إليها، ولا من اليدين إذ لا ضمير لهما فيه ولا من ضميرهما لذلك. والآية نزلت في فنحاص بن عازوراء فإنه قال ذلك لما كف الله عن اليهود ما بسط عليهم من السعة بشؤم تكذيبهم محمداً ﷺ وأشرك فيه الآخرون لأنهم رضوا بقوله: ﴿وَلَيَزِيدَنَّ كَثِيراً مِنْهُمْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ طُغْيَاناً وَكُفْراً﴾ أي هم طاغون كافرون ويزدادون طغياناً وكفراً بما يسمعون من القرآن كما يزداد المريض مرضاً من تناول الغذاء الصالح للأصحاء. ﴿وَٱلْقَيْنَا بَيْنَهُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ﴾ فلا تتوافق قلوبهم ولا تتطابق أقوالهم. ﴿كُلِّمَا أَوْقَدُوا نَاراً لِلْحِرْبِ أَطْفَأَهَا اللَّهُ﴾ كلما أرادوا حرب الرَسول ﷺ وإثارة شر عليه ردهم الله سبحانه وتعالى بأن أوقع بيثهم منازعة كف بها عنه شرهم، أو كلما أرادوا حرب أحد غلبوا فإنهم لما خالفوا حكم التوراة سلط الله عليهم بختنصر ثم أفسدوا فسلط عليهم فطرس الرومي، ثم أفسدوا فسلط عليهم المجوس، ثم أفسدوا فسلط عليهم المسلمين، وللحرب صلة أوقدوا أو صفة ناراً. ﴿ وَيَسْعُونَ فِي الأَرْضِ فَسَاداً ﴾ أي للفساد وهو اجتهادهم في الكيد وإثارة الحروب والفتن وهتك المحارم. ﴿ وَاللَّهُ لا يُحِبُّ المُفْسِدِينَ ﴾ فلا يجازيهم إلا شراً.

﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْكِتَابِ ءَامَنُوا وَٱتَّفَوْا لَكَفَّرُنَا عَنَهُمْ سَيِّنَاتِهِمْ وَلَأَنْخَلَنَهُمْ جَنَّاتِ ٱلنَّعِيمِ ﴿ وَلَوَ أَنَّهُمْ أَنَّهُمْ أَفَةً اللَّهُمُ أَفَةً اللَّهِمِ وَلَا أَنْزِلَ إِلَيْهِم مِن رَّبِهِمْ لَأَكُلُوا مِن فَوْقِهِدَ وَمِن غَتِ ٱرْجُلِهِمْ مِنْ مُنْهُمْ أَمَّةً مَنْهُمْ أَمَّةً مَنْهُمْ سَآةً مَا يَعْمَلُونَ ﴿ إِلَيْهِم مِن رَبِهِمْ لَأَكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُمُ سَآةً مَا يَعْمَلُونَ ﴿ إِلَيْهِمْ مِن اللَّهُ مِنْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَعْمَلُونَ ﴿ إِلَيْهِمْ مِن اللَّهُ مِنْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ الْحَالِمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللِهُمُ اللَّهُمُ اللَّ

﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْكِتَابِ آمَنُوا ﴾ بمحمد عَلَيْ وبما جاء به. ﴿ وَاتَّقَوْا ﴾ ما عددنا من معاصيهم ونحوه . ﴿ وَلَأَدْخَلْنَاهُمْ جَنَّاتِ النَّعِيمِ ﴾ وجعلناهم داخلين فيها . وفيه تنبيه على عظم معاصيهم وكثرة ذنوبهم ، وأن الإسلام يجب ما قبله ، وإن جل وأن الكتابي لا يدخل الجنة ما لم يسلم .

﴿وَلَوْ أَنْهُمْ أَقَامُوا التَّوْرَاةَ وَالْإِنْجِيلَ﴾ بإذاعة ما فيهما من نعت محمد عليه الصلاة والسلام والقيام بأحكامها. ﴿وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِمْ مِنْ رَبِّهِمْ ﴾ يعني سائر الكتب المنزلة فإنها من حيث إنهم مكلفون بالإيمان بها كالمنزل إليهم، أو القرآن ﴿لأكلُوا مِنْ فَوْقِهِمْ وَمِنْ تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ ﴾ لوسع عليهم أرزاقهم بأن يفيض عليهم بركات من السماء والأرض، أو يكثر ثمرة الأشجار وغلة الزروع، أو يرزقهم الجنان اليانعة الثمار. فيجتنونها من رأس الشجر ويلتقطون ما تساقط على الأرض بين بذلك أن ما كف عنهم بشؤم كفرهم ومعاصيهم لا لقصور الفيض، ولو أنهم آمنوا وأقاموا ما أمروا به لوسع عليهم وجعل لهم خير الدارين. ﴿مِنْهُمْ أُمَّةٌ مُقْتَصِدَةٌ ﴾

عادلة غير غالية ولا مقصرة، وهم الذين آمنوا بمحمد ﷺ. وقيل مقتصدة متوسطة في عداوته. ﴿وَكَثِيرٌ مِنْهُمُ سَاءَ مَا يَعْمَلُونَ﴾ أي بئس ما يعملونه، وفيه معنى التعجب أي ما أسوأ عملهم وهو المعاندة وتحريف الحق والإعراض عنه والإفراط في العداوة.

﴿ اللَّهُ لَا يَتَأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَّيِكٌ وَإِن لَّمَ تَفْعَلَ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَكُمُ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّامِنُ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْكَيْفِرِينَ ﴿ إِنَّ ﴾ .

﴿ يَا أَيُهَا الرَّسُول بَلْغُ مَا أَنْزِلَ إِلَيكَ مِنْ رَبُكَ ﴾ جميع ما أنزل إليك غير مراقب أحداً ولا خانف مكروها. ﴿ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلُ ﴾ وإن لم تبلغ جميعه كما أمرتك. ﴿ فَمَا بَلْغَتَ رِسَالَتَهُ ﴾ فما أديت شيئاً منها، لأن كتمان بعضها يضيع ما أدي منها كترك بعض أركان الصلاة، فإن غرض الدعوة ينتقض به، أو فكأنك ما بلغت شيئاً منها كقوله: ﴿ فَكَانِما قتل الناس جميعاً ﴾ من حيث أن كتمان البعض والكل سواء في الشفاعة واستجلاب العقاب. وقرأ نافع وابن عامر وأبو بكر ﴿ رسالاته ﴾ بالجمع وكسر التاء. ﴿ وَاللّهُ يَعْصِمُكُ مِنَ النّاسِ ﴾ عدة وضمان من الله سبحانه وتعالى بعصمة روحه ﷺ من تعرض الأعادي وإزاحة لمعاذيره. ﴿ إِنَّ الله لاَ يَهْدِي القَوْمَ الكَافِرْفِنِ ﴾ لا يمكنهم مما يريدون بك. وعن النبي ﷺ: "بعثني الله برسالاته فضقت بها ذرعاً فأوحى الله تعالى إليَّ إن لم تبلغ رسالتي عذبتك وضمن لي العصمة فقويت ». وعن أنس رضي الله تعالى عنه، كان رسول الله ﷺ يحرس حتى نزلت، فأخرج رأسه من قبة أدم فقال: انصرفوا يا أيها الناس فقد عصمني الله من الناس. وظاهر الآية يوجب تبليغ كل ما أنزل ولعل المراد به تبليغ ما يتعلق به مصالح العباد، وقصد بإنزاله إطلاعهم عليه فإن من الأسرار الإلهية ما يحرم افشاؤه.

﴿ قُلْ يَتَأَهَلَ الْكِنْكِ لَسَتُمْ عَلَىٰ شَيْءٍ حَتَّىٰ تُقِيمُواْ التَّوْرَطَةَ وَالْإِنجِيــلَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِن زَيِكُمُّ وَلَيَرِيدَكَ كَثِيرًا مِنْهُم مَّا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِن زَيِكَ مُلغَيْنَا وَكُفْراً فَلَا تَأْسَ عَلَى الْفَوْمِ الْكَفِرِينَ ﴿ إِلَيْكُمْ مِن زَيِكَ مُلغَيْنَا وَكُفْراً فَلَا تَأْسَ عَلَى الْفَوْمِ الْكَفِرِينَ ﴿ إِلَيْكُمْ مِن زَيِكَ مُلغَيْنَا وَكُفْراً فَلَا تَأْسَ عَلَى الْفَوْمِ الْكَفِرِينَ ﴿ إِلَيْكُمْ مِن زَيِكَ مُلغَيْنَا وَكُفْراً فَلَا تَأْسَ عَلَى الْفَوْمِ الْكَفِرِينَ ﴿ إِلَيْكُمْ مِن زَيْكُمْ لَا تُعْرَبُوا اللَّهُ وَالْإِنْهِ لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مِن يَتِكُمُ وَلَيْرِيدَكُ

﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لَسْتُمْ عَلَى شَيْءٍ أَي دين يعتد به ويصح أن يسمى شيئاً لأنه باطل. ﴿حَتَّى تُقِيمُوا التَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيلَ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَيِّكُمْ ﴾ ومن إقامتها الإيمان بمحمد ﷺ والإذعان لحكمه، فإن الكتب الإلهية بأسرها آمرة بالإيمان بمن صدقه والمعجزة ناطقة بوجوب الطاعة له، والمراد إقامة أصولها وما لم ينسخ من فروعها. ﴿وَلَيَزِيدَنَّ كَثِيراً مِنْهُمْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ طُغْيَاناً وَكُفْراً فَلاَ تَأْسَ عَلَى القَوْمِ الكَافِرينَ ﴾ فلا تحزن عليهم لزيادة طغيانهم وكفرهم بما تبلغه إليهم، فإن ضرر ذلك لاحق بهم لا يتخطاهم وفي المؤمنين مندوحة لك عنهم.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالَّذِينَ هَادُواْ وَالصَّنِعُونَ وَالنَّصَلَوَىٰ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَعَمِلَ صَلِيحًا فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَمْزَنُونَ ﴿ ﴾ .

﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالصَّابِئُونَ وَالنَّصَارَى﴾ سبق تفسيره في سورة «البقرة» والصابئون رفع على الابتداء وخبره محذوف والنية به التأخير عما في حيز إن والتقدير: إن الذين آمنوا والذين هادوا والنصارى حكمهم كذا والصابئون كذلك كقوله:

ف إنَّى وَقَدِيْ ازْ بِسَهِ الْسَخَرِيبِ بُ

وقوله:

وَإِلا فَاغِلَمُ وا أَنْسا وَأَنْتُم بُغَاةً مَا بَقينا فِي شِقَاق

أي فاعلموا أنا بغاة وأنتم كذلك، وهو كاعتراض دل به على أنه لما كان الصابئون مع ظهور ضلالهم وميلهم عن الأديان كلها يتاب عليهم إن صح منهم الإيمان والعمل الصالح، كان غيرهم أولى بذلك. ويجوز أن يكون والنصارى معطوفاً عليه ومن آمن خبرهما وخبر إن مقدر دل عليه ما بعده كقوله:

نَسْخُونُ بِهِمَا عِسْنُدُنَا وَأَنْسَتَ بِهَا عِسْنُدَكَ دَاضٍ وَالسَرْأَيُ مُسْخُسَسُكِ فُ

ولا يجوز عطفه على محل إن واسمها فإنه مشروط بالفراغ من الخبر، إذ لو عطف عليه قبله كان الخبر خبر المبتدأ وخبر إن معاً فيجتمع عليه عاملان ولا على الضمير في هادوا لعدم التأكيد والفصل، ولأنه يوجب كون الصابئين هوداً. وقيل إن بمعنى نعم وما بعدها في موضع الرفع بالابتداء. وقيل (الصابئون) منصوب بالفتحة وذلك كما جوز بالياء جوز بالواو. ﴿مَنْ آمَنَ بِالله وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحاً في محل الرفع بالابتداء وخبره. ﴿فَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ مُمْ يَحْزَنُونَ والجملة خبر إن أو خبر المبتدأ كما مر والراجع محذوف، أي: من آمن منهم، أو النصب على البدل من اسم إن وما عطف عليه. وقرىء و «الصابئين» وهو الظاهر و «الصابيون» بقلب الهمزة ياء و «الصابون» بحذفها من صبأ بإبدال الهمزة ألفاً، أو من صبوت لأنهم صبوا إلى اتباع الشهوات ولم يتبعوا شرعاً ولا عقلاً.

﴿ لَقَدَ أَخَذُنَا مِيثَقَ بَنِيَ إِسْرَءِيلَ وَأَرْسَلْنَا إِلَيْهِمْ رُسُلًا كُمُّا جَآءَهُمْ رَسُولًا بِمَا لَا نَهْوَىٰ أَنْهُمُهُمْ فَرِيقًا كَذَبُوا وَفَرِيقًا يَقْتُلُونَ ﴿ ﴾ .

﴿لَقَدْ أَخَذْنَا مِيثَاقَ بَني إِسْرائِيلَ وَأَرْسَلْنَا إِلَيْهِمْ رُسُلا﴾ ليذكروهم وليبينوا لهم أمر دينهم. ﴿كُلَّمَا جَاءَهُمْ رَسُولٌ بِمَا لاَ تَهْوَى أَنْفُسُهُمْ﴾ بما يخالَف هواهم من الشرائع ومشاق التكاليف. ﴿فَرِيقاً كَذَّبُوا وَفَرِيقاً يَقْتُلُونَ﴾ جواب الشرط والجملة صفة رسلاً والراجع محذوف أي رسول منهم. وقيل الجواب محذوف دل عليه ذلك وهو استئناف، وإنما جيء بـ ﴿يقتلون﴾ موضع قتلوا على حكاية الحال الماضية استحضاراً لها واستفظاعاً للقتل وتنبيهاً على أن ذلك من ديدنهم ماضياً ومستقبلاً ومحافظة على رؤوس الآي.

﴿ وَحَسِبُوٓا أَلَا تَكُونَ فِتَنَةٌ فَمَنُوا وَصَنَّوا ثُغَ تَابَ اللَهُ عَلَيْهِمْ ثُمَّ عَنُوا وَصَنُوا كَذِيرٌ مِنْهُمُّ وَاللَّهُ بَعِيدِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ ﴿ ﴿ ﴾ .

﴿وَحَسِبُوا أَنْ لاَ تَكُونَ فِئْنَةً ﴾ أي وحسب بنو إسرائيل أن لا يصيبهم بلاء وعذاب بقتل الأنبياء وتكذيبهم وقرأ أبو عمرو وحمزة والكسائي ويعقوب ﴿لا تكون بالرفع على أَنَّ أن المخففة من الثقيلة، وأصله أنه لا تكون فتنة فخففت أن وحذف ضمير الشأن فصار: أن لا تكون وإدخال فعل الحسبان عليها وهي للتحقيق تنزيل له منزلة العلم لتمكنه في قلربهم، و ﴿أن أو ﴿أن بما في حيزها ساد مسد مفعوليه. ﴿فَعَمُوا عَن اللَّين أو الدلائل والهدى. ﴿وَصَمُوا عن استماع الحق كما فعلوا حين عبدوا العجل. ﴿ثُمَّ تَابَ الله عَلَيْهِم اللَّين أو الدلائل والهدى. ﴿ثُمَّ عَمُوا وَصَمُوا كرة أخرى. وقرىء بالضم فيهما على أن الله تعالى عماهم أي ثم ما بالعمى والصمم، وهو قليل واللغة الفاشية أعمى وأصم. ﴿كَثِيرٌ مِنْهُم ﴾ بدل من الضمير، أو فاعل والواو علامة الجمع كقولهم: أكلوني البراغيث، أو خبر مبتدأ محذوف أي العمى والصم كثير منهم. وقيل مبتدأ والجملة قبله خبره وهو ضعيف لأن تقديم الخبر في مثله ممتنع. ﴿وَالله بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ ﴾ فيجازيهم على وفق أعمالهم.

 ﴿لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ الله هُوَ الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ وَقَالَ الْمَسِيحُ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اعْبُدُوا الله رَبِي وَرَبَّكُمْ أَي إِنِي عبد مربوب مثلكم فاعبدوا خالقي وخالقكم. ﴿إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكَ بِالله اَي في عبادته أو فيما يختص به من الصفات والأفعال. ﴿فَقَدْ حَرَّمَ الله عَلَيْهِ الْجَنَّةَ ﴾ يمنع من دخولها كما يمنع المحرم عليه من المحرم فإنها دار الموحدين. ﴿وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارٍ ﴾ أي وما لهم أحد ينصرهم من الموحدين. ﴿وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارٍ ﴾ أي وما لهم أحد ينصرهم من النار، فوضع الظاهر موضع المضمر تسجيلاً على أنهم ظلموا بالإشراك وعدلوا عن طريق الحق، وهو يحتمل أن يكون من تمام كلام عيسى عليه الصلاة والسلام وأن يكون من كلام الله تعالى نبه به على أنهم قالوا ذلك تعظيماً لعيسى عليه وهو معاديهم بذلك ومخاصمهم فيه فما ظنك بغيره.

﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ الله ثالِثُ ثَلاَثَةٍ ﴾ أي أحد ثلاثة، وهو حكاية عما قاله النسطورية والملكانية منهم القائلون بالأقانيم الثلاثة وما سبق قول اليعقوبية القائلين بالاتحاد. ﴿ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلاَّ إِلٰهٌ وَاحِدٌ ﴾ وما في الوجود ذات واجب مستحق للعبادة من حيث إنه مبدىء جميع الموجودات إلا إله واحد، موصوف بالوحدانية متعال عن قبول الشركة ومن مزيدة للاستغراق. ﴿ وَإِنْ لَمْ يَنْتَهُوا عَمَّا يَقُولُونَ ﴾ ولم يوحدوا. ﴿ لَيَمَسَّنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِن النصارى، وضعه موضع مِنْهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ أي ليمسن الذين بقوا منهم على الكفر، أو ليمسن الذين كفروا من النصارى، وضعه موضع ليمسنهم تكريراً للشهادة على كفرهم وتنبيها على أن العذاب على من دام على الكفر ولم ينقلع عنه فلذلك عقبه بقوله:

﴿أَفَلاَ يَتُويُونَ إِلَى الله وَيَسْتَغْفِرُونَهُ﴾ أي أفلا يتوبون بالانتهاء عن تلك العقائد والأقوال الزائغة ويستغفرونه بالتوحيد والتنزيه عن الاتحاد والحلول بعد هذا التقرير والتهديد. ﴿وَالله غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ يغفر لهم ويمنحهم من فضله إن تابوا. وفي هذا الاستفهام تعجيب من إصرارهم.

﴿ مَا الْمَسِيحُ اَبْثُ مَرْيَهُ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْسِادِ الرَّسُلُ وَأَمْتُمُ صِدِيقَتُ كَانَا يَأْكُلَانِ الطَّعَكَامُّ انْظُرْ كَيْفَ نُبَيِّثُ لَهُمُ الْآيَنَتِ ثُمَّ انْظُرْ أَنَّ يُؤْفِكُونَ ۞ ﴿

﴿ مَا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرَّسُلُ ﴾ أي ما هو إلا رسول كالرسل قبله خصه الله سبحانه وتعالى بالآيات كما خصهم بها، فإن إحياء الموتى على يده فقد أحيا العصا وجعلها حية تسعى على يد موسى عليه السلام وهو أعجب، وإن خلقه من غير أب فقد خلق آدم من غير أب وأم وهو أغرب. ﴿ وَأُمُّهُ صِدْيَقَةٌ ﴾ كسائر النساء اللاتي يلازمن الصدق، أو يصدقن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام. ﴿ كَانَا يَأْكُلانِ الطّعَامَ ﴾ ويفتقران إليه افتقار الحيوانات، بين أولا أقصى ما لهما من الكمال ودل على أنه لا يوجب لهما ألوهية لأن كثيراً من الناس يشاركهما في مثله، ثم نبه على نقصهما وذكر ما ينافي الربوبية ويقتضي أن يكونا من عداد المركبات الكائنة الفاسدة، ثم عجب لمن يدعي الربوبية لهما مع أمثال هذه الأدلة الظاهرة فقال: ﴿ وَانْظُر كَيْفَ نُبِيْنُ لَهُمُ الآيَاتِ مُمَّ انْظُر أَنِّى يُؤْفَكُونَ ﴾ كيف يصرفون عن استماع الحق وتأمله وثم لتفاوت ما بين العجبين أي إن بياننا للآيات عجب وإعراضهم عنها أعجب.

﴿ قُلْ أَنْفَهُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلَا نَفْعَا ۚ وَٱللَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ أَنَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالَا مَالاً مَالاً يَمْلِكُ لَكُمْ ضَراً وَلاَ نَفْعَا ﴾ يعني عيسى عليه الصلاة والسلام، وهو وإن

ملك ذلك بتمليك الله سبحانه وتعالى إياه لا يملكه من ذاته ولا يملك مثل ما يضر الله تعالى به من البلايا والمصائب، وما ينفع به من الصحة والسعة وإنما قال ما نظراً إلى ما هو عليه في ذاته توطئة لنفي القدرة عنه رأساً، وتنبيها على أنه من هذا الجنس ومن كان له حقيقة تقبل المجانسة والمشاركة فبمعزل عن الألوهية، وإنما قدم الضر لأن التحرز عنه أهم من تحري النفع. ﴿وَاللَّهُ هُوَ السَّمِيعُ العَلِيمُ ﴾ بالأقوال والعقائد فيجازي عليها إن خيراً فخير وإن شراً فشر.

﴿ قُلْ يَتَأَهْلَ الْكِتَابِ لَا تَغْلُواْ فِي دِينِكُمْ غَيْرَ الْحَقِّ وَلَا تَشَيِّعُوَا أَهْوَآءَ قَوْمِ قَدْ ضَكُلُواْ مِن قَبْـلُ وَأَضَكُلُواْ كَيْنِيْرًا وَضَكُلُواْ عَن سَوَلِهِ النَّكِيدِلِ ﴿ ﴾ .

﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لاَ تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ غَيْرَ الْحَقِّ ﴾ أي غلواً باطلاً فترفعوا عيسى عليه الصلاة والسلام إلى أن تدعوا له الألوهية، أو تضعوه فتزعموا أنه لغير رشدة. وقيل الخطاب للنصارى خاصة. ﴿ وَلاَ تَتَبِعُوا أَهْوَاءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلُوا مِنْ قَبْلُ ﴾ يعني أسلافهم وأئمتهم الذين قد ضلوا قبل مبعث محمد على في شريعتهم. ﴿ وَأَضَلُوا عَنْ سَواءِ السَبِيلِ ﴾ عن قصد السبيل الذي هو الإسلام بعد مبعثه على بدعهم وضلالهم. ﴿ وَضَلُوا عَنْ سَواءِ السَبِيلِ ﴾ عن قصد السبيل الذي هو الإسلام بعد مبعثه على المعقل والثاني إشارة إلى ضلالهم عن مقتضى العقل والثاني إشارة إلى ضلالهم عما جاء به الشرع.

﴿ لُمِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ بَخِت إِسْرَتِهِ بِلَ عَلَى لِسَكَانِ دَاوُرَدَ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْبَيَدً ذَالِكَ بِمَا عَصَواْ وَكُونَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

﴿لُعِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ بَنِي إِسرَائِيلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُدَ وعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ ﴾ أي لعنهم الله في الزبور والإنجيل على لسانهما. وقيل إن أهل أيلة لما اعتدوا في السبت لعنهم الله تعالى على لسان داود فمسخهم الله تعالى قردة، وأصحاب المائدة لما كفروا دعا عليهم عيسى عليه السلام ولعنهم فأصبحوا خنازير وكانوا خمسة آلاف رجل. ﴿ ذَلِكَ بِمَا عَصُوا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ ﴾ أي ذلك اللعن الشنيع المقتضي للمسخ بسبب عصيانهم واعتدائهم ما حرم عليهم.

﴿كَانُوا لاَ يَتَنَاهُونَ عَنْ مُنْكَرٍ فَعَلُوهُ أَي لا ينهى بعضهم بعضاً عن معاودة منكر فعلوه، أو عن مثل منكر فعلوه، أو عن عنه أو عن منكر أرادوا فعله وتهيؤوا له، أو لا ينتهون عنه من قولهم تناهى عن الأمر وانتهى عنه إذا امتنع. ﴿لَيِثْسَ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ تعجيب من سوء فعلهم مؤكد بالقسم.

﴿ تَكَرَىٰ كَيْمِيْكَا مِنْهُمْ يَتَوَلَّوْتَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لِبِثْسَ مَا قَدَّمَتَ لَهُمُّ أَنفُسُهُمْ أَن سَخِطَ اللَّهُ عَلِيَهِمْ وَفِى الْمَكَابِ هُمْ خَلِدُونَ (﴿ وَلَوْ كَانُواْ يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالنَّهِيِ وَمَا أُنزِكَ إلَيْهِ مَا اَتَّخَذُوهُمْ أَوْلِيَاتَةً وَلَكِنَّ كَيْمِنَا مِنْهُمْ فَنسِفُونَ ﴿ ﴾.

﴿ تَرَى كَثيراً مِنْهُمْ ﴾ من أهل الكتاب. ﴿ يَتَوَلَّونَ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ يوالون المشركين بغضاً لرسول الله ﷺ والمؤمنين. ﴿ لبنس ما قدمت لهم أنفسهم ﴾ أي لبنس شيئاً قدموه ليردوا عليه يوم القيامة ﴿ أَن سَخِطَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلِمؤنِّكِ هُو المخصوص بالذم، والمعنى موجب سخط الله والخلود في العذاب، أو علة الذم والمخصوص محذوف أي لبنس شيئاً ذلك لأنه كسبهم السخط والخلود.

﴿ وَلَوْ كَاتُوا يُؤْمِنُونَ بِاللهُ وَالنَّبِي ﴾ يعني نبيهم وإن كانت الآية في المنافقين فالمراد نبينا عليه السلام. ﴿ وَمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مَا اتَّخَذُوهُمْ أَوْلِيَاءَ ﴾ إذ الإيمان يمنع ذلك. ﴿ وَلَكِنَّ كَثِيراً مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ خارجون عن دينهم أو متمردون في نفاقهم.

﴿ لَهُ لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَذَوَةً لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ الْيَهُودَ وَالَّذِينَ أَشَرَكُواً وَلَتَجِدَنَّ أَقَرَبَهُم مَّوَدَّةً لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّا نَصَرَرَئَّ ذَلِكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ فِشِيسِينَ وَرُقْبَانَا وَانَّهُمْ لَا يَسْتَكْبُرُونَ ﴾

﴿لَتَجِدَنَّ أَشَدُّ النَّاسِ عَدَاوَةٌ لِلَّذِينَ آمَنُوا الْيَهُودَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا﴾ لشدة شكيمتهم وتضاعف كفرهم وانهماكهم في اتباع الهوى، وركونهم إلى التقليد وبعدهم عن التحقيق، وتمرنهم على تكذيب الأنبياء ومعاداتهم. ﴿وَلَتَجِدُنُّ أَقْرِبَهُمْ مَوَدَّةٌ لِلَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَارَى﴾ للين جانبهم ورقة قلوبهم وقلة حرصهم على الدنيا وكثرة اهتمامهم بالعلم والعمل وإليه أشار بقوله: ﴿ذَلِكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ قِسِّيسِينَ وَرُهْبَاناً وَأَنْهُمْ لاَ يَسْتَكْبِرُونَ ﴾ عن قبول الحق إذا فهموه، أو يتواضعون ولا يتكبرون كاليهود. وفيه دليل على أن التواضع والإقبال على العلم والعمل والإعراض عن الشهوات محمود وإن كانت من كافر.

﴿ وَإِذَا سَمِعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَى ٱلرَّسُولِ تَرَىٰ آغَيْنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ ٱلدَّمْعِ مِمَّا عَرَهُواْ مِنَ ٱلْحَقِّ يَقُولُونَ رَبَّنَا مَامَنَا فَاكْثَبْنَا مَعَ ٱلشَّلِهِدِينَ ﴿ لَيْكَ﴾ .

﴿وَإِذَا سَمِعُوا مَا أَنْزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى أَحْيَنَهُمْ تفيضُ مِنَ الدَّمْعِ ﴾ عطف على ﴿لا يستكبرون ﴾ وهو بيان لرقة قلوبهم وشدة خشيتهم ومسارعتهم إلى قبول الحق وعدم تأبيهم عنه، والفيض انصباب عن امتلاء، فوضع موضع الامتلاء للمبالغة، أو جعلت أعينهم من فرط البكاء كأنها تفيض بأنفسها. ﴿مِمَّا عَرَفُوا مِنَ الحَقّ ﴾ من الأولى للابتداء والثانية لتبيين ما عرفوا، أو للتبعيض بأنه بعض الحق. والمعنى أنهم عرفوا بعض الحق فأبكاهم فكيف إذا عرفوا كله. ﴿يَقُولُونَ رَبَّنَا آمَنًا ﴾ بذلك أو بمحمد. ﴿فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَّاهِلِينَ ﴾، من الذين شهدوا بأنه حق، أو بنبوته، أو من أمته الذين هم شهداء على الأمم يوم القيامة.

﴿ وَمَا لَنَا لَا نُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَمَا جَآءَنَا مِنَ ٱلْحَقِّ وَنَطْمَعُ أَن يُدْخِلَنَا رَبُّنَا مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ ۖ ﴾ .

﴿وَمَا لَنَا لاَ نُوْمِنُ بِاللهُ وَمَا جَاءَنَا مِنَ الْحَقِّ وَنَطْمَعُ أَنْ يُلْخِلْنَا رَبُّنَا مَعَ القَوْمِ الصَّالِحِينَ ﴾ استفهام إنكار واستبعاد لانتفاء الإيمان مع قيام الداعي وهو الطمع في الانخراط مع الصالحين، والدخول في مداخلهم أو جواب سائل قال لم آمنتم؟ و ﴿لا نؤمن ﴾ حال من الضمير والعامل ما في اللام من معنى الفعل، أي أي شيء حصل لنا غير مؤمنين بالله، أي بوحدانيته فإنهم كانوا مثلثين. أو بكتابه ورسوله فإن الإيمان بهما إيمان به حقيقة وذكره توطئة وتعظيماً، ونطمع عطف على نؤمن أو خبر محذوف، والواو للحال أي ونحن نظمع والعامل فيها عامل الأولى مقيداً بها أو نؤمن.

﴿ فَأَثْبَهُمُ اللَّهُ بِمَا قَالُواْ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا ۚ وَذَلِكَ جَزَآهُ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَبُواْ بِتَاكِيْتِنَا أُوْلَيْهِكَ أَصْعَابُ لَلْمَحِيدِ ۞﴾.

﴿ فَأَنْابَهُم الله بِمَا قَالُوا ﴾ أي عن اعتقاد من قولك هذا قول فلان أي معتقده. ﴿ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِها الأَنْهَارُ خَالِدِيْنَ فِيهَا وَذَلِكَ جَزَاءُ المُحْسِنينَ ﴾ الذين أحسنوا النظر والعمل، أو الذين اعتادوا الإحسان في الأمور. والآيات الأربع روي (أنها نزلت في النجاشي وأصحابه بعث إليه الرسول على بكتابه فقرأه، ثم دعا جعفر بن أبي طالب والمهاجرين معه وأحضر الرهبان والقسيسين، فأمر جعفراً أن يقرأ عليهم القرآن فقرأ سورة مريم فبكوا وآمنوا بالقرآن) وقيل نزلت في ثلاثين أو سبعين رجلاً من قومه وفدوا على رسول الله عليه فقرأ عليهم سورة يس فبكوا وآمنوا.

﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا أُولِئِكَ أَصْحابُ الجَحِيم ﴾ عطف التكذيب بآيات الله على الكفر، وهو ضرب منه لأن القصد إلى بيان حال المكذبين وذكرهم في معرض المصدقين بها جمعاً بين الترغيب والترهيب.

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا لَا شُحَرِّمُوا طَيِّبَتِ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكُمْ وَلَا تَعْـنَدُوَأَ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ۗ ۗ ۗ ۗ ۗ وَكُلُوا مِنَا رَزَقَكُمُ اللَّهُ حَلَلًا طَيِّبَأً وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِيّ أَنشُم يدِ. مُؤْمِنُونَ ۖ ۚ ۚ ۞

﴿ يَا أَيُهَا اللّٰهِ مِنْ اَمْتُوا لا تُحَرّمُوا طَيْبَاتِ مَا أَحَلُ اللهُ لَكُمْ ﴾ أي ما طاب ولذ منه كأنه لما تضمن ما قبله مدح النصارى على ترهبهم والحث على كسر النفس ورفض الشهوات عقبه النهي عن الإفراط في ذلك والاعتداء عما حد الله سبحانه وتعالى بجعل الحلال حراماً فقال: ﴿ وَلا تَعْتَدُوا إِنّ الله لا يُحبُّ المُعْتَدِينَ ﴾ ويجوز أن يراد به ولا تعتدوا حدود ما أحل الله لكم إلى ما حرم عليكم، فتكون الآية ناهية عن تحريم ما أحل وتحليل ما حرم داعية إلى القصد بينهما. روي (أن رسول الله على وصف القيامة لأصحابه يوماً وبالغ في إنذارهم، فرقوا واجتمعوا في بيت عثمان بن مظعون واتفقوا على أن لا يزالوا صائمين قائمين، وأن لا يناموا على الفرش ولا يأكلوا اللحم والودك، ولا يقربوا النساء والطيب، ويرفضوا الدنيا ويلبسوا المسوح، ويسيحوا في الأرض، ويجبوا مذاكيرهم. فبلغ ذلك رسول الله على فقال لهم: إني لم أومر بذلك إن لأنفسكم عليكم حقاً فصوموا وأفطروا، وقوموا وناموا، فإني أقوم وأنام وأصوم وأفطر، وآكل اللحم والدسم، وآتي النساء فمن رغب عن صنتي فليس مني) فنزلت.

﴿وَكُلُوا مِمّا رَزَقَكُمُ اللهُ حَلالاً طَيِّباً﴾ أي كلوا ما حل لكم وطاب مما رزقكم الله، فيكون حلالاً مفعول كلوا ومما حال منه تقدمت عليه لأنه نكرة، ويجوز أن تكون من ابتدائية متعلقة بكلوا، ويجوز أن تكون مفعولاً وحلالاً حال من الموصول، أو العائد المحذوف، أو صفة لمصدر محذوف وعلى الوجوه لو لم يقع الرزق على الحرام لم يكن لذكر الحلال فائدة زائدة. ﴿وَاتَّقُوا اللهُ الَّذِي أَنْتُمْ بِهِ مُؤْمِئُونَ﴾.

﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ اللّهُ بِاللّغُو فِي أَيْمَانِكُمْ وَلَكِن بُؤَاخِذُكُم بِمَا عَقَدَّتُمُ الْأَيْمَانُ فَكَفَّارَتُهُ إِلْمَامُ عَشَرَةِ مَسَكِينَ مِنَ أَوْسَطِ مَا تُطْمِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَو كِسُوتُهُمْ أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَةٌ فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيبَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ ذَالِكَ كَفَرَةُ أَيْمَانِكُمْ إِذَا حَلَفَتُمْ وَأَحْفَظُواْ أَيْمَانَكُمْ كَذَالِكَ بُبَيِنُ اللّهُ لَكُمْ ءَابَنِهِ لَمَلَكُمْ مَشَكُرُونَ اللّهِ ﴾.

﴿لاَ يُوَاخِذُكُم الله بِاللّغو فِي أَيْمَانِكُم ﴾ هو ما يبدو من المرء بلا قصد كقول الرجل: لا والله وبلى والله واليه ذهب البو واليه ذهب الشافعي رضي الله تعالى عنه، وقيل الحلف على ما يظن أنه كذلك ولم يكن، وإليه ذهب أبو حنيفة رحمه الله تعالى وفي أيمانكم صلة يؤاخذكم أو اللغو لأنه مصدر أو حال منه. ﴿وَلَكِنْ يُوَاخِذُكُمْ بِمَا عَقَدْتُمُ الأَيْمَانَ ﴾ بما وثقتم الأيمان عليه بالقصد والنية، والمعنى ولكن يؤاخذكم بما عقدتم إذا حنثتم أو بنكث ما عقدتم فحذف للعلم به. وقرأ حمزة والكسائي وابن عياش عن عاصم ﴿عقدتم ﴾ بالتخفيف، وابن عامر برواية ابن ذكوان «عاقدتم» وهو من فاعل بمعنى فعل. ﴿فَكَفَّارَتُهُ فَكفارة نكثه أي الفعلة التي تذهب إثمه وتستره، واستدل بظاهره على جواز التكفير بالمال قبل الحنث وهو عندنا خلافاً للحنفية لقوله عليه الصلاة والسلام «من حلف على يمين ورأي غيرها خيراً منها فليكفر عن يمينه وليأت الذي هو خير». ﴿إِطْعَامُ عَشَرَةٍ صَاكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ ﴾ من أقصده في النوع أو القدر، وهو مد لكل مسكين عندنا ونصف صاع عند الحنفية، وما محله النصب لأنه صفة مفعول محذوف تقديره: أن تطعموا عشرة مساكين طعاماً من أوسط ما تطعمون، أو الرفع على البدل من إطعام، وأهلون كأرضون. وقرىء «أهاليكم» بسكون الياء على لغة أوسط ما تطعمون، أو الرفع على البدل من إطعام، وأهلون كأرضون. وقرىء «أهاليكم» بسكون الياء على لغة من يسكنها في الأحوال الثلاث كالألف، وهو جمع أهل كالليالي في جمع ليل والأراضي في جمع أرض.

وقيل هو جمع أهلاة. ﴿أَوْ كِسُوتُهُمْ عطف على إطعام أو من أوسط إن جعل بدلاً وهو ثوب يغطي العورة. وقيل ثوب جامع قميص أو رداء أو إزار. وقرىء بضم الكاف وهو لغة كقدوة في قدوة وكأسوتهم بمعنى أو كمثل ما تطعمون أهليكم إسرافاً كان أو تقتيراً تواسون بينهم وبينهم إن لم تطعموهم الأوسط، والكاف في محل الرفع وتقديره: أو إطعامهم كأسوتهم. ﴿أَوْ تَحْرِيرُ رَقَيْهِ ﴾ أو إعتاق إنسان، وشرط الشافعي رضي الله تعالى عنه في الإيمان قياساً على كفارة القتل، ومعنى أو إيجاب إحدى الخصال الثلاث مطلقاً وتخيير المكلف في التعيين. ﴿فَمَنْ لَمْ يَجِدُ ﴾ أي واحداً منها. ﴿فَصِيامُ مُلاَثة أَيّام ﴾ فكفارته صيام ثلاثة أيام، وشرط فيه أبو حنيفة رضي الله تعالى عنه التنابع لأنه قرىء "ثلاثة أيام متتابعات »، والشواذ ليست بحجة عندنا إذا لم تثبت كتاباً ولم ترو سنة. ﴿فَلَكُ أَي المذكور. ﴿كَفَّارَةُ أَيْمَانِكُمْ إِذَا حَلْفَتُمْ ﴾ وحننتم. ﴿وَاحْفَظُوا أَيمَانَكُمْ ﴾ بأن تضوا بها ولا تبذلوها لكل أمر، أو بأن تبروا فيها ما استطعتم ولم يفت بها خير، أو بأن تكفروها إذا حنثتم. ﴿فَكَذَلِكَ ﴾ أي مثل ذلك البيان. ﴿يَبَيّنُ الله لَكُمْ آيَاتِه ﴾ أعلام شرائعه. ﴿لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ نعمة التعليم أو نعمة الواجب شكرها فإن مثل هذا التبيين يسهل لكم المخرج منه.

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّمَا ٱلْخَنْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنْصَابُ وَٱلْأَرْلَامُ رِجْسُ مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَانِ فَأَجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ ثُقْلِحُونَ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّمَا ٱلْخَنْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنْصَابُ وَٱلْأَرْلَامُ رِجْسُ مِن

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ ﴾ أي الأصنام التي نصبت للعبادة. ﴿ وَالْأَزَلاَمُ ﴾ سبق تفسيرها في أول السورة. ﴿ رِجْسٌ ﴾ قذر تعاف عنه العقول، وأفرده لأنه خبر للخمر، وخبر المعطوفات محذوف أو لمضاف محذوف كأنه قال: إنما تعاطي الخمر والميسر. ﴿ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ ﴾ لأنه مسبب عن تسويله وتزيينه. ﴿ فَاجْتَنِبُوهُ ﴾ الضمير للرجس أو لما ذكر أو للتعاطي. ﴿ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ لكي تفلحوا بالاجتناب عنه.

واعلم أنه سبحانه وتعالى أكد تحريم الخمر والميسر في هذه الآية، بأن صدر الجملة بـ ﴿إِنَّما﴾ وقرنهما بالأنصاب والأزلام، وسماهما رجساً، وجعلهما من عمل الشيطان تنبيها على أن الاشتغال بهما شرّ بحت أو غالب، وأمر بالاجتناب عن عينهما وجعله سبباً يرجى منه الفلاح، ثم قرر ذلك بأن بين ما فيهما من المفاسد الدنيوية والدينية المقتضية للتحريم فقال تعالى:

﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَوَةَ وَالْبَغْضَآةِ فِي الْخَبْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَن ذِكْرِ اللَّهِ وَعَنِ الصَّلَوَةُ فَا اللَّهُ الْمُبِينُ الصَّلَوَةُ فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُوا النَّه وَاَطِيعُوا الرَّسُولَ وَاحْذَرُوا فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُوا انْسَاعَ عَلَى رَسُولِنَا الْبَلَغُ الْمُبِينُ الْمُبِينُ الْمُبِينُ الْمُبِينُ الْمُبِينُ الْمُبِينُ الْمُبِينُ الْمُبِينُ الْمُبِينُ اللَّهُ اللّ

﴿إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ فِي الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللّهِ وَعَنِ الصّلاةِ ﴾ وإنما خصهما بإعادة الذكر وشرح ما فيهما من الوبال تنبيها على أنهما المقصود بالبيان، وذكر الأنصاب والأزلام للدلالة على أنهما مثلهما في الحرمة والشرارة لقوله عليه الصلاة والسلام «شارب الخمر كعابد الوثن». وخص الصلاة من الذكر بالإفراد للتعظيم، والإشعار بأن الصاد عنها كالصاد عن الإيمان من حيث إنها عماده والفارق بينه وبين الكفر، ثم أعاد الحث على الانتهاء بصيغة الاستفهام مرتباً على ما تقدم من أنواع الصوارف فقال: ﴿فَهَلُ أَنْتُمْ مُنْتَهُونَ ﴾ إيذاناً بأن الأمر في المنع والتحذير بلغ الغاية وأن الأعذار قد انقطعت.

﴿ وَأَطِيعُوا اللهِ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ ﴾ فيما أمرا به. ﴿ وَاحْذَرُوا ﴾ ما نهيا عنه أو مخالفتهما. ﴿ فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ

فَاعْلَمُوا أَنَّمَا عَلَى رَسُولِنا البَلاغُ المُبِينُ ﴾ أي فاعلموا أنكم لم تضروا الرسول على بتوليكم، فإنما عليه البلاغ وقد أدى، وإنما ضررتم به أنفسكم.

﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلطَّلِحَتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَمِمُوٓاْ إِذَا مَا ٱتَّقَواْ وَمَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلطَّلِحَتِ ثُمَّ ٱتَّقَواْ وَمَامَنُواْ ثُمَّ ٱتَّقَواْ وَأَحْسَنُواً وَاللَّهُ يُمِتُ ٱلْمُصِينِينَ ﴿ إِنَّهِ ﴾ .

وَلَيْسَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوا﴾ مما لم يحرم عليهم لقوله: ﴿ إِذَا مَا اتَّقُوا وَ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ أي اتقوا المحرم وثبتوا على الإيمان والأعمال الصالحة. ﴿ وَأَحْسَنُوا ﴾ ما حرم عليهم بعد كالمخمر. ﴿ وَآمَنُوا ﴾ بتحريمه. ﴿ وَأَحْسَنُوا ﴾ وتحروا المعملة واشتغلوا بها. روي (أنه لما نزل تحريم الخمر قالت الصحابة رضي الله تعالى عنهم: يا رسول الله فكيف بإخواننا الذين ماتوا وهم يشربون الخمر ويأكلون الميسر) فنزلت. ويحتمل أن يكون هذا التكرير باعتبار الأوقات الثلاثة، أو باعتبار الحالات الثلاث استعمال الإنسان التقوى والإيمان بينه وبين نفسه وبين الناس وبينه وبين الله تعالى، ولذلك بدل الإيمان بالإحسان في الكرة الثالثة إشارة إلى ما قاله عليه الصلاة والسلام في تفسيره، أو باعتبار المراتب الثلاث المبدأ والوسط والمنتهى، أو باعتبار ما يتقي فإنه ينبغي أن يترك المحرمات توقياً من العقاب والشبهات تحرزاً عن الوقوع في الحرام، وبعض المباحات تحفظاً للنفس عن الخسة وتهذيباً لها عن دنس الطبيعة. ﴿ وَالله يُحِبُّ المُحْسِنِينَ ﴾ فلا يؤاخذهم بشيء، وفيه أن من فعل ذلك عن الخسة وتهذيباً لها عن دنس الطبيعة. ﴿ وَالله يُحِبُّ المُحْسِنِينَ ﴾ فلا يؤاخذهم بشيء، وفيه أن من فعل ذلك صار محسناً ومن صار محسناً صار لله محبوباً.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَيَبْلُونَكُمُ اللَّهُ بِثَىٰءِ مِنَ ٱلصَّيْدِ تَنَالُهُۥ آيْدِيكُمْ وَرِمَاحُكُمْ لِيَعْلَمَ اللَّهُ مَن يَخَافُهُ بِٱلْغَيْبِ فَمَنِ ٱعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَالِكَ فِلَهُ عَذَابُ ٱلِيمُ ۖ ﴿ إِنَّ اللَّهِ مِنْ الصَّيْدِ تَنَالُهُۥ آيْدِيكُمْ وَرِمَاحُكُمْ لِيَعْلَمَ اللَّهُ مَن يَخَافُهُ بِٱلْغَيْبِ فَمَنِ

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَيَبْلُونَكُمُ الله بِشَيءٍ مِنَ الصَّيْدِ تَنَالُهُ أَيْدِيكُمْ وَرِمَاحُكُمْ نزلت في عام الحديبية ابتلاهم الله سبحانه وتعالى بالصيد، وكانت الوحوش تغشاهم في رحالهم بحيث يتمكنون من صيدها أخذاً بأيديهم وطعناً برماحهم وهم محرمون، والتقليل والتحقير في بشيء للتنبيه على أنه ليس من العظائم التي تدحض الأقدام كالابتلاء ببذل الأنفس والأموال، فمن لم يثبت عنده كيف يثبت عند ما هو أشد منه. ﴿ لِيَعْلَمُ اللهُ مَن يَخَافُهُ بِالغَيْبِ ﴾ ليتيمز الخائف من عقابه وهو غائب منتظر لقوة إيمانه ممن لا يخافه لضعف قلبه وقلة إيمانه، فذكر العلم وأراد وقوع المعلوم وظهوره أو تعلق العلم. ﴿ وَمَن اعتدى بعد ذلك ﴾ بعد ذلك الابتلاء بالصيد. ﴿ فَمَن اعتدى بعد ذلك ولا يراعي حكم الله فيه فكيف به فيما تكون النفس أميل إليه وأحرص عليه.

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَقْنُلُوا ٱلصَّيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمٌ وَمَن قَلْلَهُ مِنكُم مُتَعَيِّدًا فَجَزَآءٌ مِثْلُ مَا قَنَلُ مِنَ ٱلنَّعَدِ يَعْكُمُ بِهِدِ ذَوَا عَدْلِ مِنكُمْ هَذَيًا بَلِغَ ٱلْكَمْبَةِ أَوْ كَفَنَرَةٌ طَعَامُ مَسَكِكِينَ أَوْ عَدْلُ ذَلِكَ صِيَامًا لِيَذُوقَ وَبَالَ أَمْرُوهِ عَفَا ٱللَّهُ عَلَى مَسَكِكِينَ أَوْ عَذَلُ ذَلِكَ صِيَامًا لِيَذُوقَ وَبَالَ أَمْرُوهُ عَفَا ٱللَّهُ عَنَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَزِيزٌ ذُو ٱلنِّقَامِ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَزِيزٌ ذُو ٱلنِّقَامِ ﴿ فَاللَّهُ عَزِيزٌ ذُو ٱلنِّقَامِ ﴿ فَاللَّهُ عَزِيزٌ ذُو ٱلنِّقَامِ فَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ مَا لَلْهُ عَلَيْهُ مَا لِللَّهُ عَزِيزٌ ذُو ٱلنِّقَامِ فَيَالُولُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا لَعَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَا لَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مُ لَوْلُولُولُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ لِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَاللَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَالِهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَا عَلَيْهُ عَلَالَهُولُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَالًا عَلَيْهُ عَلَالًا عَلَيْهُ عَلَالِهُ عَلَيْهُ عَلَالِهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَيْهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَالِهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَالَهُ عَلَالِهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَا

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَقْتُلُوا الصَّيْدَ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ ﴾ أي محرمون جمع حرام كرداح وردح، ولعله ذكر القتل دون الذبح والذكاة للتعميم، وأراد بالصيد ما يؤكل لحمه لأنه الغالب فيه عرفاً ويؤيده قوله عليه الصلاة والسلام "خمس يقتلن في الحل والحرم، الحدأة والغراب والعقرب والفأرة والكلب العقور». وفي رواية أخرى "الحية» بدل "العقرب»، مع ما فيه من التنبيه على جواز قتل كل مؤذ، واختلف في أن هذا النهي هل

يلغي حكم الذبح فيلحق مذبوح المحرم بالميتة ومذبوح الوثني أو لا فيكون كالشاة المغصوبة إذا ذبحها الغاصب. ﴿وَمَنْ قَتَلَهُ مِنْكُمْ مُتَعَمِّداً﴾ ذاكراً لإحرامه عالماً بأنه حرام عليه قبل ما يقتله، والأكثر على أن ذكره ليس لتقييد وجوب الجزاء فإن إتلاف العامد والمخطىء واحد في إيجاب الضمان، بل لقوله: ﴿وَمَنْ عَادْ فينتقم الله منه﴾ ولأن الآية نزلت فيمن تعمد إذ روي: أنه عنّ لهم في عمرة الحديبية حمار وحش فطعنه أبو اليسر برمحه فقتله. فنزلت. ﴿فَجَزاءً مِثْلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعَم﴾ برفع الجزاء، والمثل قراءة الكوفيين ويعقوب بمعنى فعليه أي فواجبه جزاء يماثل ما قتل من النعم، وعليّه لا يتعلق الجار بجزاء للفصل بينهما بالصفة فإن متعلق المصدر كالصلة له فلا يوصف ما لم يتم بها، وإنما يكون صفته وقرأ الباقون على إضافة المصدر إلى المفعول وإقحام مثل كما في قولهم مثلي لا يقول كذا، والمعنى فعليه أن يجزى مثل ما قتل. وقرىء «فجزاء مثل ما قتل»، بنصبهما على فليجز جزاء، أو فعليه أن يجزي جزاء يماثل ما قتل وفجزاؤه مثل ما قتل، وهذه المماثلة باعتبار الخلقة والهيئة عند مالك والشافعي رضي الله تعالى عنهما، والقيمة عند أبي حنيفة رحمه الله تعالى وقال: يقوم الصيد حيث صيد فإن بلغت القيمة ثمن هدى تخير بين أن يهدي ما قيمته قيمته وبين أن يشتري بها طعاماً فيعطي كل مسكين نصف صاع من بر أو صاعاً من غيره، وبين أن يصوم عن طعام كل مسكين يوماً وإن لم تبلغ تخير بين الإطعام والصّوم واللفظ للأول أوفق. ﴿يَحْكُمُ بِهِ ذَوَا عَذَٰكِ مِنْكُمْ﴾ صفة جزاء ويحتمل أن يكون حالاً من ضميره في خبره أو منه إذا أضفته، أو وصفته ورفعته بخبر مقدر لمن وكما أن التقويم يحتاج إلى نظر واجتهاد يحتاج إلى المماثلة في الخلقة والهيئة إليها، فإن الأنواع تتشابه كثيراً. وقرىء «ذو عدل» على إرادة الجنس أو الإمام. ﴿هَدْياً﴾ حال من الهاء في به أو من جزاء وإن نون لتخصصه بالصفة، أو بدل من مثل باعتبار محله أو لفظه فيمن نصبه. ﴿يَالِغَ الكَعَبَةِ﴾ وصف به هدياً لأن إضافته لفظية ومعنى بلوغه الكعبة ذبحه بالحرم والتصدق به، وقال أبو حنيفة يذبح بالحرم ويتصدق به حيث شاء. ﴿أَوْ كَفَّارَةً﴾ عطف على جزاء إن رفعته وإن نصبته فخبر محذوف. ﴿طَعَامُ مَسَاكِينَ﴾ عطف بيان أو بدل منه، أو خبر محذوف أي هي طعام. وقرأ نافع وابن عامر كفارة ﴿طعام﴾ بالإضافة للتبيين كقولك: خاتم فضة، والمعنى عند الشافعي أو أن يكفر بإطعام مساكين ما يساوي قيمة الهدي من غالب قوت البلد فيعطي كل مسكين مداً. ﴿ أَوْ عَدْلُ ذَلِكَ صِيَاماً ﴾ أو ما ساواه من الصوم فيصوم عن طعام كل مسكين يوماً، وهو في الأصل مصدر أطلق للمفعول. وقرىء بكسر العين وهو ما عدل بالشيء في المقدر كعدلي الحمل وذلك إشارة إلى الطعام، وصياماً تمييز للعدل. ﴿لِيَذُوقَ وَبَالَ أَمْرِهِ﴾ متعلق بمحذوف أي فعليه الجزاء أو الطعام أو الصوم ليذوق ثقل فعله وسوء عاقبة هتكه لحرمة الإِحرام، أو الثقل الشديد على مخالفة أمر الله تعالى وأصل الوبل الثقل ومنه الطعام الوبيل. ﴿عَفَا الله عَمَّا سَلَف﴾ من قتل الصيد محرماً في الجاهلية أو قبل التحريم، أو في هذه المرة. ﴿وَمَنْ عَادَ﴾ إلى مثل هذا. ﴿فَيَنتَقِمُ الله مِنْهُ﴾ فهو ينتقم الله منه وليس فيه ما يمنع الكفارة على العائد كما حكي عن ابن عباس وشريح. ﴿وَالله عَزِيزٌ ذُو انْتِقَامِ﴾ مما أصر على عصيانه.

﴿ أَحِلَ لَكُمْ صَنَيْدُ ٱلْبَحْرِ وَطَعَامُمُ مَتَعَا لَكُمْ وَلِلسَّيَارَةُ وَخْرِمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ ٱلْبَرِ مَا دُمْشُرْ حُرُمًا وَاتَّـفُوا اللّهَ اللّهِ عَلَيْكُمْ صَيْدُ ٱلْبَرِ مَا دُمْشُرْ حُرُمًا وَاتَّـفُوا اللّهَ اللّهِ عَنْدُونَ اللّهِ عَنْدُونَ اللّهِ عَنْدُ اللّهُ عَنْدُ اللّهِ عَنْدُ اللّهِ عَنْدُ اللّهِ عَنْدُ اللّهُ عَنْدُ اللّهُ عَنْدُ اللّهُ عَنْدُ اللّهُ عَنْدُ اللّهُ عَنْدُ اللّهُ عَلَيْدُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَنْدُ اللّهُ عَلَيْدُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْدُ عَلَيْدُ اللّهُ عَنْدُ اللّهُ عَلَيْدُ اللّهُ عَلَيْدُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَنْدُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَمَيْدُ اللّهُ عَلَيْمُ عَلَيْكُمُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمُ عَلِيكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلِيكُمُ عَا عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلّمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ ع

﴿أُحِل لَكُمْ صَيْدُ البَحْرِ﴾ ما صيد منه مما لا يعيش إلا في الماء، وهو حلال كله لقوله عليه الصلاة والسلام في البحر «هو الطهور ماؤه الحل ميتته». وقال أبو حنيفة لا يحل منه إلا السمك. وقيل يحل السمك وما يؤكل نظيره في البر. ﴿وَطَعَامُهُ﴾ ما قذفه أو نضب عنه. وقيل الضمير للصيد وطعامه أكله. ﴿مَتَاعاً لَكُمْ ﴾ تمتيعاً لكم نصب على الغرض. ﴿وَلِلسَّيَارَةِ ﴾ أي ولسيارتكم يتزودونه قديداً. ﴿وَحُرِّمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ البَرِ ﴾ أي ما صيد فيه، أو الصيد فيه فعلى الأول يحرم على المحرم أيضاً ما صاده الحلال وإن لم يكن له فيه مدخل،

والجمهور على حلة لقوله عليه الصلاة والسلام «لحم الصيد حلال لكم، ما لم تصطادوه أو يصد لكم» ﴿مَا دُمْتُمْ حُرُماً﴾ أي محرمين وقرىء بكسر الدال من دام يدام. ﴿وَاتَّقُوا الله الَّذِي إِلَيْهِ تُخْشَرُونَ﴾.

وَ جَعَلَ اللَّهُ ٱلْكَمْبَــُةَ ٱلْبَيْتَ ٱلْحَــُرَامَ فِيهَـُنَا لِلنَّاسِ وَٱللَّمَهُرَ ٱلْحَرَامَ وَٱلْفَلَتِهِدُّ ذَلِكَ لِتَعْــَلُمُوّاْ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلشَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَكَ ٱللَّهَ بِكُلِّي شَيْءٍ عَلِيمُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُو

﴿ جَعَلُ اللهُ الكَفيَة ﴾ صيرها، وإنما سمي البيت كعبة لتكعبه. ﴿ البَيْتَ الحَرَامَ ﴾ عطف بيان على جهة المدح، أو المفعول الثاني ﴿ وَيَاماً لِلنَّاسِ ﴾ انتعاشاً لهم أي سبب انتعاشهم في أمر معاشهم ومعادهم يلوذ به المخائف ويأمن فيه الضعيف، ويربح فيه التجار ويتوجه إليه الحجاج والعمار، أو ما يقوم به أمر دينهم ودنياهم. وقرأ ابن عامر «قيماً» على أنه مصدر على فعل كالشبع أعل عينه كما أعل في فعله ونصبه على المصدر أو الحال. ﴿ وَالشَّهْرَ الحَرَامَ وَالهَذِي وَالقَلابَدَ ﴾ سبق تفسيرها والمراد بالشهر الشهر الذي يؤدى فيه الحجم، وهو ذو الحجة لأنه المناسب لقرنائه وقيل الجنس. ﴿ ذَلِكَ ﴾ إشارة إلى الجعل، أو إلى ما ذكر من الأمر بحفظ حرمة الإحرام وغيره. ﴿ لِتَعْلَمُوا أَنَّ الله يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ ﴾ فإن شرع الأحكام للفع المضار قبل وقوعها وجلب المنافع المترتبة عليها، دليل حكمة الشارع وكمال علمه. ﴿ وَأَنَّ الله بِكُلِ شَيء عميم بعد تخصيص ومبالغة بعد إطلاق.

﴿ اَعْـلَمُوٓا أَنَكَ اللَّهَ شَـدِيدُ الْمِقَابِ وَأَنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيـدٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَمُ مَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلَغُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَكْتُنُونَ وَمَا تَكْتُنُونَ ﴿ إِلَّا الْبَلَغُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَتَكُتُنُونَ ﴿ وَمَا تَكْتُنُونَ ﴿ وَمَا تَكْتُنُونَ ﴿ وَمَا تَكْتُنُونَ ﴿ وَاللَّهُ لَا اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ مَا

﴿اعْلَمُوا أَنَّ الله شَدِيدُ العِقَابِ وَأَنَّ الله غَفُورٌ رَحِيمٌ﴾ وعيد ووعد لمن انتهك محارمه ولمن حافظ عليها، أو لمن أصر عليه ولمن أقلع عنه.

﴿مَا عَلَى الرَّسُولِ إِلاَّ البَلاَغُ﴾ تشديد في إيجاب القيام بما أمر به أي الرسول أتى بما أمر به من التبليغ ولم يبق لكم عذر في التفريط. ﴿وَالله يَعْلَمُ مَا تُبُدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ﴾ من تصديق وتكذيب وفعل وعزيمة.

﴿ قُل لَا يَسْتَوِى ٱلْخَبِيثُ وَالطَّيِّبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ ٱلْخَبِيثِ فَأَتَّقُوا اللَّهَ يَتَأْوْلِي ٱلأَلْبَابِ لَمَلَكُمْ تُقْلِحُونَ ﴿ فَأَلَّ اللَّهُ الْأَلْبَابِ لَمَلَكُمْ تُقْلِحُونَ ﴿ فَأَلَّ اللَّهُ اللَّ

﴿قُلْ لاَ يَسْتَوِي الخبيِثُ وَالطَّيْبُ حكم عام في نفي المساواة عند الله سبحانه وتعالى بين الرديء من الأشخاص والأعمال والأموال وجيدها، رغب به في مصالح العمل وحلال المال. ﴿وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ الشخييثِ فإن العبرة بالجودة والرداءة دون القلة والكثرة، فإن المحمود القليل خير من المذموم الكثير، والخطاب لكل معتبر ولذلك قال: ﴿فَاتَّقُوا الله يَا أُولِي الأَلْبَابِ ﴾ أي فاتقوه في تحري الخبيث وإن كثر، وآثروا الطيب وإن قل. ﴿لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ راجين أن تبلغوا الفلاح. روي: أنها نزلت في حجاج اليمامة لما هم المسلمون أن يوقعوا بهم فنهوا عنه وإن كانوا مشركين.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَسْتَلُوا عَنْ أَشْبِيآهَ إِن تُبَدّ لَكُمْ تَسُؤُكُمْ وَإِن تَسْتَلُوا عَنْهَا حِينَ يُسَنَّزُلُ ٱلْفُرْءَانُ ثُبَدَ لَكُمْ مَسُؤُكُمْ وَإِن تَسْتَلُوا عَنْهَا حِينَ يُسَنَّزُلُ ٱلْفُرْءَانُ ثُبَدَ لَكُمْ عَلَا اللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَلَا تَلِيهِ عَنْهُ وَلَا اللّهِ عَنْهُ وَلَا عَنْهِ عِنْهُ وَلَا اللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَلَا عَنْهِ عِنْهُ وَلَا لَكُمْ عَلَا اللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَلَا عَلَيْهِ عِنْهُ وَلَا اللّهُ عَنْهُ وَلَا عَنْهَا وَلَا لَهُ عَنْهُ وَلَا عَلَيْهِ عِنْهُ وَلَا لَكُمْ عَلَاكُمُ وَاللّهُ عَنْهُ وَلَا عَنْهَا عِنْهُ وَلَا لَهُ عَلَمُ وَلَا عَنْهُ وَلَا عَنْهُ وَلَا عَنْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا لَهُ عَنْهُ وَلَا عَلَيْهُ اللّهُ عَنْهُ وَلَا عَلَيْهِ عَلَى اللّهُ عَنْهُ وَلَا عَلَيْهُ عَلَا لَكُوا عَنْهَا مِنْهُ وَلَا عَلَاللّهُ عَنْهُ وَلَا عَلَا لَهُ عَنْهُ وَلَا عَلَيْهُ عَلَا لَهُ عَنْهُ وَلَا عَلَيْهُ عَلَالًا لَهُ عَنْهُ وَلَا عَلَيْهُ عَلَا لَكُوا عَنْهُ عَلَالًا لَمُ عَنْهُ وَلَا لِينَا عَلَيْهُ عَنْهُ وَلَا عَنْهُ وَلَا عَلَيْهُ عَنْهُ وَلَّ عَلَيْهُ وَلًا عَلَيْهُ عَلَا لَهُ عَنِينَ لِكُمْ لَلّهُ عَنْهُ وَلَا لَهُ عَلَيْهُ عَلْمُ وَلَا لَهُ عَلَيْهُ عَنْهُ وَلِكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَالًا لَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَنْهُ وَلَا لَلّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَالِكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَاللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَالِكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَاكُمْ عَلَّا لَلّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَا عَلَالِهُ عَلَيْكُمْ عَالِمُ عَلَيْكُمْ عَلَالِكُمْ عَلَالِكُمْ عَلَا عَلَيْكُمْ عَلَا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عَلَالِهُ عَلَيْكُمْ عَلَا لَلْمُ عَلَالِكُمْ عَلَالِكُمْ عَلَيْكُوا عَلَالِكُمْ عَلَالِهُ عَلَالِكُمْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَاللّهُ عَلَاللّهُ عَلَالِكُوا عَلَاللّهُ عَلَالِكُمْ عَلَيْكُوا عَلَاكُمُ اللّهُ

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينِ آمَنُوا لاَ تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤْكُمْ وَإِنْ تَسْأَلُوا عَنْهَا حِينَ يُنزَّلُ القُرْآنُ تُبْدَ لَكُمْ ﴾ الشرطية وما عطف عليها صفتان لأشياء والمعنى: لا تسألوا رسول الله ﷺ عن أشياء إن تظهر لكم تعمكم وإن

تسألوا عنها في زمان الوحي تظهر لكم، وهما كمقدمتين تنتجان ما يمنع السؤال وهو أنه مما يغمهم والعاقل لا يفعل ما يغمه، وأشياء اسم جمع كطرفاء غير أنه قلبت لامه فجعلت لفعاء. وقيل أفعلاء حذفت لامه جمع لشيء على أن أصله شيء كهين، أو شيىء كصديق فخفف. وقيل أفعال جمع له من غير تغيير كبيت وأبيات ويرده منع صرفه. ﴿عَفَا الله عَنْهَا﴾ صفة أخرى أي عن أشياء عفا الله عنها ولم يكلف بها. إذ روي أنه لما نزلت ﴿وله على الناس حج البيت﴾ قال سراقة بن مالك: أكل عام فأعرض عنه رسول الله على حتى أعاد ثلاثا فقال: «لا ولو قلت نعم لوجبت، ولو وجبت لما استطعتم فاتركوني ما تركتكم» فنزلت أو استئناف أي عفا الله عما سلف من مسألتكم فلا تعودوا لمثلها. ﴿وَالله غَفُورٌ حَلِيمٌ ﴾ لا يعاجلكم بعقوبة ما يفرط منكم، ويعفو عن كثير وعن ابن عباس رضي الله تعالى عنهما (أنه عليه الصلاة والسلام كان يخطب ذات يوم وهو غضيان عن كثير وعن ابن عباس رضي الله تعالى عنهما (أنه عليه الصلاة والسلام كان يخطب ذات يوم وهو غضيان من كثرة ما يسألون عنه مما لا يعنيهم فقال: لا أسأل عن شيء إلا أجبت، فقال رجل: أين أبي فقال في النار، وقال آخر من أبي فقال: حذافة وكان يدعى لغيره) فنزلت.

﴿قَدْ سَأَلَهَا قَوْمٌ﴾ الضمير للمسألة التي دل عليها تسألوا ولذلك لم يعد بعن أو لأشياء بحذف الجار. ﴿مِنْ قَبْلِكُمْ﴾ متعلق بسألها وليس صفة لقوم، فإن ظرف الزمان لا يكون صفة للجثة ولا حالاً منها ولا خبراً عنها. ﴿فُمَّ أَصْبَحُوا بِهَا كَافِرِينَ﴾ أي بسببها حيث لم يأتمروا بما سألوا جحوداً.

﴿مَا جَعَلَ اللَّهُ مِنْ بَجِيرَةِ وَلَا سَآيِبَةِ وَلَا وَصِيلَةٍ وُلَا حَامِ وَلَكِكَنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ يَقْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَّ وَأَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴿إِنَّكُ ﴾ .

﴿مَا جَعَلَ الله مِنْ بَحِيرَةٍ وَلاَ سَائِيَةٍ وَلاَ وَصِيلَةٍ وَلاَ حَامٍ ود وإنكار لما ابتدعه أهل الجاهلية وهو أنهم إذا نتجت الناقة خمسة أبطن آخرها ذكر بحروا أذنها أي شقّوها وخلوا سبيلها، فلا تركب ولا تحلب، وكان الرجل منهم يقول: إن شفيت فناقتي سائبة ويجعلها كالبحيرة في تحريم الانتفاع بها، وإذا ولدت الشاة أنثى فهي لهم وإن ولدت ذكراً فهو لألهتهم وإن ولدتهما قالوا وصلت الأنثى أخاها فلا يذبح لها الذكر، وإذا نتجت من صلب الفحل عشرة أبطن حرموا ظهره ولم يمنعوه من ماء ولا مرعى وقالوا: قد حمي ظهره، ومعنى ما جعل ما شرع ووضع، ولذلك تعدى إلى مفعول واحد وهو البحيرة ومن مزيدة. ﴿وَلَكِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يَفْتُرُونَ عَلَى الله الكذِبَ بتحريم ذلك ونسبته إلى الله سبحانه وتعالى. ﴿وَأَكْثُرُهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ ﴾ أي الحلال من الحرام والمبيح من المحرم، أو الآمر من الناهي ولكنهم يقلدون كبارهم وفيه أن منهم من يعرف بطلان ذلك ولكن يمنعهم حب الرياسة وتقليد الآباء أن يعترفوا به.

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُتُمْ تَعَالَواً إِلَىٰ مَا أَنزَلَ اللَّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ قَـَالُواْ حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْتِهِ ءَابَـَآءَنَأَ أَوَلَوَ كَانَ ءَابَآؤُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ شَيْتًا وَلَا يَهْتَدُونَ ﴿ لَيْنَكُ ﴾ .

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُوا إِلَى مَا أَنْزَلَ الله وإلى الرَّسُولِ قَالُوا حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيه آبَاءَنَا ﴾ بيان لقصور عقولهم وانهماكهم في التقليد وأن لا سند لهم سواه. ﴿ أَوَلُوا كَانَ آبَاؤُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ شَيئاً وَلاَ يَهَدُونَ ﴾ الواو للحال والهمزة دخلت عليها لإنكار الفعل على هذه الحال، أي أحسبهم ما وجدوا عليه آباءهم ولو كانوا جهلة ضالين، والمعنى أن الاقتداء إنما يصح بمن علم أنه عالم مهتد وذلك لا يعرف إلا بالحجة فلا يكفي التقليد.

﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُواْ عَلَيَكُمْ أَنفُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُم مَن ضَلَ إِذَا ٱهْتَدَيْشُدُّ إِلَى اللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعُنَا فَيُنبَيِّكُمْ مِن ضَلَ إِذَا ٱهْتَدَيْشُدُّ إِلَى اللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعُنَا فَيُنبَيِّكُمُ عِندًا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ (فَإِنَّ) ﴾ .

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا عَلَيْكُمْ أَنْفُسَكُمْ ﴾ أي احفظوها والزموا إصلاحها، والجار مع المجرور جعل اسمأ

لالزموا ولذلك نصب أنفسكم. وقرىء بالرفع على الابتداء. ﴿لاَ يَضُرُّكُمْ مَنْ ضَلَّ إِذَا الْهَتَدَيْتُمْ ﴾ لا يضركم الضلال إذا كنتم مهتدين، ومن الاهتداء أن ينكر المنكر حسب طاقته كما قال عليه الصلاة والسلام "من رأى منكم منكراً واستطاع أن يغيره بيده فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه و والآية نزلت لما كان المؤمنون يتحسرون على الكفرة ويتمنون إيمانهم، وقيل كان الرجل إذا أسلم قالوا له سفهت آباءك فنزلت. و ﴿لا يضركم ﴾ يحتمل الرفع على أنه مستأنف ويؤيده أن قرىء "لا يضيركم والجزم على الجواب أو النهي لكنه ضمت الراء إتباعاً لضمة الضاد المنقولة إليها من الراء المدغمة وتنصره قراءة من قرأ ﴿لا يضركم بالفتح، و ﴿لا يضركم بكسر الضاد وضمها من ضاره يضيره ويضوره. ﴿إِلَى اللّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعاً فَيُنْبِئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ وعد ووعيد للفريقين وتنبيه على أن أحداً لا يؤاخذ بذنب غيره.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا شَهَادَةُ بَيْنِكُمْ ﴾ أي فيما أمرتم شهادة بينكم، والمراد بالشهادة الإشهاد في الوصية وإضافتها إلى الظرف على الاتساع وقرىء «شهادة» بالنصب والتنوين على ليقم. ﴿إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ﴾ إذا شارفه وظهرت أماراته وهو ظرف للشهادة. ﴿حِينَ الوَصِيَّةِ﴾ بدل منه وفي إبداله تنبيه على أن الوصية مما ينبغي أن لا يتهاون فيه أو ظرف حضر. ﴿اثْنَانِ﴾ فاعل شهادة ويجوز أن يكون خبرها على حذف المضاف. ﴿ ذَوَا عَذْلِ مِنْكُمْ ﴾ أي من أقاربكم أو من المسلمين, وهما صفتان لإثنان. ﴿ أَوْ آخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ ﴾ عطف على اثنان، ومن فسر الغير بأهل الذَّمة جعله منسوخاً فإن شهادته على المسلم لا تسمع إجماعاً. ﴿إِنْ أَنْتُمْ ضَرَبْتُمْ فِي الأَرْضِ﴾ أي سافرتم فيها. ﴿فَأَصَابَتْكُمْ مُصِيبَةُ المَوْتِ﴾ أي قاربتم الأجل. ﴿تَحْبِسُونَهُما ﴾ تقفونهما وتصبرونهما صفة لآخران والشرط بجوابه المحذوف المدلول عليه بقوله أو آخران من غيركم اعتراض، فائدته الدلالة على أنه ينبغي أن يشهد اثنان منكم فإن تعذر كما في السفر فمن غيركم، أو استئناف كأنه قيل كيف نعمل إن ارتبنا بالشاهدين فقال تحبسونهما. ﴿مِنْ بَعْدِ الصلاة﴾ صلاة العصر، لأنه وقت اجتماع الناس وتصادم ملائكة الليل وملائكة النهار. وقيل أي صلاة كانت. ﴿فَيُقْسِمَانِ بِاللهِ إِنِ ارْتَبْتُمْ﴾ إن ارتاب الوارث منكم. ﴿لاَّ نَشْتَري بِهِ ثَمَناً﴾ مقسم عليه، وإن ارتبتم اعتراض يفيد اختصاص القسم بحال الارتياب. والمعنى لا نستبدل بالقسم أو بالله عرضاً من الدنيا أي لا نحلف بالله كاذباً لطمع. ﴿وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى﴾ ولو كان المقسم له قريباً منا، وجوابه أيضاً محذوف أي لا نشتري. ﴿وَلاَ نَكْتُمُ شَهَادَةَ اللهِ أي الشهادة التي أمرنا الله بإقامتها، وعن الشعبي أنه وقف على شهادة ثم ابتدأ الله بالمد على حذف حرف القسم وتعويض حرف الاستفهام منه، وروي عنه بغيره كقولهم الله لأفعلن. ﴿إِنَّا إِذَا لَمِنَ الآثِمِينَ﴾ أي إن كتمنا. وقرىء «لَمِلاْثِمِين» بحذف الهمزة وإلقاء حركتها على اللام وإدغام النون فيها.

﴿ فَإِنْ عُيْرَ عَلَىٰ أَنَّهُمَا ٱسْتَحَقَّا إِثْمًا فَعَاخُرَانِ يَقُومَانِ مَقَامَهُمَا مِنَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَحَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلأَوْلِيَانِ فَيُقْسِمَانِ إِلَّا لِمَا اَعْتَدَيْنَا إِنَّا إِذَا لَمِنَ ٱلطَّلِيمِينَ ﴿ إِلَيْكُ ﴾

﴿ فَإِنْ عُثِرَ ﴾ فإن اطلع. ﴿ عَلَى أَنَّهُمَا اسْتَحَقّا إِثْماً ﴾ أي فعلا ما أوجب إثماً كتحريف. ﴿ فَآخَرَانِ ﴾ فشاهدان أَخران. ﴿ يَقُومَانِ مَقَامَهُمَا مِنَ الَّذِينَ اسْتُحِقَّ عَلَيْهِمُ ﴾ من الذين جنى عليهم وهم الورثة. وقرأ حفص ﴿ اسْتَحَقّ ﴾ على البناء للفاعل وهو الأوليان. ﴿ الأَولَيَانَ ﴾ الأحقان بالشهادة لقرابتهما ومعرفتهما وهو خبر محذوف أي: هما الأوليان أو خبر ﴿ آخران ﴾ أو مبتدأ خبره آخران، أو بدل منهما أو من الضمير في يقومان.

وقرأ حمزة ويعقوب وأبو بكر عن عاصم ﴿الأولين﴾ على أنه صفة للذين، أو بدل منه أي من الأولين الذين استحق عليهم. وقرىء «الأولين» على التثنية وانتصابه على المدح والأولان وإعرابه إعراب الأوليان. ﴿ فَيُقْسِمَانِ بِاللهُ لَشَهَادَتُنَا أَحَقُّ مِنْ شَهَادَتِهِمَا ﴾ أصدق منها وأولى بأن تقبل. ﴿ وَمَا اعْتَدَيْنَا ﴾ وما تجاوزنا فيها الحق. ﴿إِنَّا إِذَا لِمَنَ الظَّالِمِينَ﴾ الواضعين الباطل موضع الحق، أو الظالمين أنفسهم إن اعتدينا. ومعنى الآيتين أن المحتضر إذا أراد الوصية ينبغي أن يشهد عدلين من ذوي نسبه أو دينه على وصيته، أو يوصي إليهما احتياطاً فإن لم يجدهما بأن كان في سفر فآخرين من غيرهم، ثم إن وقع نزاع وارتياب أقسما على صدق ما يقولان بالتغليظ في الوقت، فإن اطلع على أنهما كذبا بأمارة أو مظنة حلف آخران من أولياء الميت، والحكم منسوخ إن كان الاثنان شاهدين فإنه لا يخلف الشاهد ولا يعارض يمينه بيمين الوارث وثابت إن كانا وصيين ورد اليمين إلى الورثة إما لظهور خيانة الوصيين فإن تصديق الوصى باليمين لأمانته أو لتغيير الدعوي. إذ روي أن تميماً الداري وعدي بن يزيد خرجا إلى الشام للتجارة وكانا حينئذ نصرانيين ومعهما بديل مولى عمرو بن العاص وكان مسلمًا، فلما قدموا الشام مرض بديل فدون ما معه في صحيفة وطرحها في متاعه ولم يخبرهما به، وأوصى إليهما بأنَّ يدفعا متاعه إلى أهله ومات، ففتشاه وأخذا منه إناء من فضة فيه ثلثمائة مثقال منقوشاً بالذهب فغيباه، فأصاب أهله الصحيفة فطالبوهما بالإِناء فجحدا فترافعوا إلى رسول الله ﷺ فنزلت: ﴿يَا أَيُها الذين آمنوا﴾ الآية، فحلفهما رسول الله ﷺ بعد صلاة العصر عند المنبر وخلى سبيلهما، ثم وجد الإِناء في أيديهما فأتاهما بنو سهم في ذلك فقالا: قد اشتريناه منه ولكن لم يكن لنا عليه بينة فكرهنا أن نقربه فرفعوهما إلى رسول الله ﷺ فنزلت ﴿فإن عشر﴾ فقام عمرو بن العاص والمطلب بن أبي وداعة السهميان فحلفا واستحقاه. ولعل تخصيص العدد فيهما لخصوص الواقعة.

﴿ ذَالِكَ أَدْفَىٰ أَن يَأْتُواْ بِٱلشَّهَدَةِ عَلَى وَجْهِهَا ۚ أَوْ يَخَافُواْ أَن ثُرَدَّ أَيْنَ ٰ بَعْدَ أَيْمَنِهِمْ وَاتَّقُواْ اللَّهَ وَاسْمَعُواْ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْفَسِقِينَ ﴿ اللَّهُ وَاسْمَعُواْ وَاللَّهُ لَا

﴿ذَلِكَ﴾ أي الحكم الذي تقدم أو تحليف الشاهد. ﴿أَذْنَى أَنْ يَأْتُوا بِالشَّهَادَةِ عَلَى وَجْهِهَا﴾ على نحو ما حملوها من غير تحريف وخيانة فيها ﴿أَوْ يَخَافُوا أَنْ تُرَدَّ أَيْمَانٌ بَعْدَ أَيْمَانِهِمْ﴾ أن ترد اليمين على المدعين. بعد أيمانهم فيفتضحوا بظهور الخيانة واليمين الكاذبة وإنما جمع الضمير لأنه حكم يعم الشهود كلهم. ﴿وَاتَّقُوا اللهُ وَاسْمَعُوا﴾ ما توصون به سمع إجابة. ﴿والله لا يَهْدِي القَوْمَ الفَاسِقِينَ﴾ أي فإن لم تتقوا ولم تسمعوا كنتم قوماً فاسقين ﴿والله لا يهديهم إلى حجة أو إلى طريق الجنة. فقوله تعالى:

# ﴿ ﴾ يَوْمَ يَجْمَعُ اللَّهُ ٱلرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَآ أُجِبْنُتُمْ قَالُواْ لَا عِلْمَ لَنَآ إِنَّكَ أَنتَ عَلَّنُهُ ٱلْغُيُوبِ ﴿ ﴾

﴿ يَوْمَ يَجْمَعُ الله الرُّسُلَ ﴾ ظرف له. وقبل بدل من مفعول واتقوا بدل الاشتمال، أو مفعول واسمعوا على حذف المضاف أي واسمعوا خبر يوم جمعهم، أو منصوب بإضمار اذكر. ﴿ فَيَقُولُ ﴾ أي للرسل. ﴿ مَاذَا أَجِبْتُمْ ﴾ أي إجابة أجبتم، على أن ماذا في موضع المصدر، أو بأي شيء أجبتم فحذف الجار، وهذا السؤال لتوبيخ قومهم كما أن سؤال الموؤدة لتوبيخ الوائد ولذلك ﴿ قَالُوا لا عِلْمَ لَنّا ﴾ أي لا علم لنا بما لست تعلمه. ﴿ إِنَّكَ أَنْتَ عَلامٌ الغيوبِ ﴾ فتعلم ما نعلمه مما أجابونا وأظهروا لنا وما لا نعلم مما أضمروا في قلوبهم، وفيه التشكي منهم ورد الأمر إلى علمه بما كابدوا منهم. وقبل المعنى لا علم لنا إلى جنب علمك، أو لا علم لنا بما أحدثوا بعدنا وإنما الحكم للخاتمة. وقرىء «علام» بالنصب على أن الكلام قد تم بقوله ﴿إنك أنت ﴾، أي بما أحدثوا بعدنا وإنما الحكم للخاتمة. وقرىء «علام منصوب على الاختصاص أو النداء. وقرأ أبو بكر وحمزة الغيوب بكسر الغين حيث وقع.

﴿إِذْ قَالَ الله يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ اذْكُرْ نِعْمَتي عَلَيْكَ وَعَلَى وَالِدَتِكَ ﴾ بدل من يوم يجمع وهو على طريقة وَمَادى أصحاب الجنة والمعنى أنه سبحانه وتعالى يوبخ الكفرة يومئذ بسؤال الرسل عن إجابتهم وتعديد ما أظهر عليهم من الآيات فكذبتهم طائفة وسموهم سحرة، وغلا آخرون فاتخذوهم آلهة. أو نصب بإضمار اذكر. ﴿إِذْ أَيُدْتُكَ ﴾ وويتك وهو ظرف لنعمتي أو حال منه وقرىء «آيدتك». ﴿بِرُوح القُدُسِ ﴾ بجبريل عليه الصلاة والسلام، أو بالكلام الذي يحيا به الدين، أو النفس حياة أبدية ويطهر من الآثام ويؤيده قوله: ﴿تُكَلِّمُ النّاسَ في المَهْدِ وَكَهْلا ﴾ أي كائناً في المهد وكهلاً ، والمعنى تكلمهم في الطفولة والكهولة على سواء، والمعنى إلحاق حاله في الطفولة بحال الكهولية في كمال العقل والتكلم، وبه استدل على أنه سينزل فإنه رفع قبل أن يكتهل. ﴿وَإِذْ عَلَمْتُكَ الْكِتَابَ وَالحِكُمَة وَالتَّوْرَاةَ وَالْإِنْجِيلَ وَإِذْ تَخْرِجُ المَوْنَى بِإِذْنِي كَهَيْتَةِ الطَّيْرِ عِلْوَانِي فَتَنْفُحُ عمران». وقرأ نافع ويعقوب ﴿طائراً ﴾ ويحتمل الإفراد والجمع كالباقر. ﴿وَإِذْ كَفْتُ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلْكَ يعني عمران». وقرأ نافع ويعقوب ﴿طائراً ﴾ ويحتمل الإفراد والجمع كالباقر. ﴿وَإِذْ كَفْتُ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلْكَ يعني عليه الصلاة أي ما هذا الذي جئت به إلا سحر مبين. وقرأ حمزة والكسائي إلا "ساحر" فالإشارة إلى عيسى عليه الصلاة أي ما هذا الذي جئت به إلا سحر مبين. وقرأ حمزة والكسائي إلا "ساحر" فالإشارة إلى عيسى عليه الصلاة والسلام.

﴿ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى ٱلْحَوَارِتِينَ أَنَّ ءَامِنُواْ بِ وَبِرَسُولِي قَالُوَاْ ءَامَنَا وَاشْهَدَ بِأَنَنَا مُسْلِمُونَ ﷺ إِذْ قَالَ ٱلْحَوَارِيُّونَ يَعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَعَرَ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَن يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَآبِدَةً مِّنَ ٱلشَّعَآيَّةِ قَالَ ٱتَّقُوا ٱللَّهَ إِن كُنتُم مُوْمِنِينَ ﷺ﴾

﴿وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الْحَوَارِيينَ﴾ أي أمرتهم على ألسنة رسلي. ﴿أَنْ آمِنُوا بِي وَبِرَسُولي﴾ يجوز أن تكون أن مصدرية وأن تكون مفسرة. ﴿قَالُوا آمَنًا وَاشْهَد بِأَنَّنَا مُسْلِمُونَ﴾ مخلصون.

﴿إِذْ قَالَ الحَوَارِيُّونَ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ﴾ منصوب بالذكر، أو ظرف لقالوا فيكون تنبيها على أن ادعاءهم الإخلاص مع قولهم. ﴿ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُكَ أَنْ يُنَزِّلُ حَلَيْنَا مَائِدَةٌ مِنَ السَّمَاءِ ﴾ لم يكن بعد عن تحقيق واستحكام معرفة. وقيل هذه الاستطاعة على ما تقتضيه الحكمة والإرادة لا على ما تقتضيه القدرة. وقيل المعنى هل يطيع ربك أي هل يجيبك، واستطاع بمعنى أطاع كاستجاب وأجاب. وقرأ الكسائي ﴿ تستطيع ربك ﴾ أي سؤال ربك، والمعنى هل تسأله ذلك من غير صارف. والمائدة الخوان إذا كان عليه الطعام، من ماد الماء يميد إذا تحرك، أو من ماد إذا أعطاه كأنها تميد من تقدم إليه ونظيرها قولهم شجرة مطعمة. ﴿قَالَ اتّقُوا الله ﴾ من أمثال هذا السؤال. ﴿إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ بكمال قدرته وصحة نبوتي، أو صدقتم في ادعائكم الإيمان.

﴿ فَالُواْ نُرِيدُ أَن نَأْكُلَ مِنْهَا وَتَطْمَعِنَ قُلُوبُنَا وَنَعْلَمَ أَن قَدْ صَدَقْتَنَا وَنَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ الشَّلِهِدِينَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ السَّمَةِ وَتَكُونُ لَنَا عِيدًا لِأَوَّلِنَا وَءَاخِرِنَا وَمَايَةً مِنكُ وَارْزُقْنَا وَاللَّهُ مَرْيَمَ اللَّهُمُ رَبَّنَا أَنْزِلْ عَلَيْنَا مَآبِدَةً مِن السَّمَةِ تَكُونُ لَنَا عِيدًا لِأَوَّلِنَا وَءَاخِرِنَا وَمَايَةً مِنكُ وَارْزُقَنَا وَأَنْتُ عَيْنَا وَمُايَةً مِنكُ وَارْزُقَنَا وَأَنْ اللَّهُ مَرْيَمَ اللَّهُ مُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا مَا لَهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ مُنْهَا لَهُ مُنْ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّلْمُ اللَّهُ مُنْ اللّلَهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ الْمُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّ واللَّذُا اللَّهُ الللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال ﴿قَالُوا نُرِيدُ أَنْ نَأَكُلَ مِنْهَا﴾ تمهيد عذر وبيان لما دعاهم إلى السؤال وهو أن يتمتعوا بالأكل منها. ﴿وَتَطْمَئِنَّ قُلُوبُنَا﴾ بانضمام علم المشاهدة إلى علم الاستدلال بكمال قدرته سبحانه وتعالى. ﴿وَنَعْلَمَ أَنْ قَدْ صَدَقْتَنَا﴾ في ادعاء النبوة، أو أن الله يجيب دعوتنا. ﴿وَنَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ الشَّاهِدِينَ﴾ إذا استشهدتنا أو من الشاهدين للعين دون السامعين للخبر.

﴿قَالَ عِيسَى ابْنُ مَزِيْمَ ﴾ لما رأى أن لهم غرضاً صحيحاً في ذلك، أو أنهم لا يقلعون عنه فأراد إلزامهم الحجة بكمالها. ﴿اللَّهُمْ رَبِّنَا أَنْزِلْ عَلَيْنَا مَائِدَةً مِنَ السَّمَاءِ تَكُونُ لَنَا عِيداً ﴾ أي يكون يوم نزولها عيداً نعظمه. وقيل العيد السرور العائد ولذلك سمي يوم العيد عيداً. وقرىء «تكن» على جواب الأمر. ﴿لأَوْلِنَا وَآخِرِنَا ﴾ بدل من لنا بإعادة العامل أي عيداً لمتقدمينا ومتأخرينا. روي: أنها نزلت يوم الأحد فلذلك اتخذه النصارى عيداً. وقيل يأكل منها أولنا وآخرنا. وقرىء «لأولانا وأخرانا» بمعنى الأمة أو الطائفة. ﴿وَآيَةٌ ﴾ عطف على عيداً. ﴿مِنْكُ وصحة نبوتي. ﴿وَارْزُقْنَا ﴾ المائدة والشكر عليها. ﴿وَأَنْتَ خَيْرُ الرَّازِقِينَ ﴾ أي خير من يرزق لأنه خالق الرزق ومعطيه بلا عوض.

﴿ قَالَ اللَّهُ إِنِّى مُنَزِّلُهَا عَلَيْكُمْ فَمَن يَكَفُرُ بَهِدُ مِنكُمْ فَإِنَّ أُعَذِّبُهُ عَذَابًا لَآ أُعَذِّبُهُۥ أَحَدًا مِّنَ الْعَلَمِينَ الْعَلَمِينَ ﴾

﴿قَالَ الله إِنِّي مُنَزِّلُهَا عَلَيْكُمْ﴾ إجابة إلى سؤالكم. وقرأ نافع وابن عامر وعاصم ﴿منزلها﴾ بالتشديد. ﴿ فَمَنْ يَكُفُرْ بَعْدُ مِنْكُمْ فَإِنِّي أَعَذِبُهُ عَذَابِآ﴾ أي تعذيباً ويجوز أن يجعل مفعولاً به على السعة. ﴿ لاَ أَعَذَّبُهُ﴾ الضمير للمصدر، أو للعذاب إن أريد ما يعذب به على حذف حرف الجر. ﴿ أَحَداً مِنَ الْعَالِمِينَ ﴾ أي من عالمي زمانهم أو العالمين مطلقاً فإنهم مسخوا قردة وخنازير، ولم يعذب بمثل ذلك غيرهم. روي: أنها نزلت سفرة حمراء بين غمامتين وهم ينظرون إليها حتى سقطت بين أيديهم، فبكى عيسى عليه الصلاة والسلام وقال: اللهم اجعلني من الشاكرين اللهم اجعلها رحمة ولا تجعلها مثلة وعقوبة، ثم قام فتوضأ وصلى وبكي، ثم كشف المنديل وقال: بسم الله خير الرازقين، فإذا سمكة مشوية بلا فلوس ولا شوك تسيل دسماً وعند رأسها ملح وعند ذنبها خل وحولها من ألوان البقول ما خلا الكراث، وإذا خمسة أرغفة على واحد منها زيتون وعلى الثاني عسل وعلى الثالث سمن وعلى الرابع جبن وعلى الخامس قديد فقال شمعون: يا روح الله أمن طعام الدنيا أم من طعام الآخرة قال: ليس منهما ولكن اخترعه الله سبحانه وتعالى بقدرته كلوا ما سألتم واشكروا يمددكم الله ويزدكم من فضله، فقالوا: يا روح الله لو أريتنا من هذه الآية آية أخرى فقال: يا سمكة احيى بإذن الله تعالى فاضطربت ثم قال لها عودي كما كنت فعادت مشوية ثم طارت المائدة، ثم عصوا بعدها فمسخوا. وقيل كانت تأتيهم أربعين يوماً غباً يجتمع عليها الفقراء والأغنياء والصغار والكبار يأكلون حتى إذا فاء الفيء طارت وهم ينظرون في ظلها، ولم يأكل منها فقير إلا غنى مدة عمره، ولا مريض إلا بريء ولم يمرض أبداً، ثم أوحى الله تعالى إلى عيسى عليه السلام أن اجعل مائدتى في الفقراء والمرضى دون الأغنياء والأصحاء، فاضطرب الناس لذلك فمسخ منهم ثلاثة وثمانون رجلاً. وقيل لما وعد الله إنزالها بهذه الشريطة استعفوا وقالوا: لا نريد فلم تنزل. وعن مجاهد أن هذا مثل ضربه الله لمقترحي المعجزات. وعن بعض الصوفية: المائدة ههنا عبارة عن حقائق المعارف، فإنها غذاء الروح كما أن الأطعمة غذاء البدن وعلى هذا فلعل الحال أنهم رغبوا في حقائق لم يستعدوا للوقوف عليها، فقال لهم عيسي عليه الصلاة والسلام: إن حصلتم الإيمان فاستعملوا التقوى حتى تتمكنوا من الاطلاع عليها، فلم يقلعوا عن السؤال وألحوا فيه فسأل لأجل اقتراحهم، فبين الله سبحانه وتعالى أن إنزاله سهل ولكن فيه خطر وخوف عاقبة، فإن السالك إذا انكشف له ما هو أعلى من مقامه لعله لا يحتمله ولا يستقر له فيضل به ضلالاً بعيداً. ﴿ وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَلِعِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اَتَّخِذُونِ وَأُثِّىَ إِلَىٰهَيْنِ مِن دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَلَنَكَ مَا يَكُونُ لِيَّ أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِى بِحَقِّ إِن كُنتُ قُلْتُهُمْ فَقَدْ عَلِمْتَكُمْ تَعْلَمُ مَا فِى نَفْسِى وَلَاَ أَعْلَمُ مَا فِى نَفْسِكَ إِنَّكَ آنتَ عَلَيْمُ اَلْفُيُوبِ ﴿ ﴿ ﴾

﴿ وَإِذْ قَالَ الله يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمّي إِلَهَيْنِ مِنْ دُونِ الله ﴾ يريد به توبيخ الكفرة وتبكيتهم، ومن دون الله صفة لإلهين أو صلة اتخذوني، ومعنى دون إما المغايرة فيكون فيه تنبيه على أن عبادة الله سبحانه وتعالى مع عبادة غيره كلا عبادة، فمن عبده مع عبادتهما كأنه عبدهما ولم يعبده أو القصور، فإنهم لم يعتقدوا أنهما مستقلان باستحقاق العبادة وإنما زعموا أن عبادتهما توصل إلى عبادة الله سبحانه وتعالى وكأنه قيل: اتخذوني وأمي إلهين متوصلين بنا إلى الله سبحانه وتعالى. ﴿قَالَ سُبْحَانَكَ ﴾ أنزهك تنزيها من أن يكون قيل: اتخذوني وأمي إلهين متوصلين بنا إلى الله سبحانه وتعالى. ﴿قَالَ سُبْحَانَكَ ﴾ أنزهك تنزيها من أن أقول من أن أقول من أن أقول من أن أقول من أن أقبي ولا أغلم ما في نفيك تعلم ما أخفيه في نفسي كما تعلم ما أعلنه، ولا أعلم ما تخفيه من معلوماتك. وقوله في نفسك للمشاكلة وقيل المراد بالنفس الذات. ﴿إِنَّكَ أَنْتَ عَلامُ الْغُيُوبِ ﴾ تقرير للجملتين باعتبار منطوقه ومفهومه.

﴿ مَا قُلْتُ لَمُتُمْ إِلَّا مَا آَمْرَتَنِي بِهِ ۚ أَنِ آعْبُدُواْ ٱللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمُ ۚ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَا تَوَفَّيَتَنِي كُنتَ أَنتَ ٱلرَّفِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنتَ عَلَى كُلِّي شَيْءِ شَهِيدُ ﴿ إِن تُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكُ وَإِن تَغْفِرَ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ كُنتَ أَنتَ ٱلْمَرْبِينُ لَلْمُ كِلِي شَيْءِ شَهِيدُ ﴿ إِن تُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكُ وَإِن تَغْفِرَ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ الْمَرْبِينُ لَلْمُرْبِينُ لَلْمُرْبِينُ لَلْمُرْبِينُ لَلْمُ كِلْمُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ إِلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ اللّ

﴿مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلاَّ مَا أَمْرَقَنِي بِهِ تصريح بنفي المستفهم عنه بعد تقديم ما يدل عليه. ﴿أَنِ اعْبُدُوا الله رَبِي وَرَبِّكُمْ ﴾ عطف بيان للضمير في به، أو بدل منه وليس من شرط البدل جواز طرح المبدل منه مطلقاً ليلزم بقاء الموصول بلا راجع، أو خبر مضمر أو مفعوله مثل هو أو أعني، ولا يجوز إبداله من ما أمرتني به فإن المصدر لا يكون مفعول القول ولا أن تكون أن مفسرة لأن الأمر مسند إلى الله سبحانه وتعالى، وهو لا يقول اعبدوا الله ربي وربكم والقول لا يفسر بل الجملة تحكي بعده إلا أن يؤول القول بالأمر فكأن قيل: ما أمرتهم إلا بما أمرتني به أن ﴿اعبدوا الله ﴾. ﴿وَكُنْتَ عَلَيْهِمْ شَهِيداً مَا دُمْتُ فِيهِمْ ﴾ أي رقيباً عليهم أمنعهم أن يقولوا ذلك ويعتقدوه، أو مشاهداً لأحوالهم من كفر وإيمان. ﴿فَلَمَّا تَوَفَّيتني ﴾ بالرفع إلى السماء لقوله: ﴿إني متوفيك ورافعك والتوفي أخذ الشيء وافياً، والموت نوع منه قال الله تعالى: ﴿الله يتوفى الأنفس حين موتها والتي لم تمت في منامها ﴾. ﴿كُنْتَ أَنْتَ الرّقِيبَ عَلَيْهِمْ ﴾ المراقب لأحوالهم فتمنع من أردت عصمته من القول به بالإرشاد إلى الدلائل والتنبيه عليها بإرسال الرسل وإنزال الآيات. ﴿وَأَنْتَ عَلَى كُلُّ شَيءٍ شَهِيدٍ ﴾ مطلع عليه مواقب له.

﴿إِنْ تُعَلِّبُهُمْ فَإِنهم عِبَادُكَ﴾ أي إن تعذبهم فإنك تعذب عبادك ولا اعتراض على المالك المطلق فيما يفعل بملكه، وفيه تنبيه على أنهم استحقوا ذلك لأنهم عبادك وقد عبدوا غيرك. ﴿وَإِنْ تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيرُ الحَكِيمُ﴾ فلا عجز ولا استقباح فإنك القادر القوي على الثواب والعقاب، الذي لا يثيب ولا يعاقب إلا عن حكمة وصواب فإن المغفرة مستحسنة لكل مجرم، فإن عذبت فعدل وإن غفرت ففضل. وعدم غفران الشرك بمقتضى الوعيد فلا امتناع فيه لذاته ليمنع الترديد والتعليق بأن.

﴿ قَالَ اللَّهُ هَلَا يَوْمُ يَنفَعُ الصَّلِدِقِينَ صِدْقُهُمْ لَمُمْ حَنَّتُ تَجْرِى مِن تَعْتِهَا الْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِهِمَ آلِداً رَّضِى اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْمَطْئِمُ ﴿ إِلَيْنَ لِلَّهِ مُلْكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْمُطْئِمُ ﴿ إِلَيْنَ اللَّهُ مَلْكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ مَا لِكُ السَّمَاوِتِ وَالْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴿ إِنَّاكُ ﴾

وقال الله هذا يَوْمُ يَنْفَعُ الصَّاوِقِينَ صِدْقُهُمْ وقرأ نافع ﴿يوم بالنصب على أنه ظرف لقال وخبر هذا محذوف، أو ظرف مستقر وقع خبراً والمعنى هذا الذي مر من كلام عيسى واقع يوم ينفع. وقيل إنه خبر ولكن بني على الفتح بإضافته إلى الفعل وليس بصحيح، لأن المضاف إليه معرب والمراد بالصدق الصدق في الدنيا فإن النافع ما كان حال التكليف. ﴿لَهُمْ جَنَّاتُ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبُداً رَضِيَ الله عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ الفَوْرُ العَظِيمُ بيان للنفع. ﴿لِلَّهِ مَلكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِيرٍ وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ الفَوْرُ العَظِيمُ بيان للنفع. ﴿لِلَّهِ مَلكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِيرٍ وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ الفَوْرُ العَظِيمُ بيان للنفع. ﴿لِلَّهِ مَلكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا فِيهِنَ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِيرٍ وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ الفَوْرُ العَظِيمُ في المنافية القصور عن معنى الربوبية والنزول عن رتبة العبودية، وإنه المه وتنبيها على المجانسة المنافية للألوهية، ولأن ما يطلق متناولاً للأجناس كلها فهو أولى بإرادة العموم. عن النبي ﷺ "من قرأ سورة المائدة أعطي من الأجر عشر حسنات ومحي عنه عشر سيئات ورفع له عشر درجات بعدد كل يهودي ونصراني يتنفس في الدنيا».



## مكية غير ست آيات أو ثلاث آيات من قوله: قل تعالوا وهي مائة وخمس وستوى آية

#### بِسْمِ اللَّهِ النَّحْنِ الرَّحِيمِ يَدِ

﴿ اَلْحَمَدُ لِلَّهِ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَٰتِ وَالنُّورِ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ

﴿الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي خَلَقُ السَّمُواتِ والأرضَ ﴾ أخبر بأنه سبحانه وتعالى حقيق بالحمد، ونبه على أنه المستحق له على هذه النعم الجسام حمد أو لم يحمد، ليكون حجة على الذين هم بربهم يعدلون، وجمع السموات دون الأرض وهي مثلهن لأن طبقاتها مختلفة بالذات متفاوتة الآثار والحركات، وقدمها لشرفها وعلو مكانها وتقدم وجودها. ﴿وَجَمَلَ الظَّلُمَاتِ وَالنُّورَ ﴾ أنشأهما، والفرق بين خلق وجعل الذي له مفعول واحد أن الخلق فيه معنى التقدير والجعل فيه معنى التضمن. ولذلك عبر عن إحداث النور والظلمة بالجعل تنبيها على أنهما لا يقومان بأنفسهما كما زعمت الثنوية، وجمع الظلمات لكثرة أسبابها والأجرام الحاملة لها، أو لأن المراد بالظلمة الضلال، وبالنور الهدى والهدى واحد والضلال متعدد، وتقديمها لتقدم الإعدام على الملكات. ومن زعم أن الظلمة عرض يضاد النور احتج بهذه الآية ولم يعلم أن عدم الملكة كالعمى ليس صرف العدم حتى لا يتعلق به الجعل. ﴿مُمَّ اللَّيْنَ كَفَرُوا بِرَبُهُمْ يَعْدِلُونَ ﴾ عطف على قوله الحمد لله على معنى أن الله سبحانه وتعالى حقيق بالحمد على ما خلقه نعمة على العباد، ثم الذين كفروا به يعدلون فيكفرون نعمته، ويكون بربهم تنبيها على أنه خلق هذه الأشياء أسباباً لتكونهم وتعيشهم، فمن حقه أن يحمد عليها ولا يكفر، يقدر على شيء منه. ومعنى ثم: استبعاد عدولهم بعد هذا البيان، والباء على الأول متعلقة بكفروا وصلة يعدلون محذوفة أي يعدلون عنه ليقع الإذنكار على نفس الفعل، وعلى الثاني متعلقة بـ ﴿يعدلون و والمعنى أن الكفار يعدلون بربهم الأوثان أي يسوونها به سبحانه وتعالى.

## ﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن طِينٍ ثُمَّ قَضَىٰ أَجَلًا وَأَجَلُ مُسَمَّى عِندَتُم ثُمَّ أَنتُم تَمْتَرُونَ ١٩٠

﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ طِينِ ﴾ أي ابتدأ خلقكم منه، فإنه المادة الأولى وأن آدم الذي هو أصل البشر خلق منه، أو خلق أباكم فحذف المضاف. ﴿ فُمَّ قَضَى أَجَلا ﴾ أجل الموت. ﴿ وَأَجَل مُسَمَّى عِنْدَه ﴾ أجل القيامة. وقيل الأول ما بين الخلق والموت، والثاني ما بين الموت والبعث، فإن الأجل كما يطلق لآخر المدة يطلق لجملتها. وقيل الأول النوم والثاني الموت. وقيل الأول لمن مضى والثاني لمن بقي ولمن يأتي، وأجل نكرة خصصت بالصفة ولذلك استغني عن تقديم الخبر والاستئناف به لتعظيمه ولذلك نكر ووصف بأنه مسمى أي مثبت معين لا يقبل التغير، وأخبر عنه بأنه عند الله لا مدخل لغيره فيه يعلم ولا قدرة ولأنه المقصود بيانه. ﴿ وَمُمَّ أَنْتُمْ تَمُتَرُونَ ﴾ استبعاد لامترائهم بعد ما ثبت أنه خالقهم وخالق أصولهم ومحييهم إلى آجالهم، فإن من

قدر على خلق المواد وجمعها وإيداع الحياة فيها وإبقائها ما يشاء كان أقدر على جمع تلك المواد وإحيائها ثانياً، فالآية الأولى دليل التوحيد والثانية دليل البعث، والامتراء الشك وأصله المري وهو استخراج اللبن من الضرع.

#### ﴿ وَهُوَ اللَّهُ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَفِي ٱلْأَرْضُ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهَرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ ۗ ۞﴾

﴿وَهُوَ اللهِ الضمير لله سبحانه وتعالى و ﴿الله خبره. ﴿فِي السَّمَواتِ وَفِي الْأَرْضِ متعلق باسم ﴿الله وَ المعنى هو المستحق للعبادة فيهما لا غير، كقوله سبحانه وتعالى: ﴿وهو الذي في السماء إله وفي الأرض إله أو بقوله: ﴿يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ والجملة خبر ثان، أو هي الخبر و ﴿الله بدل، ويكفي لصحة الظرفية كون المعلوم فيهما كقولك رميت الصيد في الحرم إذا كنت خارجه والصيد فيه أو ظرف مستقر وقع خبراً، بمعنى أنه سبحانه وتعالى لكمال علمه بما فيهما كأنه فيهما، ويعلم سركم وجهركم بيان وتقرير له وليس متعلقاً بالمصدر لأن صفته لا تتقدم عليه. ﴿وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ ﴾ من خير أو شر فيثيب عليه ويعاقب، ولعله أريد بالسر والجهر ما يخفى وما يظهر من أحوال الأنفس وبالمكتسب أعمال الجوارح.

﴿وَمَا تَأْنِيهِم مِنْ ءَايَـٰتِ مِنْ ءَايَـٰتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُواْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ ۞ فَقَدْ كَذَّبُواْ بِالْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمُّ فَسَوْفَ يَأْتِيهِمْ ٱلْنِكْتُواْ مَا كَانُواْ بِدِ. يَسْتَهْزِءُونَ ۞﴾

﴿ وَمَا تَأْتِيهِمْ مِنْ آيَةٍ مِنْ آيَاتِ رَبِّهِمْ ﴾ ﴿ من ﴾ الأولى مزيدة للاستغراق والثانية للتبعيض، أي: ما يظهر لهم دليل قط من الأدلة أو معجزة من المعجزات أو آية من آيات القرآن. ﴿ إِلاَ كَانُوا عَنْهَا مُعْرِضِينَ ﴾ تاركين للنظر فيه غير ملتفتين إليه.

﴿ فَقَدْ كَذَّبُوا بِالْحَقِ لَمَّا جَاءَهُم ﴾ يعني القرآن وهو كاللازم مما قبله كأنه قيل: إنهم لما كانوا معرضين عن الآيات كلها كذبوا به لما جاءهم، أو كالدليل عليه على معنى أنهم لما أعرضوا عن القرآن وكذبوا به وهو أعظم الآيات فكيف لا يعرضون عن غيره، ولذلك رثب عليه بالفاء. ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِيَهِمُ أَنْبَاءُ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِوْنَ ﴾ أي سيظهر لهم ما كانوا به يستهزئون عند نزول العذاب بهم في الدنيا والآخرة، أو عند ظهور الإسلام وارتفاع أمره.

﴿ أَلَمْ يَرَوْا كُمْ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِن قَرْنِ مَكَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مَا لَرَ نُمَكِنِ لَكُرُ وَأَرْسَلْنَا ٱلسَّمَاءَ عَلَيْهِم مِدْرَارًا وَجَمَلْنَا ٱلْأَنْهَارَ تَجْرِى مِن تَحْيِهِمْ فَأَهْلَكُنَهُم بِلُثُوبِهِمْ وَأَنشَأْنَا مِنْ بَعْلِهِمْ قَرْنًا ءَاخَرِينَ ۞﴾

﴿ أَلَم يَرُوا كُمْ أَهْلَكُنَا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ قَرْنِ ﴾ أي من أهل زمان، والقرن مدة أغلب أعمار الناس وهي سبعون سنة. وقيل ثمانون. وقيل القرن أهل عصر فيه نبي أو فائق في العلم. قلت المدة أو كثرت واشتقاقه من قرنت. ﴿ مَكّنّاهُمْ فِي الأَرْضِ ﴾ جعلنا لهم فيها مكاناً وقررناهم فيها وأعطيناهم من القوى والآلات ما تمكنوا بها من أنواع التصرف فيها. ﴿ مَا لَمْ نُمَكُنْ لَكُمْ ﴾ ما لم نجعل لكم من السعة وطول المقام يا أهل مكة ما لم نعطكم من القوة والسعة في المال والاستظهار في العدد والأسباب. ﴿ وَأَرْسَلْنَا السَّمَاءَ عَلَيْهِمْ ﴾ أي المطر أو السحاب، أو المظلة فإن مبدأ المطر منها. ﴿ مِدْرَاراً ﴾ أي مغزاراً. ﴿ وَجَعْلَنَا الأَنهَارَ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمْ ﴾ أو السحاب، أو المظلة فإن مبدأ المطر منها. ﴿ مِدْرَاراً ﴾ أي مغزاراً. ﴿ وَجَعْلَنَا الأَنهَارَ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمْ ﴾ فعاشوا في الخصب والريف بين الأنهار والثمار. ﴿ فَأَهْلَكُنَاهُمْ مِدُنُوبِهِمْ ﴾ أي لم يغن ذلك عنهم شيئاً. ﴿ وَأَنشَأْنَا ﴾ وأحدثنا. ﴿ مِنْ بَعْلِهِمْ قَرْناً آخَرِينَ ﴾ بدلاً منهم، والمعنى أنه سبحانه وتعالى كما قدر على أن يهلك من قبلكم كعاد وثمود وينشىء مكانهم يعمر بهم بلاده يقدر أن يفعل ذلك بكم.

﴿ وَلَوَ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِنَبُنَا فِى فِرْطَاسِ فَلْمَسُوهُ بِأَيْدِيهِمْ لَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ إِنَّ هَلَدَاۤ إِلَّا سِتَرٌّ مُّبِينٌ ۞ وَقَالُواْ لَوَلَآ أُنزِلَ عَلَيْهِ مَلَكُ ۗ وَلَوَ أَنزَلْنَا مَلَكًا لَقُضِيَ الْأَمْنُ ثُمَّ لَا يُنظرُونَ ۞﴾.

﴿ وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِتَاباً فِي قِرْطَاسِ ﴾ مكتوباً في ورق. ﴿ فَلَمَسُوهُ بِأَيْدِيهِمْ ﴾ فمسوه، وتخصيص اللمس لأن التزوير لا يقع فيه فلا يمكنهم أن يقولوا إنما سكرت أبصارنا، ولأنه يتقدمه الإبصار حيث لا مانع، وتقييده بالأيدي لدفع التجوز فإنه قد يتجوز به للفحص كقوله: ﴿ وَأَنَا لَمَسْنَا السَمَاء ﴾ ﴿ لَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلاَّ سِخْرٌ مُبِينٌ ﴾ تعنتاً وعناداً.

﴿وَقَالُوا لَوْلاَ أَنْزِلَ عَلَيْهِ مَلَكُ ﴾ هلا أنزل معه ملك يكلمنا أنه نبي كقوله: ﴿لُولا أنزل إليه ملك فيكون معه نذيراً ﴾. ﴿وَلَوْ أَنْزَلْنَا مَلَكًا لَقُضِيَ الأَمْرُ ﴾ جواب لقولهم وبيان هو المانع مما اقترحوه والخلل فيه، والمعنى أن الملك لو أنزل بحيث عاينوه كما اقترحوا لحق إهلاكهم فإن سنة الله قد حرت بذلك فيمن قبلهم. ﴿ثُمُّ لاَ يُنظّرُونَ ﴾ بعد نزوله طرفة عين.

#### ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَهُ مَلَكًا لَّجَعَلْنَهُ رَجُلًا وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِم مَّنَا يَلْبِسُونَ ﴿ ﴾.

﴿ وَلَوْ جَمَلْنَاهُ مَلَكَا لَجَمَلْنَاهُ رَجُلاً وَلَلَبَسْنَا عَلَيْهِمْ مَا يَلْبِسُونَ ﴾ جواب ثان إن جعل الهاء للمطلوب، وإن جعل للرسول فهو جواب اقتراح ثان، فإنهم تارة يقولون لولا أنزل عليه ملك، وتارة يقولون لو شاء ربنا لأنزل ملائكة. والمعنى ولو جعلنا قريناً لك ملكاً يعاينونه أو الرسول ملكاً لمثلناه رجلاً كما مثل جبريل في صورة دحية الكلبي، فإن القوة البشرية لا تقوى على رؤية الملك في صورته، وإنما رآهم كذلك الأفراد من الأنبياء عليهم الصلاة والسلام بقوتهم القدسية، وللبسنا جواب محذوف أي ولو جعلناه رجلاً للبسنا أي: لخلطنا عليهم ما يخلطون على أنفسهم فيقولون ما هذا إلا بشر مثلكم. وقرىء «لبسنا» بلام واحدة و «للبسنا» بالتشديد للمبالغة.

﴿ وَلَقَدِ ٱسْنَهْزِئَ بِرُسُلٍ مِن قَبْلِكَ فَحَاقَ بِالَّذِينَ سَخِرُواْ مِنْهُم مَّا كَانُواْ بِدِ. يَسْنَهْزِءُونَ ﴿ مَلَ مَلَ اللَّهِ مِن الْمَاكِذِينَ اللَّهِ ﴾. سيرُواْ فِي الْأَرْضِ ثُمَّ انظُرُواْ كَنْفَ كَانَ عَلَقِبَةُ الْمُكَذِينَ ﴿ لَيْكَا إِنَ اللَّهِ ﴾.

﴿ وَلَقَدْ اسْتُهزِيء بِرُسُلِ مِنْ قَبْلِكَ ﴾ تسلية لرسول الله ﷺ عما يرى من قومه. ﴿ فَحَاقَ بِالَّذِينَ سَخِرُوا مِنْهُمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِئُونَ ﴾ فأحاط بهم الذي كانوا يستهزئون به حيث أهلكوا لأجله، أو فنزل بهم وبال استهزائهم.

﴿قُلْ سِيرُوا في الأَرضِ ثُمَّ انْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ المُكَذَّبِينَ﴾ كيف أهلكهم الله بعذاب الاستئصال كي تعتبروا، والفرق بينه وبين قوله: ﴿قُلْ سيروا في الأَرض فانظروا﴾ أن السير ثمة لأجل النظر ولا كذلك ها هنا، ولذلك قيل معناه إباحة السير للتجارة وغيرها وإيجاب النظر في آثار الهالكين.

﴿ قُل لِمَن مَّا فِى ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلأَرْضِ قُل لِلَّهِ كَنْبَ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةَ لِيَجْمَعَنَكُمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْهَيَّمَةِ لَا رَبِّ فِيهُ مَا سَكَنَ فِى ٱلْيَالِ وَٱلنَّهَارُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ الْفَالِدُ اللَّهِ مَا سَكَنَ فِى ٱلْيَالِ وَٱلنَّهَارُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْفَالِيمُ اللَّهِ مَا سَكَنَ فِى ٱلْيَالِ وَٱلنَّهَارُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْفَالِيمُ اللَّهِ مَا سَكَنَ فِى ٱلْيَالِ وَٱلنَّهَارُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْفَالِيمُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللِيهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْ

﴿قُلْ لِمَنْ مَا فِي السَّمواتِ وَالأَرْضِ﴾ خلقاً وملكاً، وهو سؤال تبكيت. ﴿قُلْ شِ﴾ تقريراً لهم وتنبيهاً على أنه المتعين للجواب بالإنفاق، بحيث لا يمكنهم أن يذكروا غيره. ﴿كَتَبَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ﴾ التزمها تفضلاً وإحساناً والمراد بالرحمة ما يعم الدارين ومن ذلك الهداية إلى معرفته، والعلم بتوحيده بنصب الأدلة، وإنزال الكتب والإمهال على الكفر. ﴿لَيَجْمَعَنَّكُمْ إِلَى يَوْم القِيَامَةِ﴾ استئناف وقسم للوعيد على إشراكهم وإغفالهم

النظر أي: ليجمعنكم في القبور مبعوثين إلى يوم القيامة، فيجازيكم على شرككم. أو في يوم القيامة وإلى بمعنى في. وقيل بدل من الرحمة بدل البعض فإنه من رحمته بعثه إياكم وإنعامه عليكم. ﴿لا رَبْبَ فِيهِ في اليوم أو الجمع. ﴿الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُم ﴾ بتضييع رأس مالهم. وهو الفطرة الأصلية والعقل السليم، وموضع الذين نصب على الذم أو رفع على الخبر أي: وأنتم الذين أو على الابتداء والخبر. ﴿فَهُمْ لا يُؤمِنُونَ ﴾ والفاء للدلالة على أن عدم إيمانهم مسبب عن خسرانهم، فإن إبطال العقل باتباع الحواس والوهم والانهماك في التقليد وإغفال النظر أدى بهم إلى الإصرار على الكفر والامتناع من الإيمان ﴿وَلَهُ عطف على شه. ﴿مَا سَكَنَ فِي اللَّيْلِ وَالنّهَارِ ﴾ من السكنى وتعديته بفي كما في قوله تعالى: ﴿وسكنتم في مساكن الذين ظلموا أنفسهم ﴾ والمعنى ما اشتملا عليه، أو من السكون أي ما سكن فيهما وتحرك فاكتفى بأحد الضدين عن الآخر. ﴿وَهُوَ السّمِيعُ لكل مسموع. ﴿العَلِيمُ بكل معلوم فلا يخفى عليه شيء، ويجوز أن يكون وعيداً للمشركين على أقوالهم وأفعالهم.

﴿ قُلْ أَغَيْرَ اللَّهِ أَتَّخِذُ وَلِيًّا فَاطِرِ السَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُوَ يُطْعِمُ وَلَا يُطْعَمُّ قُلْ إِنِّ أُمِنْتُ أَنْ أَكُونَ أَوْلَ مَنْ أَسُلُمُ وَلَا يُطْعَمُّ قُلْ إِنِيَّ أَمِنْتُ أَنَّ أَكُونَ أَوْلًا كَا أَمُنْدِكِينَ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْدِكِينَ ﴿ اللَّهُ مُنْدِكِينَ ﴿ اللَّهُ مُنْدِكِينَ ﴿ إِلَيْكُ ﴾ .

﴿ وَلَى أَغَيْرَ الله أَتَخِذُ وَلِيا ﴾ إنكار لاتخاذ غير الله ولياً لا لاتخاذ الولي. فلذلك قدم وأولى الهمزة والمراد بالولي المعبود لأنه رد لمن دعاه إلى الشرك. ﴿ فَاطِرِ السَّمَواتِ وَالأَرْضِ ﴾ مبدعهما، وعن ابن عباس رضي الله تعالى عنهما: ما عرفت معنى الفاطر حتى أتاني أعرابيان يختصمان في بئر فقال أحدهما، أنا فطرتها أي ابتدأتها. وجره على الصفة لله فإنه بمعنى الماضي ولذلك قرىء «فطر» وقرىء بالرفع والنصب على المدح. ﴿ وَهُو يُطْعِمُ وَلا يُطْعَمُ ﴾ يَرزق ولا يُرزق، وتخصيص الطعام لشدة الحاجة إليه. وقرىء «ولا يطعم» بفتح الياء وبعكس الأول على أن الضمير لغير الله، والمعنى كيف أشرك بمن هو فاطر السموات والأرض ما هو نازل عن رتبة الحيوانية، وببنائهما لفاعل على أن الثاني من أطعم بمعنى استطعم، أو على معنى أنه يطعم تارة ولا يطعم أخرى كقوله: ﴿ وَقَبْض ويبسط ﴾ . ﴿ قُلْ إِنِي أَمْرِتُ أَنْ أَكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَسُلَمَ ﴾ لأن النبي عَلَى سابق أمته في يطعم أخرى كقوله: ﴿ وَلا يَسْطِعُ فَل إِنِي أَمْرِتُ أَنْ أَكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَسُلُمَ ﴾ لأن النبي عَلَى سابق أمته في الدين . ﴿ وَلا تَكُونَنَ أَنْ أَمُوتُ عَلْهُ على قل .

﴿ قُلُ إِنَى آخَافُ إِنْ عَصَيَّتُ رَبِّى عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ مَن يُصْرَفَ عَنْهُ يَوْمَهِلِ فَقَدْ رَحِمَةً وَذَلِكَ ٱلْفَيِنُ إِنَّى ﴾.

﴿قُلْ إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ مبالغة أخرى في قطع أطماعهم، وتعريض لهم بأنهم عصاة مستوجبون للعذاب، والشرط معترض بين الفعل والمفعول به وجوابه محذوف دل عليه الجملة.

﴿ مَنْ يُضْرَفْ عَنْهُ يَوْمَنِذِ ﴾ أي يصرف العذاب عنه. وقرأ حمزة والكسائي ويعقوب وأبو بكر عن عاصم ﴿ يَصْرِفْ ﴾ عَلَى أن الضمير فيه لله سبحانه وتعالى. وقد قرىء بإظهاره والمفعول به محذوف، أو يومئذ بحذف المضاف. ﴿ فَقَدْ رَحِمَهُ ﴾ نجاه وأنعم عليه. ﴿ وَذَلِكَ الفَوْزُ المُبِينُ ﴾ أي الصرف أو الرحمة.

﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللَّهُ بِشُرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُۥ إِلَّا هُوَّ وَإِن يَمْسَسُكَ بِخَيْرٍ فَهُوَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ فَلِيرٌ ﴿ ﴿ وَان يَمْسَسُكَ بِخَيْرٍ فَهُوَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ فَلِيرٌ ﴾.

﴿ وَإِنْ يَمْسَسُكَ اللهُ بِضُرِ﴾ ببلية كمرض وفقر. ﴿ فَلاَ كَاشِفَ لَهُ ﴾ فلا قادر على كشفه. ﴿ إِلاَّ هُوَ وَإِنْ يَمْسَسُكَ بِخَيْرٍ ﴾ بنعمة كصحة وغنى. ﴿ فَهُوَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٍ ﴾ فكان قادراً على حفظه وإدامته فلا يقدر غيره على دفعه كقوله تعالى: ﴿ فلا راد لفضله ﴾ . ﴿ وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ﴾ تصوير لقهره وعلوه بالغلبة والقدرة. ﴿ وَهُوَ الْحَكِيمُ ﴾ في أمره وتدبيره . ﴿ وَهُوَ الْحَكِيمُ ﴾ في أمره وتدبيره . ﴿ النَّجَبِيرُ ﴾ بالعباد وخفايا أحوالهم .

﴿ قُلْ أَى ۚ شَيْءٍ ٱكْبَرُ شَهَدَةً قُلِ اللَّهُ شَهِيدًا بَيْنِ وَيَيْنَكُمُ ۚ وَأُوحِى إِلَىٰ هَلَا ٱلْقُرْءَانُ لِأُنذِرَّكُم بِهِ، وَمَنْ بَلَغُ آيِكُمُ لَيَسَمُدُونَ أَنَ مَعَ ٱللَّهِ ءَالِهَةً أُخْرَىٰ قُلُ لَا ۖ أَشْهَدُ قُلْ إِنَّمَا هُوَ إِلَهُ وَحِدٌ وَإِنِّنِ بَرِئَ ۗ بَنَا تُشْرِكُونَ ۖ ۖ ﴾.

﴿ قُلْ أَيُّ شَيْءٍ أَكْبَرُ شَهَادَةً ﴾ نزلت حين قالت قريش: يا محمد لقد سألنا عنك اليهود والنصارى، فزعموا أن ليس لك عندهم ذكر ولا صفة فأرنا من يشهد لك أنك رسول الله. والشيء يقع على كل موجود، وقد سبق القول فيه في سورة «البقرة». ﴿ قُلِ الله ﴾ أي الله أكبر شهادة ثم ابتدا ﴿ شَهِيدٌ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ ﴾ أي هو شهيد بيني وبينكم، ويجوز أن يكون الله شهيد هو الجواب لأنه سبحانه وتعالى إذا كان الشهيد كان أكبر شيء شهادة. ﴿ وَأُوحِيَ إِلَيَّ هَذَا القُرْآنُ لأَنْدركم بِهِ ﴾ أي بالقرآن، واكتفى بذكر الإنذار عن ذكر البشارة. ﴿ وَمَنْ بلَغَ ﴾ عطف على ضمير المخاطبين، أي لأنذركم به يا أهل مكة وسائر من بلغه من الأسود والأحمر، أو من الثقلين، أو لأنذركم به أيها الموجودون ومن بلغه إلى يوم القيامة، وفيه دليل على أن أحكام القرآن تعم الموجودين وقت نزوله ومن بعدهم، وأنه لا يؤاخذ بها من لم تبلغه. ﴿ أَيْنَكُمْ لَتَشْهَدُونَ أَنَّ مَعَ اللّهِ آلِهَةَ أُخْرَى ﴾ الأهود وأنه لا يؤاخذ بها من لم تبلغه. ﴿ أَيْنَكُمْ لَتَشْهَدُونَ أَنَّ مَعَ اللّهِ آلِهَةَ أُخْرَى ﴾ الأهود وأنه لا يؤاخذ بها من لم تبلغه. ﴿ أَيْنَكُمْ لَتَشْهَدُونَ أَنَّ مَعَ اللّهِ آلِهَةً أُخْرَى ﴾ الله وروبية بريء مِمًا تشهدون. ﴿ قُلْ إِنْمَا هُوَ إِلّهُ وَاحِدٌ ﴾ أي بل أشهد أن لا إله الهو. ﴿ وَإِنِي بَرِيءٌ مِمًا تشهركُونَ ﴾ يعني الأصنام.

﴿ اَلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِتَبَ يَعْرِفُونَكُم كُمَا يَعْرِفُونَ أَبَنَآءَكُمُ اَلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۖ ﴿ وَمَنَّ أَلَهُ مِنَّنِ اَفْتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ مَنْ الْفَالِمُونَ ۗ الْفَالِمُونَ ۗ الْفَالِمُونَ اللَّهِ ﴾.

﴿الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ عِعرفون رسول الله ﷺ بحليته المذكورة في التوراة والإِنجيل. ﴿كَمَا يَعْرِفُونَ أَيْنَاءَهُمْ ﴾ بحلاهم. ﴿الَّذِينَ خَبِرُوا أَنْفُسَهُمْ ﴾ من أهل الكتاب والمشركين. ﴿فَهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ لتضييعهم ما به يكتسب الإِيمان.

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى الله كَذِباً ﴾ كقولهم: الملائكة بنات الله، وهؤلاء شفعاؤنا عند الله. ﴿ أَوْ كَذَبُ إِلَيْهُ كَذَبُوا بِاللهِ اللهُ كَذَبُوا بِاللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى النَّهُ اللهُ عَلَى النَّهُ اللهُ اللهُ عَلَى النَّهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى النَّهُ اللهُ عَلَى النَّهُ اللَّهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى النَّهُ اللَّهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

﴿ وَيَوْمَ خَشْشُرُهُمْ جَيِمًا ثُمَّ يَقُولُ لِلَّذِينَ أَشَرِّكُواْ أَيْنَ شُرَّكَا وَكُمُ الَّذِينَ كُنتُمْ زَعْمُونَ ۞ ثُمَّ لَرَ تَكُن فِتَنَكُهُمْ إِلَّا أَن قَالُواْ وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ۞﴾.

﴿ وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيعاً ﴾ منصوب بمضمر تهويلاً للأمر. ﴿ ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُوا أَيْنَ شُرَكَاوُكُمُ ﴾ أي الهتكم التي جعلتموها شركاء لله، وقرأ يعقوب «يحشرهم» ويقول بالياء. ﴿ الَّذِينَ كُنْتُمْ تَزْعُمُونَ ﴾ أي تزعمونهم شركاء، فحذف المفعولان والمراد من الاستفهام التوبيخ، ولعله يحال بينهم وبين آلهتهم حينئذ ليفقدوها في الساعة التي علقوا بها الرجاء فيها، ويحتمل أن يشاهدوهم ولكن لما لم ينفعوهم فكأنهم غيب عنهم.

﴿ ثُمَّ لَمْ تَكُنْ فِتْنَتُهُمْ إِلاَّ أَنْ قَالُوا﴾ أي كفرهم، والمراد عاقبته وقيل معذرتهم التي يتوهمون أن يتخلصوا بها، من فتنت الذهب إذا خلصته. وقيل جوابهم وإنما سماه فتنة لأنه كذب، أو لأنهم قصدوا به الخلاص. وقرأ ابن كثير وابن عامر وحفص عن عاصم ﴿لم تكن﴾ بالتاء و ﴿فتنتهم﴾ بالرفع على أنها الاسم، ونافع وأبو عمرو وأبو بكر عنه بالتاء والنصب على أن الاسم ﴿أَن قالوا﴾، والتأنيث للخبر كقولهم من كانت أمك والباقون بالياء والنصب. ﴿وَاللهِ رَبُنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ﴾ يكذبون ويحلفون عليه مع علمهم بأنه لا ينفعهم من فرط الحيرة والدهشة، كما يقولون: ﴿ربنا أخرجنا منها﴾. وقد أيقنوا بالخلود. وقيل معناه ما كنا مشركين عند أنقسنا وهو لا يوافق قوله.

﴿ اَنْطُرَ كَيْفَ كَذَبُواْ عَلَىٓ اَنْصُبِهِمْ وَضَلَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ۚ ۚ وَمِنْهُم مَن يَسْتَبِعُ إِلَيْكُ وَجَمَلْنَا عَلَى تُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرَّا وَإِن يَرَوَا كُلَ مَالِيَةٍ لَا يُؤْمِنُواْ بِهَا حَتَى إِذَا جَآمُوكَ يُجُندِلُونَكَ يَقُولُ اَلَذِينَ كَفَرُواْ إِنْ هَذَآ إِلَّا أَسَطِيرُ الْأَوَّلِينَ ۞﴾.

﴿انْظُرْ كَيْفَ كَذَبُوا عَلَى أَنْفُرِتهِمْ﴾ أي بنفي الشرك عنها، وحمله على كذبهم في الدنيا تعسف يخل بالنظم ونظير ذلك قوله: ﴿يوم يبعثهم الله جميعاً فيحلفون له كما يحلفون لكم﴾ وقرأ حمزة والكسائي ربّنا بالنظم على النداء أو المدح. ﴿وَضَلَّ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ﴾ من الشركاء.

﴿وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَعِعُ إِلَيْكَ ﴾ حين تتلو القرآن، والمراد أبو سفيان والوليد والنضر وعتبة وشيبة وأبو جهل وأضرابهم، اجتمعوا فسمعوا رسول الله ﷺ يقرأ القرآن فقالوا للنضر ما يقول، فقال: والذي جعلها بيته ما أدري ما يقول إلا أنه يحرك لسانه ويقول أساطير الأولين مثل ما حدثتكم عن القرون الماضية، فقال أبو سفيان إني لأرى حقاً فقال أبو جهل كلا. ﴿وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةٌ ﴾ أغطية جمع كنان وهو ما يستر الشيء. ﴿أَنْ يَفْقَهُوهُ كراهة أن يفقهوه. ﴿وَفِي آذَانِهِمْ وَقُراً ﴾ يمنع من استماعه، وقد مر تحقيق ذلك في أول «البقرة». ﴿وَإِنْ يَرَوا كُلَّ آيَةٍ لاَ يُوْمِنُوا بِهَا ﴾ لفرط عنادهم واستحكام التقليد فيهم. ﴿حَتَّى إِذَا جَاوُكَ يُجَادِلُونَكَ ﴾ أي بلغ تكذيبهم الآيات إلى أنهم جاؤوك يجادلونك، وحتى هي التي تقع بعدها الجمل لا عمل لها، والجملة إذا وجوابه وهو ﴿يَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هذَا إِلاَ أَسَاطِيرُ الأَوْلِينَ ﴾ فإن جعل أصدق الحديث خرافات الأولين غاية وحوابه وهو ﴿يَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هذَا إِلاَ أَسَاطِيرُ الأَوْلِينَ ﴾ فإن جعل أصدق الحديث خرافات الأولين غاية التكذيب، ويجادلونك حال لمجيئهم، ويجوز أن تكون الجارة وإذا جاؤوك في موضع الجر ويجادلونك حال ويقول تفسير له، والأساطير الأباطيل جمع أسطورة أو أسطارة أو أسطار جمع سطر، وأصله السطر بمعنى ويقول تفسير له، والأساطير الأباطيل جمع أسطورة أو أسطارة أو أسطار جمع سطر، وأصله السطر بمعنى الخط

﴿ وَهُمْ يَنْهَوْنَ عَنْهُ وَيَنْقَوْتَ عَنْهُ وَإِن يُهْلِكُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَنْعُرُونَ ۞ وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ وُقِفُواْ عَلَى النَّارِ فَقَالُواْ يَلْنَيْنَا نُرَدُّ وَلَا ثَكَذِّبَ بِعَايَتِ رَبِّنَا وَتَكُونَ مِنَ ٱلْوَمِينِينَ ۞﴾.

﴿وَهُمْ يَنْهَوْنَ عَنْهُ﴾ أي ينهون الناس عن القرآن، أو الرسول ﷺ والإيمان به. ﴿وَيَنْأُونَ عَنْهُ﴾ بانفسهم أو ينهون عن التعرض لرسول الله ﷺ وينأون عنه فلا يؤمنون به كأبي طالب. ﴿وَإِنْ يُهْلِكُونَ﴾ وما يهلكون بذلك. ﴿إِلاَّ أَنْفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ﴾ أن ضرره لا يتعداهم إلى غيرهم.

﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ وُقِفُوا عَلَى النَّارِ ﴾ جوابه محذوف أي: لو تراهم حين يوقعون على النار حتى يعاينوها، أو يطلعون عليها، أو يدخلونها فيعرفون مقدار عذابها لرأيت أمراً شنيعاً. وقرى، «وقفوا» على البناء للفاعل من وقف عليها وقوفاً. ﴿ فَقَالُوا يَا لَيْتَنَا نُرِدُ ﴾ تمنياً للرجوع إلى الدنيا. ﴿ وَلاَ نُكذُبُ بِآيَاتِ رَبّنا وَنَكُونَ مِنَ المُؤمِنينَ ﴾ استئناف كلام منهم على وجه الإثبات كقولهم: دعني ولا أعود، أي وأنا لا أعود تركتني، أو لم تتركني أو عطف على نرد أو حال من الضمير فيه فيكون في حكم التمني، وقوله: ﴿ وَإِنهم لكاذبون ﴾ راجع إلى ما تضمنه التمني من الوعد، ونصبهما حمزة ويعقوب وحفص على الجواب بإضمار أن بعد الواو إجراء لها مجرى الفاء. وقرأ ابن عامر برفع الأول على العطف ونصب الثاني على الجواب.

﴿ بَلَ بَدَا لَمُهُم مَّا كَانُوا يُخْفُونَ مِن قَبَلٌ وَلَوَ رُدُّواْ لَعَادُواْ لِمَا نُهُواْ عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ۞ وَقَالُواْ إِنَّ هِىَ إِلَّا عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ۞ وَقَالُواْ إِنَّ هِىَ إِلَّا عَيْدُ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ۞ .

﴿ بَلَ بَدَا لَهُمْ مَا كَانُوا يُخْفُونَ مِنْ قَبْلُ ﴾ الإضراب عن إرادة الإيمان المفهومة من التمني، والمعنى أنه ظهر لهم ما كانوا يخفون من نفاقهم، أو قبائح أعمالهم فتمنوا ذلك ضجراً لا عزماً على أنهم لو ردوا لآمنوا. ﴿ وَلَوْ رُدُوا ﴾ أي إلى الدنيا بعد الوقوف والظهور. ﴿ لَمَادُوا لِمَا نُهُوا عَنْهُ ﴾ من الكفر والمعاصي. ﴿ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ فيما وعدوا به من أنفسهم.

﴿وَقَالُوا﴾ عطف على لعادوا، أو على إنهم لكاذبون أو على نهوا، أو استئناف بذكر ما قالوه في الدنيا. ﴿ إِنْ هِيَ إِلاَ حَيَاتُنَا الدُّنْيَا﴾ الضمير للحياة ﴿وَمَا نَحْنُ بِمَبْعُوثِينَ﴾ .

﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ وُقِقُواْ عَلَىٰ رَبِّمٍ قَالَ ٱلْيَسَ هَذَا بِالْحَقِّ قَالُواْ بَلَىٰ وَرَنِنَا قَالَ هَذُوفُواْ ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنتُمُ تَكَفُرُونَ ﴿ قَدْ خَسِرَ ٱلَّذِينَ كَذَبُواْ بِلِقَآءِ ٱللَّهِ حَتَّى إِذَا جَآءَتُهُمُ ٱلسَّاعَةُ بَغْتَةَ قَالُواْ يَنحَسْرَلَنَا عَلَى مَا فَرَطْنَا فِيهَا وَهُمْ يَعْمِلُونَ أَوْزَارَهُمْ عَلَى ظُهُورِهِمْ ٱلا سَاءَ مَا يَزِرُونَ ﴿ ﴾ .

﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ وُقِفُوا عَلَى رَبِّهِمْ ﴾ مجاز عن الحبس للسؤال والتوبيخ، وقيل معناه وقفوا على قضاء ربهم أو جزائه، أو عرفوه حق التعريف. ﴿ قَالَ أَلَيْسَ هذَا بِالْحَقِّ ﴾ كأنه جواب قائل قال: ماذا قال ربهم حينئذ؟ والهمزة للتقريع على التكذيب، والإشارة إلى البعث وما يتبعه من الثواب والعقاب. ﴿ قَالُوا بَلَى وَربُنَا ﴾ إقراد مؤكد باليمين لانجلاء الأمر غاية الجلاء. ﴿ قَالَ فُذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمْ تَكْفُرُونَ ﴾ بسبب كفركم أو ببدله.

﴿قَدْ خَسِرَ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِلِقَاءِ الله ﴾ إذ فاتهم النعيم واستوجبوا العذاب المقيم ولقاء الله البعث وما يتبعه. ﴿حَتَّى إِذَا جَاءَتْهُمُ السَّاعَةُ ﴾ غاية لكذبوا لا لخسر؛ لأن خسرانهم لا غاية له. ﴿بَغْتَةٌ ﴾ فجأة ونصبها على الحال، أو المصدر فإنها نوع من المجيء. ﴿قَالُوا يَا حَسْرَتَنَا ﴾ أي تعالي فهذا أوانك. ﴿عَلَى مَا فَرَّطْنَا ﴾ قصرنا في الحياة الدنيا أضمرت وإن لم يجر ذكرها للعلم بها، أو في الساعة يعني في شأنها والإيمان بها. ﴿وَهُمْ يَحْمِلُونَ أُورَارهُمْ عَلَى ظُهُوْرهِم ﴾ تمثيل لاستحقاقهم آصار الآثام. ﴿أَلاَ سَاءَ مَا يَزِرُونَ ﴾ بئس شيئاً يزرونه وزرهم.

﴿ وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَآ إِلَّا لَيِبٌ وَلَهُ أَوُّ وَلَلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَنَقُونَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ۖ ﴿ ﴾.

﴿ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلاَّ لَعِبٌ وَلَهُوّ﴾ أي وما أعمالها إلا لعب ولهو يلهي الناس ويشغلهم عما يعقب منفعة دائمة ولذة حقيقية. وهو جواب لقولهم ﴿إن هي إلا حياتنا الدنيا﴾. ﴿ وَلَلدَّارُ الآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَقُونَ ﴾ لدوامها وخلوص منافعها ولذاتها، وقوله: ﴿ للذين يتقون ﴾ تنبيه على أن ما ليس من أعمال المتقين لعب ولهو. وقرأ ابن عامر «ولدار الآخرة». ﴿ أَفَلاَ يَعْقِلُونَ ﴾ أي الأمرين خير. وقرأ نافع وابن عامر وحفص عن عاصم ويعقوب بالتاء على خطاب المخاطبين به، أو تغليب الحاضرين على الغائبين.

والهاء في أنه للشأن. وقرىء «لَيَحْزُنْكَ» من أحزن. ﴿فَإِنَّهُمْ لاَ يُكَذِّبُونَكَ ﴾ في الحقيقة. وقرأ نافع

والكسائي ﴿لاَ يَكُلِبُونَكَ﴾ من أكذبه إذا وجده كاذباً، أو نسبه إلى الكذب. ﴿وَلَكِنَّ الظَّالِمِينَ بِآيَاتِ اللَّهِ يَجْحَدُونَ﴾ ولكنهم يجحدون بآيات الله ويكذبونها، فوضع الظالمين موضع الضمير للدلالة على أنهم ظلموا بجحودهم، أو جحدوا لتمرنهم على الظلم، والباء لتضمين الجحود معنى التكذيب. روي أن أبا جهل كان يقول: ما نكذبك وإنك عندنا لصادق وإنما نكذب ما جئتنا به. فنزلت.

﴿ وَلَقَدَ كُذِبَتَ رُسُلُ مِن قَبْلِكَ فَصَبَرُواْ عَلَىٰ مَا كُذِبُواْ وَأُوذُواْ حَتَىٰ أَنَنَهُمْ نَصَّرَاً وَلَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَنتِ ٱللَّهِ وَلَقَدُ جَآءَكَ مِن نَبْإِيْ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ آَلِكُ ﴾ .

﴿وَلَقَدْ كُذُبَتْ رُسُلٌ مِنْ قَبْلِكَ﴾ تسلية لرسول الله ﷺ، وفيه دليل على أن قوله: ﴿لا يكذبونك﴾، لبس لنفي تكذيبه مطلقاً. ﴿فَصَبَرُوا عَلَى مَا كُذُبُوا وَأُوذُوا﴾ على تكذيبهم وإيذائهم فتأس بهم واصبر. ﴿حَتَّى أَتَاهُمْ نَضَرُنَا﴾ فيه إيماء بوعد النصر للصابرين. ﴿وَلاَ مُبَدُلَ لِكَلِمَاتِ اللَّهِ﴾ لمواعيده من قوله: ﴿ولقد سبقت كلمتنا لعبادنا المرسلين﴾ الآيات. ﴿وَلَقَدْ جَاءَكَ مِنْ نَبَايِ المُرْسَلِينَ﴾ أي بعض قصصهم وما كابدوا من قومهم.

﴿ وَإِن كَانَ كُبُرَ عَلَيْكَ إِعْرَاضُهُمْ فَإِنِ ٱسْتَطَعْتَ أَن تَبْنَغِيَ نَفَقًا فِي ٱلْأَرْضِ أَوَ سُلَمًا فِي ٱلسَّمَآءِ فَتَأْتِيهُم بِثَايَةً وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى ٱلْهُدَئُ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْجَلِهِلِينَ ﴿ آَلِكُ اللَّ

﴿ وَإِنْ كَانَ كَبُرَ عَلَيْكَ ﴾ عَظُمَ وشَقَ ﴿ إِغْرَاضُهُمْ ﴾ عنك وعن الإيمان بما جئت به. ﴿ فَإِنِ اسْتَطَعْتَ أَنَ تَبْغَيْ نَفَقاً فِي الأَرْضِ أَوْ سُلَماً فِي السَّماءِ فَتَأْتِيَهُمْ بِآيَةٍ ﴾ منفذاً تنفذ فيه إلى جوف الأرض فتطلع لهم آية ، أو مصعداً تصعد به إلى السماء ضفة لِسُلَما ، ويجوز أن يكونا متعلقين بتبتغي ، أو حالَيْن من المستكن وجواب الشرط الثاني محذوف تقديره فافعل ، والجملة جواب الأول والمقصود بيان حرصه البالغ على إسلام قومه ، وأنه لو قدر أن يأتيهم بآية من تحت الأرض أو من فوق السماء لأتى بها رجاء إيمانهم ﴿ وَلَوْ شَاءَ الله لَجَمَعَهُمْ عَلَى الهُدَى ﴾ أي ولو شاء الله جمْعَهم على الهدى لوفقهم المين حتى يؤمنوا ولكن لم تتعلق به مشيئته ، فلا تتهالك عليه والمعتزلة أولوه بأنه لو شاء لجمعهم على الهدى بأن يأتيهم بآية ملجئة ولكن لم يفعل لخروجه عن الحكمة . ﴿ فَلاَ تَكُونَنَّ مِنَ الجَاهِلِينَ ﴾ بالحرص على الهدى بأن يأتيهم بآية ملجئة ولكن لم يفعل لخروجه عن الحكمة .

﴿ إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ يَسْمَعُونَ وَٱلْمَوْنَى يَبْعَثُهُمُ ٱللَّهُ ثُمَّ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴿ وَقَالُواْ لَوَلَا نُزِلَ عَلَيْهِ مَالِيَةٌ مِّالِيَةً وَلَا يَوْلَا عَلَيْهِ مَالِيَةً وَلَا يَعْلَمُونَ الْإِنَّا ﴾ .

﴿إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ الَّذِينَ يَسْمَعُونَ﴾ إنما يجيب الذين يسمعون بفهم وتأمل لقوله: ﴿أَو القي السمع وهو شهيد﴾ وهؤلاء كالموتى الذين لا يسمعون. ﴿وَالمَوْتَى يَبْعَثُهُمُ الله﴾ فيعلمهم حين لا ينفعهم الإيمان. ﴿فُمَّ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ﴾ للجزاء.

﴿وَقَالُوا لَوْلاَ نُزِّلَ عَلَيْهِ آيَةٌ مِنْ رَبِّهِ﴾ أي آية بما اقترحوه، أو آية أخرى سوى ما أنزل من الآيات المتكاثرة لعدم اعتدادهم بها عناداً. ﴿قُلْ إِنَّ الله قَادِرٌ عَلَى أَنْ يُنَزِّلَ آيَةً﴾ مما اقترحوه، أو آية تضطرهم إلى الإيمان كنتق الجبل، أو آية إن جحدوها هلكوا. ﴿وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ﴾ أن الله قادر على إنزالها، وأن إنزالها يستجلب عليهم البلاء، وأن لهم فيما أنزل مندوحة عن غيره، وقرأ ابن كثير ﴿ينزل﴾ بالتخفيف والمعنى واحد.

﴿ وَمَا مِن دَآبَتُو فِى ٱلْأَرْضِ وَلَا طَلَيْمِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أَمْمُ أَمْنَالُكُمْ مَّا فَرَطْنَا فِى ٱلْكِتَبِ مِن شَيَّوْ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ يُمْشَرُونَ ۞ . ﴿ وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الأَرْضِ ﴾ تدب على وجهها. ﴿ وَلاَ طَائِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ ﴾ في الهواء، وصفه به قطعاً لمجاز السرعة ونحوها. وقرىء «ولا طائر» بالرفع على المحل. ﴿ إِلاَّ أَمَمْ أَمْنَالُكُمْ ﴾ محفوظة أحوالها مقدرة أرزاقها وآجالها، والمقصود من ذلك الدلالة على كمال قدرته وشمول علمه وسعة تدبيره، ليكون كالدليل على أنه قادر على أن ينزل آية. وجمع الأمم للحمل على المعنى. ﴿ مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ ﴾ يعني اللوح المحفوظ، فإنه مشتمل على ما يجري في العالم من الجليل والدقيق لم يهمل فيه أمر حيوان ولا جماد. أو القرآن فإنه قد دون فيه ما يحتاج إليه من أمر الدين مفصلاً أو مجملاً، ومن مزيدة وشيء في موضع المصدر لا المفعول به، فإن فرط لا يتعدى بنفسه وقد عدي بفي إلى الكتاب. وقرىء «ما فرطنا» بالتخفيف. ﴿ ثُمَّ إِلَى لا المفعول به، فإن فرط لا يتعدى بنفسه وقد عدي بفي إلى الكتاب. وقرىء «ما فرطنا» بالتخفيف. وعن ابن مؤسس رضي الله تعالى عنهما: حشرها موتها.

﴿ وَٱلَّذِينَ كَذَّبُوا ۚ بِثَايَدَتِنَا صُعُمُ وَبُكُمُ ۚ فِي الظُّلُمَاتِ مَن يَشَا اِللَّهُ يُضَلِلُهُ وَمَن يَشَأَ يَجْعَلَهُ عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ ﴿ وَٱلَّذِينَ كَذَبُوا ۚ بِثَالِمَاتُ عَلَى عَلَا عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴿ وَآلَانِهِ مَا يَعَلَّهُ عَلَى عَلَا عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴿ وَآلَانِهِ مَا يَشَا لَمُ عَلَمُ عَلَى عَلَا عَلَى صِرَطِ

﴿وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا صُمِّ﴾ لا يسمعون مثل هذه الآيات الدالة على ربوبيته وكمال علمه وعظم قدرته سماعاً تتأثر به نفوسهم. ﴿وَبُكُمٌ لا ينطقون بالحق. ﴿فِي الظُّلُمَاتِ ﴾ خبر ثالث أي خابطون في ظلمات الكفر، أو في ظلمة الجهل وظلمة العناد وظلمة التقليد، ويجوز أن يكون حالاً من المستكن في الخبر. ﴿مَنْ يَشَإِ الله يُضْلِلُهُ ﴾ من يشأ الله إضلاله يضلله، وهو دليل واضح لنا على المعتزلة. ﴿وَمَنْ يَشَأْ يَجْعَلْهُ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيم ﴾ بأن يرشده إلى الهدى ويحمله عليه.

﴿ قُلُ أَرَءَيْنَكُمْ إِنَ أَتَنكُمْ عَذَابُ اللَّهِ أَوَ أَتَنكُمُ السَّاعَةُ أَغَيْرَ اللَّهِ تَدْعُونَ إِن كُنتُد صَدِقِينَ ۞ بَلَ إِيَّاهُ تَدْعُونَ فَيكَشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَآءَ وَتَنسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ ۞ .

﴿ قُلْ أَرَأَيْتَكُمْ ﴾ استفهام تعجيب، والكاف حرف خطاب أكد به الضمير للتأكيد لا محل له من الإعراب لأنك تقول: أرأيتك زيداً ما شأنه فلو جعلت الكاف مفعولاً كما قاله الكوفيون لعديت الفعل إلى ثلاثة مفاعيل، وللزم في الآية أن يقال: أرأيتموكم بل الفعل معلق أو المفعول محذوف تقديره: أرأيتكم آلهتكم تنفعكم. إذ تدعونها. وقرأ نافع أرأيتكم وأرأيت وأرأيتم وأفرأيتم وأفرأيت وشبهها إذا كان قبل الراء همزة بتسهيل الهمزة التي بعد الراء، والكسائي يحذفها أصلاً والباقون يحققونها وحمزة إذا وقف وافق نافعاً. ﴿ إِنْ الله عَذَابُ الله كما أتى من قبلكم. ﴿ أَوْ أَتَنْكُمُ السَّاعَةُ ﴾ وهو لها ويدل عليه. ﴿ أَغَيْرَ الله تَذْعُون ﴾ وهو تبكيت لهم. ﴿ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ أن الأصنام آلهة وجوابه محذوف أي فادعوه.

﴿ بَلْ إِيَّاهُ تَدْعُونَ ﴾ بل تخصونه بالدعاء كما حكى عنهم في مواضع، وتقديم المفعول لإفادة التخصيص. ﴿ فَيَكُشِنفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ ﴾ أي ما تدعونه إلى كشفه. ﴿ إِنْ شَاءَ ﴾ أي يتفضل عليكم ولا يشاء في الآخرة . ﴿ وَتَنْسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ ﴾ وتتركون آلهتكم في ذلك الوقت لما ركز في العقول على أنه القادر على كشف الضردون غيره، أو وتنسونه من شدة الأمر وهوله .

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلُنَا ۚ إِلَىٰ أُمَدِ مِن قَبْلِكَ فَأَخَذْنَهُم بِالْبَأْسَلَوِ وَالظَّرَّاءِ لَعَلَّهُمْ بَعَضَرَّعُونَ ۞ فَلُوْلَا إِذْ جَآءَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُوا وَلَكِن قَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيَطِكُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ۞ ﴿

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا إِلَى أُمَم مِنْ قَبْلِكَ ﴾ أي قَبْلَكَ ، وَمن زائدة. ﴿ فَأَخَذْنَاهُمْ ﴾ أي فكفروا وكذبوا المرسلين

فَأَخَذْنَاهُم. ﴿بِالْبَأْسَاءِ﴾ بالشدة والفقر. ﴿وَالضَّرَاءِ﴾ والضر والآفات وهما صيغتا تأنيث لا مذكر لهما. ﴿لَعَلَّهُمْ يَتَضَرَّعُونَ﴾ يتذللون لنا ويتوبون عن ذنوبهم.

﴿ فَلَوْلاَ إِذْ جَاءَهُمْ بَأْسُنَا تَضَرَّعُوا ﴾ معناه نفي تضرعهم في ذلك الوقت مع قيام ما يدعوهم أي لم يتضرعوا. ﴿ وَلَكِنْ قَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ استدراك على المعنى وبيان للصارف لهم عن التضرع وأنه: لا مانع لهم إلا قساوة قلوبهم وإعجابهم بأعمالهم التي زينها الشيطان لهم.

﴿ فَلَـمَّا نَسُواْ مَا ذُكِرُواْ بِهِ. فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبَوَابَ كُلِ شَيْءٍ حَتَّىٰۤ إِذَا فَرِحُواْ بِمَاۤ أُونُوَّا أَخَذَنَهُم بَغْنَةُ فَإِذَا هُم ثُبُّلِسُونَ ۞ فَقُطِعَ دَابِرُ ٱلْقَوْرِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ وَٱلْحَمَّدُ بِلَهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ۞﴾.

﴿فَلَمَا نَسُوا مَا ذُكُرُوا بِهِ من البأساء والضراء ولم يتعظوا به. ﴿فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوابَ كُلِّ شَيءِ من أنواع النعم مراوحة عليهم بين نوبتي الضراء والسراء، وامتحاناً لهم بالشدة والرخاء إلزاماً للحجة وإزاحة للعلة، أو مكراً بهم لما روي أنه عليه الصلاة والسلام قال "مكر بالقوم ورب الكعبة". وقرأ ابن عامر "فتحنا" بالتشديد في جميع القرآن ووافقه يعقوب فيما عدا هذا والذي في "الأعراف". ﴿حَتَّى إِذَا فَرِحُوا ﴾ أعجبوا ﴿بَمَا أُوتُوا ﴾ من النعم ولم يزيدوا غير البطر والاشتغال بالنعم عن المنعم والقيام بحقه سبحانه وتعالى. ﴿أَخَذْنَاهُمْ بَغْتَةً فَإِذَا هُمْ مُبْلِسُونَ ﴾ متحسرون آيسون.

﴿ فَقُطِعَ دَابِرُ الْقَوْمِ الَّذِينَ ظَلَمُوا﴾ أي آخرهم بحيث لم يبق منهم أحد من دبره دبراً ودبوراً إذا تبعه. ﴿ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ على إهلاكهم فإن هلاك الكفار والعصاة من حيث إنه تخليص لأهل الأرض من شؤم عقائدهم وأعمالهم، تعمة جليلة يحق أن يحمد عليها.

﴿ قُلْ أَرَءَ يَشَدُ إِنَ أَخَذَ ٱللَّهُ سَمَعَكُمْ وَأَبْصَدَرُكُمْ وَخَنَمَ عَلَى قُلُوبِكُم مَنَ إِلَكُ غَيْرُ ٱللَّهِ يَأْتِيكُم بِهِ ٱنظَرَ كَيْفَ نُصَرِّفُ ٱلْأَيْنَتِ ثُمَّ هُمْ يَصْدِفُونَ ۞ قُلْ أَرَءَ يَتَكُمْ إِنَّ أَنْنَكُمْ عَذَابُ ٱللَّهِ بَغْنَةً أَوْ جَهْرَةً هَلَ يُهْلَكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلظَّلِمُونَ ۞﴾.

﴿قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ أَخَذَ الله سَمْعَكُمْ وَأَبْصَارَكُمْ ﴾ أصمكم وأعماكم. ﴿وَخَتَمَ عَلَى قُلُوبِكُمْ ﴾ بأن يغطي عليها ما يزول به عقلكم وفهمكم. ﴿مَنْ إِلَهْ غَيْرُ اللّهِ يَأْتِيكُمْ بِهِ ﴾ أي بذلك، أو بما أخذ وختم عليه أو بأحد هذه المذكورات. ﴿انظُرْ كَيْفَ نُصَرّفُ الآيَاتِ ﴾ نكررها تارة من جهة المقدمات العقلية وتارة من جهة الترغيب والترهيب، وتارة بالتنبيه والتذكير بأحوال المتقدمين. ﴿فُمْ هُمْ يَصْدِفُونَ ﴾ يعرضون عنها، وثم لاستبعاد الإعراض بعد تصريف الآيات وظهورها.

﴿قُلْ أَرَأَيْتَكُمْ إِنْ آتَاكُمْ عَذَابُ الله بَغْتَةَ﴾ من غير مقدمة. ﴿أَوْ جَهْرَةَ﴾ بتقدمة أمارة تؤذن بحلوله وقيل ليلا أو نهاراً. وقرىء ﴿بغتة أو جهرة﴾ . ﴿هَلْ يُهْلَكُ﴾ أي ما يهلك به هلاك سخط وتعذيب. ﴿إِلاَ القَوْمُ الظَّالِمُونَ﴾ ولذلك صح الاستثناء المفرغ منه، وقرىء «يَهلك» بفتح الياء.

﴿ وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ ۚ فَمَنْ ءَامَنَ وَأَصْلَحَ فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْرَنُونَ ﴿ اللَّهُ مُا اللَّهُ مُن اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْرَنُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْرَنُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْرَنُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْرَنُونَ ﴾ .

﴿ وَمَا نُرْسِلُ المُرْسَلِينَ إِلاَّ مُبَشِّرِينَ ﴾ المؤمنين بالجنة. ﴿ وَمُنْذِرِينَ ﴾ الكافرين بالنار، ولم نرسلهم ليقترح عليهم ويتلهي بهم. ﴿ فَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ ﴾ من العناب. ﴿ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ بفوات الثواب.

﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا يَمَسُّهُمُ الْعَذَابُ ﴾ جعل العذاب ماساً لهم كأنه الطالب للوصول إليهم، واستغنى بتعريفه عن التوصيف. ﴿ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ ﴾ بسبب خروجهم عن التصديق والطاعة.

﴿ قُلُ لَا ۚ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَانِنُ ٱللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّ مَلَكُ إِنَّ أَنَيْعُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَىٰ هَلَ كَشَرُواْ إِلَىٰ وَيِهِمْ لَيْسَ فَلَ يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْمَصِيرُ أَفَلَا تَنَفَّكُرُونَ ۞ وَأَنذِرْ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَرُواْ إِلَى وَيِهِمْ لَيْسَ لَهُم مِن دُونِهِ، وَلِيٌّ وَلَا شَفِيعٌ لَمَلَّهُمْ يَنَقُونَ ۞ .

﴿ قُلُ لاَ أَقُولُ لَكُمْ عِنْدِي خَزَائِنُ الله ﴾ مقدوراته أو خزائن رزقه. ﴿ وَلاَ أَغُلُمُ الغَيْبَ ﴾ ما لم يوح إلى ولم ينصب عليه دليل وهو من جملة المقول. ﴿ وَلاَ أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكُ ﴾ أي من جنس الملائكة ، أو أقدر على ما يقدرون عليه. ﴿ إِنْ أَتَبِعُ إِلاَّ مَا يُوحَى إِلَيَ ﴾ تبرأ عن دعوى الألوهية والملكية ، وادعى النبوة التي هي من كمالات البشر رداً لاستبعادهم دعواه وجزمهم على فساد مدعاه . ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الْأَعْمَى وَالبَصِيرُ ﴾ مثل للضال والمهتدي ، أو الجاهل والعالم ، أو مدعي المستحيل كالألوهية والملكية ومدعي المستقيم كالنبوة . ﴿ أَفَلاَ تَتَفَكَّرُونَ ﴾ فتهتدوا أو فتميزوا بين ادعاء الحق والباطل ، أو فتعلموا أن اتباع الوحي مما لا محيص عنه .

﴿وَأَنْذِرْ بِهِ﴾ الضمير لما يوحى إلى. ﴿الَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْ يُحْشَرُوا إِلَى رَبِّهِمْ﴾ هم المؤمنون المفرطون في العمل، أو المجوزون للحشر مؤمناً كان أو كافراً مقراً به أو متردداً فيه، فإن الإنذار ينجع فيهم دون الفارغين المجازمين باستحالته. ﴿لَيْسَ لَهُمْ مِنْ دُونِهِ وَلِيٍّ وَلاَ شَفِيعٌ﴾ في موضع الحال من يحشروا فإن المخوّف هو الحشر على هذه الحالة. ﴿لَعَلَّهُمْ يَتَقُونَ ﴾ لكي يتقوا.

﴿ وَلَا تَطَرُّدِ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَافَةِ وَٱلْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجَهَمُّ مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءِ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِّن شَيْءِ فَتَظْرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ ٱلظَّلِلِمِينَ ۞﴾.

وَلا تَطُرُدِ النّبِينَ يَدْعُونَ رَبّهُمْ بِالغَدَاةِ وَالعِشِي ﴾ بعدما أمره بإنذار غير المتقين ليتقوا أمره بإكرام المتقين وتقريبهم وأن لا يطردهم ترضية لقريش. روي أنهم قالوا: لو طردت هؤلاء الأعبد يعنون فقراء المسلمين كعمار وصهيب وخباب وسلمان. جلسنا إليك وحادثناك فقال: "ما أنا بطارد المؤمنين"، قالوا: فأقمهم عنا إذا جئناك قال «نعم». وروي أن عمر رضي الله عنه قال له: لو فعلت حتى ننظر إلى ماذا يصيرون فدعا بالصحيفة وبعلي رضي الله تعالى عنه ليكتب فنزلت. والمراد بذكر الغذاة والعشي الدوام، وقيل صلاتا الصبح والعصر. وقرأ ابن عامر ﴿الغدوة﴾ هنا وفي الكهف. ﴿ يُريدُونَ وَجُهُهُ حال من يدعون، أي يدعون ربهم مخلصين فيه قيد الدعاء بالإخلاص تنبيها على أنه ملاك الأمر. ورتب النهي عليه إشعاراً بأنه يقتضي إكرامهم وينافي إيعادهم. ﴿ مَا عَلَيكُ مِنْ حَسَابِكُ عَلَيْهِمْ مِنْ شَيءٍ ﴾ أي ليس عليك حساب إيمانهم فلعل إيمانهم عند الله أعظم من إيمان من تطردهم بسؤالهم طمعاً في إيمانهم لو آمنوا، أو ليس عليك اعتبار بواطنهم وإخلاصهم لما اتسموا بسيرة المتقين وإن كان لهم باطن غير مرضي كما ذكره المشركون وطعنوا في دينهم فحسابهم عليهم لا يتعداهم إليك، كما أن حسابك عليك لا يتعداك إليهم. وقيل ما عليك من حساب إيمانهم بحيث تطرد المؤمنين طمعاً فيه. ﴿ فَتَطُرُدُهُمْ ﴾ فتبعدهم وهو جواب النفي ﴿ فَتَكُونَ مِنَ الطّالِمينَ ﴾ جواب النهي ويجوز عطفه على فتطردهم على وجه التسبب وفيه نظر.

﴿ وَكَذَلِكَ فَتَنَّا بَعْضَهُم بِبَعْضِ لِيَقُولُوا أَهَا وُلَآءٍ مَنَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِنْ بَيْضِنَّا أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِأَعْلَمَ بِٱلشَّكِرِينَ



﴿وَكَذَلِكَ فَتَنَّا بَعْضَهُم بِبَعْضِ ومثل ذلك الفتن، وهو اختلاف أحوال الناس في أمور الدنيا. ﴿فتنا الله البتلينا بعضهم ببعض في أمر الدين فقدمنا هؤلاء الضعفاء على أشراف قريش بالسبق إلى الإيمان. ﴿لِيَقُولُوا أَهُولاءِ مَنْ اللّه عَلَيْهِمْ مِنْ بَيْنِنَا أَي أَهُولاء مِن أنعم الله عليهم بالهداية والتوفيق لما يسعدهم دوننا، ونحن الأكابر والرؤساء وهم المساكين والضعفاء. وهو إنكار لأن يخص هؤلاء من بينهم بإصابة الحق والسبق إلى الخير كقولهم: ﴿لو كان خيراً ما سبقونا إليه ﴾. واللام للعاقبة أو للتعليل على أن فتنا متضمن معنى خذلنا ﴿ النّسَ الله بِأَعْلَمْ بِالشّاكِرِينَ ﴾ بمن يقع منه الإيمان والشكر فيوفقه وبمن لا يقع منه فيخذله.

﴿ وَإِذَا جَآءَكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِعَايَنتِنَا فَقُلَ سَلَمُ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ أَنَّهُ مَنَ عَيلَ مِنكُمْ سُوءًا بِجَهَلَة ثُمَّ قَابَ مِنْ بَعَدِهِ، وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ غَفُورٌ زَّحِيدٌ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

﴿وَإِذَا جَاءَكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ مِآيَاتِنا فَقُلْ سَلامٌ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ ﴾ الذين يؤمنون هم الذين يدعون ربهم وصفهم بالإيمان بالقرآن واتباع الحجج بعدما وصفهم بالمواظبة على العبادة، وأمره بأن يبدأ بالتسليم أو يبلغ سلام الله تعالى إليهم ويبشرهم بسعة رحمة الله تعالى وفضله بعد النهي عن طردهم، إيذاناً بأنهم الجامعون لفضيلتي العلم والعمل، ومن كان كذلك ينبغي أن يقرب ولا يطرد، ويعز ولا يذل، ويبشر من الله بالسلامة في الدنيا والرحمة في الآخرة. وقيل إن قوماً جاءوا إلى النبي على فقالوا: إنا أصبنا ذنوباً عظاماً فلم يرد عليهم شيئاً فانصرفوا فنزلت. ﴿ أَنّهُ مَنْ عَمِلَ مِنْكُمْ سُوءاً ﴾ استئناف بتفسير الرحمة. وقرأ نافع على موضع الحال أي من عمل ذنباً جاهلاً بحقيقة ما يتبعه من المضار والمفاسد، كعمر فيما أشار إليه، أو ملتبساً بفعل الجهالة فإن ارتكاب ما يؤدي إلى الضرر من أفعال أهل السفه والجهل. ﴿ فُمَّ تَابَ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ بعد العمل أو السوء. ﴿ وَأَصْلَحَ ﴾ بالتدارك والعزم على أن لا يعود إليه. ﴿ فَأَنّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ فتحه من فتح الأول غير نافع على إضمار مبتدأ أو خبر أي فأمره أو فله غفرانه.

﴿ وَكَنَالِكَ نُفَصِّلُ ٱلْآيَاتِ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ ٱلْمُجْرِمِينَ ۗ ۞ .

﴿وَكَذَلِكَ﴾ ومثل ذلك التفصيل الواضح. ﴿نُفَصُّلُ الآياتِ﴾ أي آيات القرآن في صفة المطيعين والمجرمين المصرين منهم والأوابين. ﴿وَلَيَسْتَبِينَ سَبِيلُ المُجْرِمِينَ﴾ قرأ نافع بالتاء ونصب السبيل على معنى ولتستوضح يا محمد سبيلهم فتعامل كلا منهم بما يحق له فصلنا هذا التفصيل، وابن كثير وابن عامر وأبو عمرو ويعقوب وحفص عن عاصم برفعه على معنى ولنبين سبيلهم، والباقون بالياء والرفع على تذكير السبيل فإنه يذكر ويؤنث، ويجوز أن يعطف على علة مقدرة أي نفصل الآيات ليظهر الحق وليستبين.

﴿ فَلَ إِنِي نَهُمِيتُ أَنْ أَعْبُدَ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ فُل لَآ أَلَيْعُ أَهْوَآءَكُمُ قَدْ ضَلَلْتُ إِذَا وَمَاۤ أَنَاْ مِنَ ٱلْمُهْمَدِينَ ۞ ﴾.

﴿ قُلْ إِنِي نُهِيتُ ﴾ صرفت وزجرت بما نصب لي من الأدلة وأنزل علي من الآيات في أمر التوحيد. ﴿ أَنْ أَغْبُدَ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ الله ﴾ عن عبادة ما تعبدون من دون الله، أو ما تدعونها آلهة أي تسمونها. ﴿ قُلْ لاَ أَتَبِعُ أَهْوَاءَكُمْ ﴾ تأكيد لقطع أطماعهم وإشارة إلى الموجب للنهي وعلة الامتناع عن متابعتهم واستجهال لهم، وبيان لمبدأ ضلالهم وأن ما هم عليه هوى وليس بهدى، وتنبيه لمن تحرى الحق على أن يتبع الحجة ولا يقلد. ﴿ وَمَا أَنَا مِنَ المُهْتَدِينَ ﴾ أي في شيء من الهدى عتى أكون من عدادهم، وفيه تعريض بأنهم كذلك.

﴿ قُلَ إِنِّى عَلَىٰ بَيِّنَةِ مِن رَّتِي وَكَذَبْتُه بِهِءً مَا عِندِى مَا تَسْتَغَجِلُونَ بِهِءً إِنِ ٱلْمُكْمُمُ إِلَّا يَّبُو يَقُصُّ ٱلْحَقِّ وَهُوَ خَيْرُ ٱلْغَنصِلِينَ ﴿ قُلُ لَوْ أَنَّ عِندِى مَا تَسْتَغْجِلُونَ بِهِ، لَقُضِىَ ٱلْأَمْرُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمُ وَٱللَّهُ أَعْـلَمُ بِالظّالِمِينَ ﴿ إِلَيْهِ ﴾.

﴿قُلْ إِنّي عَلَى بَيْنَةٍ ﴾ تنبيه على ما يجب اتباعه بعد ما بين ما لا يجوز اتباعه. والبينة الدلالة الواضحة التي تفصل الحق من الباطل وقيل المراد بها القرآن والوحي، أو الحجج العقلية أو ما يعمها. ﴿مِنْ ربي ﴾ من معرفته وأنه لا معبود سواه، ويجوز أن يكون صفة لبينة. ﴿وَكَذَّبْتُمْ بِهِ ﴾ الضمير لربي أي كذبتم به حيث أشركتم به غيره، أو للبينة باعتبار المعنى. ﴿مَا عِنْدِي مَا تَسْتَعجلُونَ بِهِ ﴾ يعني العذاب الذي استعجلوه بقولهم: ﴿وَالْمَطر علينا حجارة من السماء أو اثتنا بعذاب أليم ﴾. ﴿إِنِ الحُكُمُ إِلاَّ لِلّهِ ﴾ في تعجيل العذاب وتأخيره. ﴿يَقْضِي الحَقّ ﴾ أي القضاء الحق، أو يصنع الحق ويدبره من قولهم قضى الدرع إذا صنعها، فيما يقضي من تعجيل وتأخير وأصل القضاء الفصل بتمام الأمر، وأصل الحكم المنع فكأنه منع الباطل. وقرأ ابن كثير ونافع وعاصم ﴿يقُصُ ﴾ من قص الأثر، أو من قص الخبر، ﴿وَهُوَ خَيْرُ الفَاصِلينَ ﴾ القاضين.

﴿قُلْ لَوْ أَنَّ عِنْدِي﴾ أي في قدرتي ومكنتي. ﴿مَا تَسْتَعجِلُونَ بِهِ﴾ من العذاب. ﴿لَقُضِي الأَمْرُ بَيْني وَبَيْنَكُمْ﴾ لأهلكتكم عاجلاً غضباً لربي، وانقطع ما بيني وبينكم. ﴿وَالله أَعْلَمُ بِالظَّالِمِينَ﴾ في معنى الاستدراك كأنه قال: ولكن الأمر إلى الله سبحانه وتعالى وهو أعلم بمن ينبغي أن يؤخذ وبمن ينبغي أن يمهل منهم.

﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِتُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَاۤ إِلَّا هُوَّ وَيَعْلَمُ مَا فِى ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرُ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَــةٍ إِلَّا يَمْلُمُهَا وَلَا حَبَّـةٍ فِى خُلُمُنتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسِ إِلَّا فِى كِنْبٍ مُّبِينِ ۞ ﴾.

﴿وَعِنْدُهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ﴾ خزاتنه جمع مفتح بفتح الميم، وهو المخزن أو ما يتوصل به إلى المغيبات مستعار من المفاتح الذي هو جمع مفتح بكسر الميم وهو المفتاح، ويؤيده أنه قرى، "مفاتيح" والمعنى أنه المتوصل إلى المغيبات المحيط علمه بها. ﴿لاَ يَعْلَمُهَا إِلاَّ هُوَ﴾ فيعلم أوقاتها وما في تعجيلها وتأخيرها من الحكم فيظهرها على ما اقتضته حكمته وتعلقت به مشيئته، وفيه دليل على أنه سبحانه وتعالى يعلم الأشياء قبل وقوعها. ﴿وَيَعْلَمُ مَا فِي البَرِّ وَالبَحْرِ﴾ عطف للأخبار عن تعلق علمه تعالى بالمشاهدات على الإخبار عن اختصاص العلم بالمغيبات به. ﴿وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلاَّ يَعْلَمُهَا﴾ مبالغة في إحاطة علمه بالجزئيات. ﴿وَلاَ حَبَّةٍ في ظُلُمَاتِ الأَرْضِ وَلاَ رَطْبٍ وَلاَ يَاسِمٍ معطوفات على ورقة وقوله: ﴿إِلاَّ فِي كِتَابٍ مُبِينِ بدل من الاستثناء الأول بدل الكل على أن الكتاب المبين علم الله سبحانه وتعالى، أو بدل الاشتمال إن أريد به اللوح وقرئت بالرفع للعطف على محل ورقة أو رفعاً على الابتداء والخبر ﴿إلا في كتاب مبين﴾.

﴿ وَهُوَ الَّذِى يَنَوَفَنَكُم بِالْيَلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِالنَّهَارِ ثُمَّ يَبْعَثُكُمْ فِيهِ لِيُقْضَىٰ أَجَلُ مُسَمَّىٰ ثُمَّ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ ثُمَّ يُنَيِّقُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ إِنَّهَا ﴾ .

﴿وَهُوَ الَّذِي يَتَوَفَّاكُمْ بِاللَّيْلِ ﴾ ينيمكم فيه ويراقبكم، استعير التوفي من الموت للنوم لما بينهم من المشاركة في زوال الإحساس والتمييز فإن أصله قبض الشيء بتمامه. ﴿وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُمْ بِالنَّهَارِ ﴾ كسبتم فيه خص الليل بالنوم والنهار بالكسب جرياً على المعتاد. ﴿فَمَّ يَبْعَنْكُمْ ﴾ يوقظكم أطلق البعث ترشيحاً للتوفي ﴿فِيهِ ﴾ في النهار. ﴿لَيُقْضَى أَجَلٌ مُسَمَّى ﴾ ليبلغ المتيقظ آخر أجله المسمى له في الدنيا ﴿ثُمَّ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ ﴾ بالمجازاة عليه. وقيل الآية خطاب للكفرة والمعنى أنكم ملقون كالجيف بالليل وكاسبون للآثام بالنهار، وأنه سبحانه وتعالى مطلع على أعمالكم يبعثكم من القبور في شأن

ذلك الذي قطعتم به أعماركم من النوم بالليل وكسب الآثام بالنهار، ليقضي الأجل الذي سماه وضربه لبعث الموتى وجزائهم على أعمالهم، ثم إليه مرجعكم بالحساب، ثم ينبئكم بما كنتم تعملون بالجزاء.

﴿وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ۚ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً حَتَّىٰ إِذَا جَلَهَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ۞ ثُمَّ رُدُّواً إِلَى ٱللَّهِ مَوْلَنَهُمُ ٱلْحَقِّ ٱلَا لَهُ ٱلْحَكْمُ وَهُوَ أَشَرَعُ ٱلْحَنِسِينَ ۞﴾.

﴿وَهُوَ القَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةٌ ﴾ ملائكة تحفظ أعملكم، وهم الكرام الكاتبون، والحكمة فيه أن المكلف إذا علم أن أعماله تكتب عليه وتعرض على رؤوس الأشهاد كان أزجر عن المعاصي، وأن العبد إذا وثق بلطف سيده واعتمد على عفوه وستره لم يحتشم منه احتشامه من خدمه المطلعين عليه. ﴿حَتَّى العبد إذا وَثَق بلطف سيده واعتمد على عفوه وستره لم يحتشم منه احتشامه من خدمه المطلعين عليه. ﴿وَهُمْ لا إِذَا جَاءَ أَحَدَكُمُ المَوْتُ تَوَفَّهُ رُسُلُنَا ﴾ ملك الموت وأعوانه. وقرأ حمزة «توفاه» بالألف ممالة. ﴿وَهُمْ لا يُقرَّطُونَ ﴾ بالتواني والتأخير. وقرىء بالتخفيف، والمعنى: لا يجاوزون ما حد لهم بزيادة أو نقصان.

﴿ ثُمَّ رُدُّوا إِلَى الله ﴾ إلى حكمه وجزائه. ﴿ مَوْلاَهُمُ ﴾ الذي يتولى أمرهم. ﴿ الخَقُ ﴾ العدل الذي لا يحكم إلا بالحق وقرىء بالنصب على المدح. ﴿ أَلاَ لَهُ الحُكْمُ ﴾ يومئذ لا حكم لغيره فيه. ﴿ وَهُوَ أَسْرَعُ الحَاسِبينَ ﴾ يحاسب الخلائق في مقدار حلب شاة لا يشغله حساب عن حساب.

﴿ قُلْ مَن يُنَجِيكُم مِن ظُلُمُنتِ ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ تَدْعُونَهُ تَصَرُّعًا وَخُفْيَةً لَإِنْ أَبَحْنَنَا مِنْ هَلِاهِ، لَنَكُونَنَ مِنَ ٱلشَّلِكِرِينَ ﴿ قُلِ ٱللَّهُ يُنَجِيكُم مِنْهَا وَمِن كُلِ كَرْبٍ ثُمَّ أَنتُمْ تُشْرِكُونَ ۞ .

﴿قُلْ مَنْ يُنَجِّيكُمْ مِنْ ظُلُمَاتِ البَرِّ وَالبَحْرِ ﴾ من شدائدهما، استعبرت الظلمة للشدة لمشاركتهما في الهول وإبطال الإبصار فقيل لليوم الشديد يوم مظلم ويوم ذو كواكب، أو من الخسف في البر والغرق في البحر. وقرأ يعقوب ﴿ينجيكم ﴾ بالتخفيف والمعنى واحد. ﴿تَذْعُونَهُ تَضَرُّعاً وَخُفْيَة ﴾ معلنين ومسرين، أو إعلاناً وإسراراً وقرأ أبو بكر هنا وفي «الأعراف» ﴿وخفية ﴾ بالكسر وقرىء «خيفة». ﴿لَيْنَ أَنْجَيتنَا مِنْ هَذِهِ لَنكُونَنَّ مِنَ الشاكِرِينَ ﴾ على إرادة القول أي تقولون لئن أنجيتنا. وقرأ الكوفيون «لئن أنجانا» ليوافق قوله ﴿تدعونه ﴾ وهذه إشارة إلى الظلمة.

﴿قُلِ الله يُنَجِّيكُمْ مِنْهَا﴾ شدده الكوفيون وهشام وخففه الباقون. ﴿وَمِنْ كُلِ كَرْبٍ﴾ غم سواها. ﴿فُمَّ أَنْتُمْ تُشَرِكُونَ﴾ تعودون إلى الشرك ولا توفون بالعهد، وإنما وضع تشركون موضع لا تشكرون تنبيها على أن من أشرك في عبادة الله سبحانه وتعالى فكأنه لم يعبده رأساً.

﴿ فَلَ هُوَ الْفَادِرُ عَلَىٰٓ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِن فَوْقِكُمْ أَوْ مِن تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ أَو يَلْبِسَكُمْ شِيَعًا وَيُذِينَ بَعْضَكُو بَأْسَ بَعْضٍ انظُرْ كَيْفَ نُصَرِّفُ ٱلْآينَتِ لَعَلَّهُمْ يَفْقَهُونَ ﴿ آلَ وَكُذَبَ بِهِ، قَوْمُكَ وَهُوَ الْحَقُّ فُل لَسْتُ عَلَيْتُمْ بِوَكِيلِ ﴾.

﴿ قُلْ هُوَ القَادِرُ عَلَى أَنْ يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَاباً مِنْ فَوْقِكُمْ ﴾ كما فعل بقوم نوح ولوط وأصحاب الفيل. ﴿ أَوْ مِنْ تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ ﴾ كما فعل بقارون. وقيل من فوقكم أكابركم وحكامكم ومن تحت أرجلكم سفلتكم وعبيدكم. ﴿ أَوْ يَلْبِسَكُمْ ﴾ يخلطكم. ﴿ شِيَعاً ﴾ فرقا متحزبين على أهواء شتى، فينشب القتال بينكم قال:

وَكَتِ سِبَةً لَبِسُتُ هَا بِكَتِ سِبَةٍ حَتَّى إِذَا التَّبَسَتُ نَفَضْتُ لَهَا يَدَي ﴿ وَيُذِيقَ بَعْضَكُمْ بَأْسَ بَعْضِ ﴾ يقاتل بعضكم بعضاً. ﴿ انْظُرْ كَيْفَ نُصَرُفُ الآيَاتِ ﴾ بالوعد والوعيد. ﴿ لَعَلَّهُمْ يَفْقَهُونَ ﴾ .

﴿وَكَذَّبَ بِهِ قَوْمُكَ﴾ أي بالعذاب أو بالقرآن. ﴿وَهُوَ الحقُ﴾ الواقع لا محالة أو الصدق. ﴿قُلْ لَسْتُ عَلَيْكُمْ بِوَكِيلٍ﴾ بحفيظ وكل إلي أمركم فأمنعكم من التكذيب، أو أجازيكم إنما أنا منذر والله الحفيظ.

﴿ لِكُلِّ نَبَلٍ مُستَقَرُ وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ لَأَنْ وَإِذَا رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي ءَايَلِنَا فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ حَقَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ ۚ وَإِمَّا يُنسِينَّكَ ٱلشَّيْطِينُ فَلَا نَقْعُدْ بَعْدَ ٱلذِّكَرَىٰ مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ لَكُ ﴾ .

﴿لِكُلِّ نَبِلُ﴾ خبر يريّد به إما بالعذاب أو الإِيعاد به. ﴿مُسْتَقَرُّ﴾ وقت استقرار ووقوع. ﴿وَسَوْفَ تَعَلّمُونَ﴾ عند وقوعه في الدنيا والآخرة.

﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ اللَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي آيَاتِنَا ﴾ بالتكذيب والاستهزاء بها والطعن فيها. ﴿ فَأَغْرِضْ عَنْهُمْ ﴾ فلا تجالسهم وقم عنهم. ﴿ حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ ﴾ أعاد الضمير على معنى الآيات لأنها القرآن. ﴿ وَإِمَّا يُسْيِئَكُ الشّيطَانُ ﴾ بأن يشغلك بوسوسته حتى تنسى النهي. وقرأ ابن عامر ﴿ ينسينك ﴾ بالتشديد. ﴿ فَلا تَقْعُدُ الدِّكُرَى ﴾ بعد أن تذكره. ﴿ مَعَ القَوْمِ الظّالِمينَ ﴾ أي معهم، فوضع الظاهر موضع المضمر دلالة على أنهم ظلموا بوضع التكذيب والاستهزاء موضع التصديق والاستعظام.

#### ﴿ وَمَا عَلَى ٱلَّذِينَ يَنَّقُونَ مِنْ حِسَابِهِم مِنْ شَيْءٍ وَلَاكِن ذِكْرَىٰ لَعَلَّهُمْ يَنَّقُونَ ﴿ إِنَّ ﴾.

﴿ وَمَا عَلَى الَّذِينَ يَتَّقُونَ ﴾ وما يلزم المتقين من قبائح أعمالهم وأقوالهم الذين يجالسونهم. ﴿ مِنْ حِسَابِهِمْ مِنْ شَيءٍ ﴾ شيء مما يحاسبون عليه. ﴿ وَلَكِنْ ذِكْرَى ﴾ ولكن عليهم أن يذكروهم ذكرى ويمنعوهم عن الخوض وغيره من القبائح ويظهروا كراهتها وهو يحتمل النصب على المصدر والرفع على ولكن عليهم ذكرى، ولا يجوز عطفه على محل من شيء لأن من حسابهم يأباه ولا على شيء لذلك ولأن من لا تزاد في الإثبات. ﴿ لَمَلَهُمْ يَتَقُونَ ﴾ يجتنبون ذلك حياء أو كراهة لمساءتهم، ويحتمل أن يكون الضمير للذين يتقون والمعنى: لعلهم يثبتون على تقواهم ولا تنثلم بمجالستهم. روي: أن المسلمين قالوا لئن كنا نقوم كلما استهزءوا بالقرآن لم نستطع أن نجلس في المسجد الحرام، ونطوف، فنزلت.

﴿وَذَرِ الَّذِينَ اتَّخَذُوا دِينَهُمْ لَعِباً وَلَهُوا﴾ أي بنوا أمر دينهم على التشهي وتدينوا بما لا يعود عليهم بنفع عاجلاً وآجلاً، كعبادة الأصنام وتحريم البحائر والسوائب، أو اتخذوا دينهم الذي كلفوه لعباً ولهواً حيث سخروا به، أو جعلوا عيدهم الذي جعل ميقات عبادتهم زمان لهو ولعب. والمعنى أعرض عنهم ولا تبال بأفعالهم وأقوالهم، ويجوز أن يكون تهديداً لهم كقوله تعالى: ﴿ذرني ومن خلقت وحيداً﴾ ومن جعله منسوخاً بآية السيف حمله على الأمر بالكف عنها وترك التعرض لهم ﴿وَغَرَّتُهُمُ الحَيَاةُ الذُّنَيا﴾ حتى أنكروا البعث. ﴿وَذَكُر بِهِ ﴾ أي بالقرآن. ﴿أَن تُبْسَلُ نَفْسُ بِمَا كَسَبَتُ مِخافة أن تسلم إلى الهلاك وترهن بسوء عملها. وأصل الأبسال والبسل المنع ومنه أسد باسل لأن فريسته لا تفلت منه، والباسل الشجاع لامتناعه من قرنه وهذا بسل عليك أي حرام. ﴿لَيْسَ لَهَا مِنْ دُونِ اللّهِ وَلِيّ وَلاَ شَفِيع ﴾ يدفع عنها العذاب. ﴿وَإِنْ تَغَدِلْ كُلّ عَدْلِ ﴾ وإن تفد عليك أي حرام. ﴿لَيْسَ لَهَا مِنْ دُونِ اللّهِ وَلِيّ وَلاَ شَفِيع ﴾ يدفع عنها العذاب. ﴿وَإِنْ تَغَدِلْ كُلّ عَدْلِ ﴾ وإن تفد كل فداء والعدل الفدية لأنها تعادل المفدي وها هنا الفداء وكل نصب على المصدرية. ﴿لاَ يُؤخَذُ مِنْهَا ﴾ الفعل مسند إلى منها لا إلى ضميره بخلاف قوله: ﴿وَلاَ يؤخذ منها عدل الله فإنه المفدى به. ﴿أُولِئِكَ النّبِينَ أَبْسِلُوا بِمَا

كَسَبُوا﴾ أي سلموا إلى العذاب بسبب أعمالهم القبيحة وعقائدهم الزائغة. ﴿لَهُمْ شَرَابٌ مِنْ حَمِيم وعَذَابٌ أَلِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكْفُرُونَ﴾ تأكيد وتفصيل لذلك، والمعنى هم بين ماء مغلي يتجرجر في بطونهم ونار تشَتعل بأبدانهم بسبب كفرهم.

﴿ قُلْ أَنَدْعُواْ مِن دُوبِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُنَا وَلَا يَضُرُّنَا وَلُوزُدُ عَلَىٰ أَعْقَابِنَا بَقَدَ إِذْ هَدَننَا ٱللَّهُ كَٱلَّذِى آسَـتَهُوتَهُ ٱلشَّينَطِينُ فِي ٱلْأَرْضِ حَيْرَانَ لَهُ أَصْحَبُ يَدْعُونَهُ ۚ إِلَى ٱلْهُدَى ٱثْتِنَا ۚ قُلْ إِنَّ هُدَى ٱللَّهِ هُوَ ٱلْهُدَى وَأُمِرْنَا لِللَّهِ عَلَى ٱللَّهُدَى الْتِينَا ۚ قُلْ إِنَّ هُدَى ٱللَّهِ هُوَ ٱللَّهُدَى وَأُمِرْنَا لِللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُو اللَّهُدَى أَنْهُمُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُو اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُو اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

﴿قُلْ أَنْدَعُوا﴾ أنعبد ﴿مِنْ دُونِ اللّهِ مَا لاَ يَتْفَعُنَا وَلاَ يَضُرُنَا﴾ ما لا يقدر على نفعنا وضرنا. ﴿وَنُودُ عَلَى أَغْقَابِنا﴾ ونرجع إلى الشرك ﴿بَعْدَ إِذْ هَدَانَا الله ﴾ فأنقذنا منه ورزقنا الإسلام. ﴿كَالّذِي اسْتَهْوَتُهُ الشّيَاطِينُ ﴾ كالذي ذهبت به مردة الجن في المهامة، استفعال من هوى يهوي هويًا إذا ذهب. وقرأ حمزة «استهواه» بألف ممالة ومحل الكاف النصب على الحال من فاعل ﴿نرد ﴾ أي: مشبهين الذي استهوته، أو على المصدر أي رداً مثل رد الذي استهوته، أو على المستهوى رفقة. رد الذي استهوته. ﴿فِي الأَرْضِ حَيْرَانَ ﴾ متحيراً ضالاً عن الطريق. ﴿لَهُ أَضْحَابٌ ﴾ لهذا المستهوى رفقة. ﴿يَدْعُونَهُ إِلَى الهُدَى ﴾ إلى أن يهدوه الطريق المستقيم، أو إلى الطريق المستقيم وسماه هدى تسمية للمفعول بالمصدر. ﴿فَوَ الهُدَى ﴾ وحده وما عداه ضلال. ﴿وَأُمرنَا لِنُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ من جملة المقول عطف على أن هدى الله، واللام لتعليل الأمر أي أمرنا بذلك لنسلم. وقيل هي بمعنى الباء وقيل هي زائدة.

﴿ وَأَنْ أَقِيمُوا الصَّكَاوَةَ وَاتَّقُوهُ وَهُوَ الَّذِي ٓ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ۞ .

﴿وَأَنْ أَقِيمُوا الصَّلاةَ وَاتَّقُوهُ عطف على لنسلم أي للإسلام ولإقامة الصلاة، أو على موقعه كأنه قيل: وأمرنا أن نسلم وأن أقيموا الصلاة. روي: أن عبد الرحمن بن أبي بكر دعا أباه إلى عبادة الأوثان، فنزلت. وعلى هذا كان أمر الرسول ﷺ بهذا القول إجابة عن الصديق رضي الله تعالى عنه تعظيماً لشأنه وإظهاراً للاتحاد الذي كان بينهما. ﴿وَهُوَ الَّذِي إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ يوم القيامة.

﴿وَهُوَ الَّذِى خَلَقَ السَّمَـٰوَتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ وَيَوْمَ يَقُولُ كُن فَيَكُونٌ قَوْلُهُ الْحَقَّ وَلَهُ الْمُلْكُ يَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّورِّ عَكِلُمُ الْفَيْتِ وَالشَّهَكَدَةِ وَهُوَ الْحَكِيمُ الْخَبِيرُ ۞﴾.

﴿وَهُوَ الَّذِي خَلَق السَّمَوْاتِ وَالأَرْضَ بِالحَّقِ ﴾ قائماً بالحق والحكمة. ﴿وَيَومَ يَقُولُ كُنْ فَيَكُونُ قَوْلُهُ الحَقُ ﴾ جملة اسمية قدم فيها الخبر أي قوله الحق يوم يقول، كقولك: القتال يوم الجمعة، والمعنى أنه الخالق للسموات والأرضين، وقوله الحق نافذ في الكائنات. وقيل يوم منصوب بالعطف على السموات أو الهاء في واتقوه، أو بمحذوف دل عليه بالحق. وقوله الحق مبتدأ وخبر أو فاعل يكون على معنى وحين يقول لقوله الحق أي لقضائه كن فيكون، والمراد به حين يكون الأشياء ويحدثها أو حين تقوم القيامة فيكون التكوين حشر الأموات وإحياءها. ﴿وَلَهُ المُلْكُ يَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصُّورِ ﴾ كقوله سبحانه وتعالى: ﴿لمن الملك اليوم لله الواحد القهار ﴾. ﴿عَالِمُ الغَيْبِ وَالشَّهَادِةِ ﴾ أي هو عالم الغيب. ﴿وَهُوَ الحَكِيمُ الخَبِيرُ ﴾ كالفذلكة للآية.

﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ ءَازَرَ أَتَتَخِذُ أَصْنَامًا ءَالِهَةً إِنِّ أَرَنكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلَالٍ مُبِينِ الْكَا وَكَذَالِكَ نُرِيَ إِبْرَهِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ الْكَانِي . ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمَ لَأَبِيهِ آزَرَ ﴾ هو عطف بيان لأبيه، وفي كتب التواريخ أن اسمه تارح فقيل هما علمان له كإسرائيل ويعقوب، وقيل العلم تارح وآزر وصف معناه الشيخ أو المعوج، ولعل منع صرفه لأنه أعجمي حمل على موازنه أو نعت مشتق من الأزر أو الوزر، والأقرب أنه علم أعجمي على فاعل كعابر وشالخ، وقيل اسم صنم يعبده فلقب به للزوم عبادته، أو أطلق عليه بحذف المضاف. وقيل المراد به الصنم ونصبه بفعل مضمر يفسره ما بعده أي أتعبد آزر ثم قال: ﴿أَتَتَّخِذُ أَصْنَاماً آلِهَةٌ ﴾ تفسيراً وتقريراً. ويدل عليه أنه قرىء «أزراً»، تتخذ أصناماً بفتح همزة آزر وكسرها وهو اسم صنم. وقرأ يعقوب بالضم على النداء وهو يدل على أنه علم. ﴿إنِّي أَلِكَ وَقَوْمَكَ فَى ضَلاَكِ ﴾ عن الحق. ﴿مُبِين ﴾ ظاهر الضلالة.

﴿وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْرَاهِيمَ﴾ ومثل هذا التبصير نبصره، وهو حكاية حال ماضية. وقرى: "ترى" بالتاء ورفع الملكوت ومعناه تبصره دلائل الربوبية. ﴿مَلَكُوتَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ﴾ ربوبيتها وملكها. وقيل عجائبها وبدائعها والملكوت أعظم الملك والتاء فيه للمبالغة. ﴿وَلِيَكُونَ مِنَ المُوقِنِينَ﴾ أي ليستدل وليكون، أو وفعلنا ذلك ليكون.

﴿ فَلَمَا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلْيَلُ رَمَا كَوَكُبُّ قَالَ هَلَا رَبِّ فَلَمَّاۤ أَفَلَ قَالَ لَاۤ أُحِبُ ٱلْاَفِلِينَ ﴿ فَلَمَّا رَمَا الْفَمَرَ بَازِعُنَا قَالَ هَلَذَا رَبِّقٍ فَلِمَّاۤ أَفَلَ قَالَ لَهِن لَمْ يَهْدِنِي رَتِي لَأَكُونَكَ مِنَ ٱلْغَوْمِ الضَّالِينَ ﴿ ﴾.

﴿ فَلَمَا جَنَّ عَلَيْهِ اللَّيْلُ رَأَى كَوْكَبا قَالَ هَذَا رَبِي ﴾ تفصيل وبيان لذلك. وقيل عطف على قال إبراهيم وكذلك نري اعتراض فإن أباه وقومه كانوا يعبدون الأصنام والكواكب، فأراد أن ينبههم على ضلالتهم ويرشدهم إلى الحق من طريق النظر والاستدلال، وجن عليه الليل ستره بظلامه والكواكب كان الزهرة أو المشتري وقوله: ﴿ هذا ربي ﴾ على سبيل الوضع فإن المستدل على فساد قول يحكيه على ما يقوله الخصم ثم يكر عليه بالإفساد، أو على وجه النظر والاستدلال، وإنما قاله زمان مراهقته أو أول أوان بلوغه. ﴿ فَلَمّا أَفَلَ ﴾ أي غاب. ﴿ قَالَ لا أُحِبُ الآفِلِينَ ﴾ فضلاً عن عبادتهم فإن الانتقال والاحتجاب بالأستار يقتضي الإمكان والحدوث وينافي الألوهية.

﴿ فَلَمَّا رَأَى القَمَرَ بَازِهَا ﴾ مبتدئاً في الطلوع. ﴿قَالَ هَذَا رَبِي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَثِنْ لَمْ يَهْدِني رَبِي لأَكُونَنَّ مِنَ القَوْمِ الضَّالِينَ ﴾ استعجز نفسه واستعان بربه في درك الحق، فإنه لا يهتدي إليه إلا بتوفيقه إرشاداً لقومه وتنبيهاً لهم على أن القمر أيضاً لتغير حاله لا يصلح للالوهية، وأن من اتخذه إلها فهو ضال.

﴿ فَلَمَّا رَمَا ٱلشَّمْسَ بَاذِعْتَهُ قَالَ هَلَذَا رَبِي هَلْأَا أَحْبَرُ فَلَمَّا أَفَلَتْ قَالَ يَكَفُومِ إِنِي بَرِئَ ۗ مِمَّا تُشْرِكُونَ إِنِي وَجَهْتُ وَجَهِىَ لِلَّذِى فَطَرَ ٱلسَّكُونِ وَٱلْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ آَنَا مُنْ الْمُشْرِكِينَ ﴿ آَنَا مُنْ الْمُشْرِكِينَ ﴿ آَنَا مُنْ الْمُشْرِكِينَ ﴾ .

﴿ فَلَمَّا رَأَى الشَّمْسَ بَازِغَةً قَالَ هذا رَبِي ﴾ ذكر اسم الإشارة لتذكير الخبر وصيانة للرب عن شبهة التأنيث. ﴿ هذا أكبر ﴾ كبره استدلالاً أو إظهاراً لشبهة الخصم. ﴿ فَلَمَا أَفْلَتَ قَالَ يَا قَوْمٍ إِنِي بَرِي مُ مِمَّا تُشْرِكُونَ ﴾ من الأجرام المحدثة المحتاجة إلى محدث يحدثها ومخصص يخصصها بما تختص به، ثم لما تبرأ منها توجه إلى موجدها ومبدعها الذي دلت هذه الممكنات عليه فقال:

﴿إِنِّي وَجَّهْتُ وَجْهِيَ لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ حَنِيفاً وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ وإنما احتج بالأفوال دون البزوغ مع أنه أيضاً انتقال لتعدد دلالته، ولأنه رأى الكوكب الذي يعبدونه في وسط السماء حين حاول الاستدلال.

﴿ وَحَاجَتُهُ قَوْمُمُّ قَالَ أَتُحَكِّجُونِي فِي ٱللَّهِ وَقَدْ هَدَائِنَّ وَلَآ أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ ۚ إِلَّا أَن يَشَآءَ رَبِّي شَيْئًا ۖ

وَسِعَ رَقِ كُلَّ شَيْءٍ عِلَمَّا أَفَلَا تَتَذَكَّرُونَ ﴿ وَكَيْفَ أَخَافُ مَاۤ أَشْرَكَتُمُ وَلَا تَخَافُونَ أَنَّكُمُ أَشْرَكْتُهُ بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنزِّلْ بِهِ، عَلَيْكُمْ سُلَطَنْنَأْ فَأَيُّ ٱلْفَرِيقَيْنِ أَخَقُّ بِٱلْأَمْنِ ۚ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ إِلَيْ ﴾.

﴿وَحَاجَهُ قَوْمُهُ﴾ وخاصموه في التوحيد. ﴿قَالَ أَتُحاجُونِي فِي الله ﴾ في وحدانيته سبحانه وتعالى. وقرأ نافع وابن عامر بخلاف عن هشام بتخفيف النون. ﴿وَقَدْ هَدَانِ ﴾ إلى توحيده. ﴿وَلاَ أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ ﴾ أي لا أخاف معبوداتكم في وقت لأنها لا تضر بنفسها ولا تنفع. ﴿إِلاَ أَنْ يَشَاءَ رَبِي شَيْئاً ﴾ أن يصيبني بمكروه من جهتها، ولعله جواب لتخريفهم إياه من آلهتهم وتهديد لهم بعذاب الله. ﴿وَسِعَ رَبِي كُلَّ شَيءٍ عِلْماً ﴾ كأنه علة الاستثناء، أي أحاط به علماً فلا يبعد أن يكون في علمه أن يحيق بي مكروه من جهتها. ﴿أَفَلاَ تَتَذَكَّرُونَ ﴾ فتميزوا بين الصحيح والفاسد والقادر والعاجز.

﴿وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكْتُمْ﴾ ولا يتعلق به ضر. ﴿وَلاَ تَخَافُونَ أَنْكُمْ أَشْرَكْتُمْ بِاللهُ وهو حقيق بأن يخاف منه كل الخوف لأنه إشراك للمصنوع بالصانع، وتسوية بين المقدور العاجز بالقادر الضار النافع. ﴿مَا لَمْ يُنَزَّلْ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلْطَاناً﴾ ما لم ينزل بإشراكه كتاباً، أو لم ينصب عليه دليلاً. ﴿فَأَي الفَرِيقَينِ أَحَقُ بِالأَمْنِ﴾ أي الموحدون أو المشركون، وإنما لم يقل أينا أنا أم أنتم احترازاً من تزكية نفسه. ﴿إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ ما يحق أن يخاف منه.

﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَدَ يَلْبِسُوٓا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أُوْلَئِكَ لَمُهُمُ ٱلأَمْنُ ۚ وَهُم تُهْمَنَدُونَ ﴿ ۖ ﴾.

﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيْمَانَهُمْ بِظُلْمِ أُولَئِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ ﴾ استئناف منه أو من الله بالجواب عما استفهم عنه، والمراد بالظلم ها هنا الشرك لما روي أن الآية لما نزلت شق ذلك على الصحابة وقالوا: أينا لم يظلم نفسه فقال عليه الصلاة والسلام «ليس ما تظنون إنما هو ما قال لقمان لابنه ﴿يا بني لا تشرك بالله إن الشرك لظلم عظيم ﴾ وليس الإيمان به أن يصدق بوجود الصانع الحكيم ويخلط بهذا التصديق الإشراك به. وقيل المعصية.

﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ءَاتَيْنَهُمَا ۚ إِنَّاهِيـمَ عَلَى قَوْمِهِ ۚ نَرْفَعُ دَرَجَلتِ مَّن نَشَاءً ۚ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمُ عَلِيمٌ ۖ ۖ ﴿

﴿ وَتِلْكَ ﴾ إشارة إلى ما احتج به إبراهيم على قومه من قوله: ﴿ فلما جن عليه الليل ﴾ إلى قوله: ﴿ وهم مهتدون ﴾ أو من قوله: ﴿ أتحاجوني ﴾ إليه. ﴿ حُجَّتُنَا آتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيم ﴾ أرشدناه إليها أو علمناه إياها. ﴿ عَلَى قَوْمِهِ ﴾ متعلق بـ ﴿ حجتنا ﴾ إن جعل خبر تلك وبمحذوف إن جعل بدله أي: آتيناها إبراهيم حجة على قومه. ﴿ فَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَنْ نَشَاءُ ﴾ في العلم والحكمة. وقرأ الكوفيون ويعقوب بالتنوين. ﴿ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ ﴾ في رفعه وخفضه. ﴿ عَلِيمٌ ﴾ بحال من يرفعه واستعداده له.

﴿ وَوَهَبْنَا لَهُۥ إِسْحَكَ وَيَعْقُوبُ كُلًا هَدَيْنَا ۖ وَنُوعًا هَدَيْنَا مِن قَبْلٌ وَمِن ذُرِّيَّتِهِ ، دَاوُدَ وَسُلَيْمَنَنَ وَاللَّهُ مَنَ اللَّهُ مِلْكُنَا لَهُ وَلَكُمْ اللَّهُ مَنَ اللَّهُ مَنَ اللَّهُ مِنَا اللَّهُ عَلَيْكُ مَنَ وَعِيسَىٰ وَإِلْيَاشُ كُلُّ مِنَ اللَّهُ مِنَا اللَّهُ مِنَا اللَّهُ مِنَا اللَّهُ مِنَا اللَّهُ مَنَا اللَّهُ مَنَا اللَّهُ مِنَا اللَّهُ مَنَا اللَّهُ مَنَا اللَّهُ مَنَا اللَّهُ مِنَا اللَّهُ مَنَا اللَّهُ مَنَا اللَّهُ مَنَا اللَّهُ مَنَا اللَّهُ مَنَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنَا اللَّهُ مَنَا اللَّهُ مَنَا اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللَ

﴿وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ كُلاً هَدَيْنَا﴾ أي كلا منهما. ﴿وَنُوحاً هَدَيْنَا مِنْ قَبْلُ﴾ من قبل إبراهيم، عد هداه نعمة على إبراهيم من حيث إنه أبوه وشرف الوالد يتعدى إلى الولد. ﴿وَمِنْ ذُرِّيَتِهِ﴾ الضمير لإبراهيم عليه الصلاة والسلام إذ الكلام فيه. وقيل لنوح عليه السلام لأنه أقرب ولأن يونس ولوطاً ليسا من ذرية إبراهيم، فلو كان لإبراهيم اختص البيان بالمعدودين في تلك الآية والتي بعدها والمذكورون في الآية الثالثة عطف على

نوحاً ﴿ذَاوُدَ وَسُلَيْمَانَ وَأَيُوبَ﴾ أيوب بن أموص من أسباط عيص بن إسحاق. ﴿وَيُوسُفَ وَمُوسَى وَهَارُونَ وَكَذَلِكَ نُجْزِي المُحْسِنِينَ﴾ أي ونجزي المسحنين جزاء مثل ما جزينا إبراهيم برفع درجاته وكثر أولاده والنبوة فيهم.

﴿وَزَكَرِيّا وَيَحْيَى وَحِيسَى﴾ هو ابن مريم وفي ذكره دليل على أن الذرية تتناول أولاد البنت. ﴿وَإِلْيَاسَ﴾ قيل هو إدريس جد نوح فيكون البيان مخصوصاً بمن في الآية الأولى، وقيل هو من أسباط هارون أخي موسى. ﴿كُلٌّ مِنَ الصَّالِحِينَ﴾ الكاملين في الصلاح وهو الإِتيان بما ينبغي والتحرز عما لا ينبغي.

﴿ وَإِسۡمَنِعِيلَ وَٱلۡيۡسَعَ وَيُونُسُ وَلُوطَأَ وَكُلُا فَضَـلْنَا عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ۞ وَمِنْ ءَابَآيِهِمْ وَذُرِّيَّتُهِمْ وَإِخْوَبِهِمْ وَإِخْوَبِهِمْ وَإِخْوَبِهِمْ وَإِخْوَبِهِمْ وَآمِنَهُمْ وَهَدَيْنَهُمْ وَهَدَيْنَهُمْ إِلَى صِرَطٍ مُسۡتَقِيمِ ۞ .

﴿وَإِسْمَاعِيلَ وَالْيَسَعَ﴾ هو اليسع بن أخطوب. وقرأ حمزة والكسائي ﴿وَاللَّهِ سَعَ وعلى القراءتين هو علم أعجمي أدخل عليه اللام كما أدخل على اليزيد في قوله:

رَأَيْتُ الوَلِينَدَ بن اليزيد مُبَارَكاً شدِيداً بِأَعْبَاءِ الدِلاَفَةِ كَاهِلُهُ

﴿ وَيُونُسُ ﴾ هو يونس بن متى. ﴿ وَلُوطاً ﴾ هو ابن هاران أخي إبراهيم. ﴿ وَكُلاً فَضَّلْنَا عَلَى العَالَمِينَ ﴾ بالنبوة، وفيه دليل على فضلهم على من عداهم من الخلق.

﴿وَمِنْ آبَائِهِمْ وَذُرِّنَاتِهِمْ وَإِخْوَانِهِمْ﴾ عطف على ﴿كلا﴾ أو ﴿نوحاً﴾ أي فضلنا كلاً منهم، أو هدينا هؤلاء وبعض آبائهم وذرياتهم وإخوانهم فإن منهم من لم يكن نبياً ولا مهدياً. ﴿وَاجْتَبَيْنَاهُمْ﴾ عطف على ﴿فضلنا﴾ أو ﴿هدينا﴾ ﴿وَهَدَيْنَاهُمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾ تكرير لبيان ما هدوا إليه.

﴿ ذَالِكَ هُدَى ٱللَّهِ يَهْدِى بِهِم مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ وَلَوْ أَشَرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَسْمَلُونَ ﴿ أُولَئِيكَ اللَّهِ مَا تَلِنَهُمُ ٱلْكِنْبَ وَٱلْمُثَوَّ فَإِن يَكُفُرُ بِهَا هَنُولَا إِهِ فَقَدْ وَكَانَا بِهَا قَوْمًا لَيْسُواْ بِهَا بِكَفِرِينَ ﴿ أَنْ اللَّهُ اللَّهِ مُنَا لَكُنُ اللَّهُ اللَّهِ مَا لَيْسُواْ بِهَا بِكَفِرِينَ ﴿ إِلَيْهُ اللَّهِ مَا لَلْهُ اللَّهِ مُنَا لَكُنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

﴿ذَلِكَ هُدَى الله﴾ إشارة إلى ما دانوا به. ﴿يَهْدِي بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ﴾ دليل على أنه متفضل عليهم بالهداية. ﴿وَلَوْ أَشْرَكُوا﴾ أي ولو أشرك هؤلاء الأنبياء عليهم الصلاة والسلام مع فضلهم وعلو شأنهم. ﴿لَحَبِطُ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ لكانوا كغيرهم في حبوط أعمالهم بسقوط ثوابها.

﴿ أُولِئِكَ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ ﴾ يريد به الجنس. ﴿ وَالحُكُمَ ﴾ الحكمة أو فصل الأمر على ما يقتضيه الحق. ﴿ وَالنَّبُوةَ ﴾ والرسالة. ﴿ فَإِنْ يَكُفُرْ بِهَا ﴾ أي بهذه الثلاثة. ﴿ هَوُلاءٍ ﴾ يعني قريشاً. ﴿ فَقَدْ وَكُلْنَا بِهَا ﴾ أي بمراعاتها. ﴿ قَوْماً لَيْسُوا بِهَا بِكَافِرِينَ ﴾ وهم الأنبياء عليهم الصلاة والسلام المذكورون ومتابعوهم، وقيل هم الأنصار أو أصحاب النبي ﷺ ، أو كل من آمن به أو الفرس. وقيل الملائكة.

﴿ أُولَئِنَكَ ٱلَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَبِهُدَهُمُ اقْتَدِةً قُل لَآ أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجَدًّا إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْعَالَمِينَ ﴿ أُولَئِنِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَبِهُدَهُمُ اقْتَدِةً قُل لَآ أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْعَالَمِينَ

﴿ أُولئِكَ الَّذِينِ هَدَى الله يريد الأنبياء عليهم الصلاة والسلام المتقدم ذكرهم. ﴿ فَبِهُدَاهُم اقْتَدِه ﴾ فاختص طريقهم بالاقتداء والمراد بهداهم ما توافقوا عليه من التوحيد وأصول الدين دون الفروع المختلف فيها، فإنها ليست هدى مضافاً إلى الكل ولا يمكن التأسي بهم جميعاً. فليس فيه دليل على أنه عليه الصلاة والسلام متعبد بشرع من قبله، والهاء في ﴿ اقتده ﴾ للوقف ومن أثبتها في الدرج ساكنة كابن كثير ونافع وأبي عمرو وعاصم أجرى الوصل مجرى الوقف، ويحذف الهاء في الوصل خاصة حمزة والكسائي وأشبعها بالكسر ابن

عامر برواية ابن ذكوان على أنها كناية المصدر وكسرها بغير إشباع برواية هشام. ﴿قُلْ لاَ أَسَأَلُكُمْ عَلَيْهِ﴾ أي على التبليغ أو القرآن. ﴿أَجُراً﴾ جعلاً من جهتكم كما لم يسأل من قبلي من النبيين، وهذا من جملة ما أمر بالاقتداء بهم فيه. ﴿إِنْ هُوَ﴾ أي التبليغ أو القرآن أو الغرض. ﴿إِلاَّ ذِكْرَى لِلْعَالَمِينَ﴾ إلا تذكيراً وموعظة لهم.

﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْدِهِ ۚ إِذْ قَالُواْ مَا أَنزَلَ اللَّهُ عَلَى بَشَرِ مِن شَىٰتُو قُلْ مَنْ أَنزَلَ الْكِحَتَابَ الَّذِى جَآءَ بِهِ عَوْسَىٰ نُوزًا وَهُدَى لِلنَّاسِ تَجْعَلُونَهُ قَرَاطِيسَ ثُبَدُونَهَا وَتُخْفُونَ كَذِيرًا وَعُلِّمْتُدُ مَا لَرَ تَعَالَمُواْ أَنتُدْ وَلَا ءَابَآ وُكُمْ ثُلِ اللَّهُ ثُلُ اللَّهُ ثُمَ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ ﴿ ﴾ .

﴿ وَمَا قَدَرُوا الله حَقَّ قَدْرِهِ ﴾ وما عرفوه حق معرفته في الرحمة والإنعام على العباد. ﴿ إِذْ قَالُوا مَا أَنْزَلَ الله عَلَى بَشَرِ مِنْ شَيءٍ﴾ حين أنكروا الوحي وبعثة الرسل عليهم الصلاة والسلام، وذلك من عظائم رحمته وجلائل نعمته أوَّ في السَّخط على الكفار وشدَّة البطش بهم حين جسروا على هذه المقالة، والقائلون هم اليهود قالوا ذَلك مبالغة في إنكار إنزال القرآن بدليل نقض كلامهم، وإلزامهم بقوله: ﴿قُلْ مَنْ أَنْزَلَ الكِتَابَ الَّذِي جاءَ بِهِ مُوسَى نُوراً وَهُدّى لِلنَّاسِ﴾ وقراءة الجمهور ﴿تَجْعَلُونَهُ قَرَاطِيسَ تُبْدُونَها وَتُخْفُونَ كَثيراً﴾ بالتاء وإنما قرأ بالياء ابن كثير وأبو عمرو حملاً على قالوا وما قدروا، وتضمن ذلك توبيخهم على سوء جهلهم بالتوراة وذمهم على تجزئتها بإبداء بعض انتخبوه وكتبوه في ورقات متفرقة وإخفاء بعض لا يشتهونه. وروي (أن مالك بن الصيف قاله لما أغضبه الرسول ﷺ بقوله: أنشدك الله الذي أنزل التوراة على موسى هل تجد فيها أن الله يبغض الحبر السمين قال: نعم إن الله يبغض الحبر السمين، قال عليه الصلاة والسلام: فأنت الحبر السمين) وقيل هم المشركون والزامهم بإنزال التوراة لأنه كان من المشهورات الذائعة عندهم ولذلك كانوا يقولون ﴿لُو أَنَا أَنزل علينا الكتاب لكنا أهدى منهم > ﴿وَعُلِّمْتُمْ ﴾ على لسان محمد على ﴿ مَا لَمْ تعلَّمُوا أَنْتُمْ وَلا آبَاؤُكُمْ ﴾ زيادة على ما في التوراة وبياناً لما التبس عليكم وعلى آبائكم الذين كانوا أعلم منكم ونظيره ﴿إِن هذا القرآن يقص على بني إسرائيل أكثر الذي هم فيه يختلفون﴾. وقيل الخطاب لمن آمن من قريش ﴿قُل اللهِ أَي أَنزِله الله، أو الله أنزله. أمره بأن يجيب عنهم إشعاراً بأن الجواب متعين لا يمكن غيره، وتنبيهاً على أنهم بهتوا بحيث إنهم لا يقدرون على الجواب. ﴿ فُمَّ ذَرْهُمْ في خَوْضِهِمْ ﴾ في أباطيلهم فلا عليك بعد التبليغ وإلزام الحجة. ﴿ يَلْعَبُونَ ﴾ حال من هم الأول، والظرف صلة ذرهم أو يلعبون أو حال من مفعوله، أو فاعل يلعبون أو من هم الثاني والظرف متصل بالأول.

﴿ وَهَلَذَا كِتَنَابُ أَنزَلْنَاهُ مُبَادِكُ مُصَدِّقُ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِنُنذِرَ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَمَا ۚ وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِقِدْ وَلَهُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ۞ .

﴿وَهَذَا كِتَابٌ أَنْوَلْنَاهُ مُبَارَكُ كثير الفائدة والنفع. ﴿مُصَدِّقُ الَّذِي بَيْنَ يَدَيهِ يعني التوراة أو الكتب التي قبله. ﴿وَلِتُنْذِرَ أُمَّ القُرَى ﴾ عطف على ما دل عليه مبارك أي للبركات ولتنذر أو علة لمحذوف أي ولتنذر أهل أم القرى أنزلناه، وإنما سميت مكة بذلك لأنها قبلة أهل القرى ومحجهم ومجتمعهم وأعظم القرى شأناً. وقيل لأن الأرض دحيت من تحتها، أو لأنها مكان أول بيت وضع للناس. وقرأ أبو بكر عن عاصم بالياء أي ﴿ولينذر ﴾ الكتاب. ﴿وَمَنْ حَوْلَهَا ﴾ أهل الشرق والغرب. ﴿وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ يُؤمنُونَ بِهِ وَهُمْ عَلَى صَلاَتِهِمْ والكتاب، والضمير يحتملهما ويحافظ على الطاعة وتخصيص الصلاة لأنها عماد الدين وعلم الإيمان.

﴿ وَمَنَّ أَظْلَمُ مِتَنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ أُوحِىَ إِلَىٰٓ وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ شَيٌّ وَمَن قَالَ سَأُنزِلُ مِثْلَ مَاۤ أَنزَلَ

اَللَّهُ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ الظَّلِلِمُونَ فِي غَمَرَتِ الْلُوْتِ وَالْمَلْكَيْكَةُ بَاسِطُوٓا أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُوٓا أَنفُسَكُمُّ الْيُوْمَ تُجَزَّوْنَ عَذَابَ الْهُونِ بِمَا كُنتُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ وَكُنتُمْ عَنْ ءَايَنتِهِ، تَسَتَّكَبُرُونَ ﴿ الْفَهُ ﴾ .

﴿ وَمَن أَظْلَمُ مِمَّن افْتَرَى عَلَى الله كَذِياً ﴾ فزعم أنه بعثه نبياً كمسيلمة والأسود العنسي، أو اختلق عليه أحكاماً كعمرو بن لحي ومتابعيه. ﴿ أَوْ قَالَ أَوْجِيَ إِلَى وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ شَيءُ ﴾ كعبد الله بن سعد بن أبي سرح (كان يكتب لرسول الله ﷺ فلما نزلت ﴿ ولقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين ﴾ فلما بلغ قوله: ﴿ ثم أنشأناه خلقاً آخر ﴾ قال عبد الله (فتبارك الله أحسن الخالقين) تعجباً من تفصيل خلق الإنسان فقال عليه الصلاة والسلام: اكتبها فكذلك نزلت، فشك عبد الله وقال لئن كان محمد صادقاً لقد أوحي إلي كما أوحي إليه ولئن كان كاذباً لقد قلت كما قال ). ﴿ وَمَن قَالَ سَأَنزِلُ مِثْلَ مَا أَنزَلَ اللّه ﴾ كالذين قالوا لو نشاء لقلنا مثل هذا. ﴿ وَلَوْ تَرى إِذِ الظَّالِمُونَ ﴾ حذف مفعوله لدلالة الظرف عليه أي ولو ترى الظالمين. ﴿ فِي غَمَرَاتِ المَوْتِ ﴾ شَذائده من عمره الماء إذا غشيه. ﴿ وَالمَلاِئِكُهُ بَاسِطُوا أَيْدِيهِم ﴾ يقبض أرواحهم كالمتقاضي الملظ أو بالعذاب. ﴿ أَخْرِجُوا فَمُ مَل الله والمناء إذا عليهم ، أو أخرجوها المناء من العذاب وخلصوها من أيدينا. ﴿ اليَوْم ﴾ يريدون وقت الإماتة ، أو الوقت الممتد من الإماتة إلى ما لا نهاية له. وخلصوها من أيدينا. ﴿ اليَوْم ﴾ يريدون العذاب المتضمن لشدة وإهانة ، فإضافته إلى الهون لعراقته وتمكنه فيه. ﴿ يَمَا كُنتُم تَقُولُونَ عَلَى الله غَيْرَ الحَق ﴾ كادعاء الولد والشريك له ودعوى النبوة والوحي كاذباً. ﴿ وَكُنتُم فَا آيَاتِه تَسْتَكُبُرُونَ ﴾ فلا تأملون فيها ولا تؤمنون.

﴿ وَلَقَدَ جِنْتُمُونَا فُرَدَىٰ كُمَا خَلَقْنَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةِ وَتَرَكَّتُم مَّا خَوَّلَنَكُمْ وَرَآءَ ظُهُورِكُمٌ وَمَا نَرَىٰ مَعَكُمْ شُفَعَآءَكُمُ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُمُ أَنَّهُمْ فِيكُمْ شُرَكَاقًا لَقَد تَّقَطَعَ بَيْنَكُمْ وَضَلَ عَنَكُم مَّا كُنتُمْ تَرْعُمُونَ ﴿ آلَ ﴾.

﴿وَلَقَدْ جِنْتُمُونَا﴾ للحساب والجزاء. ﴿فُرَادَى﴾ منفردين عن الأموال والأولاد وسائر ما آثرتموه من الدنيا، أو عن الأعوان والأوثان التي زعمتم أنها شفعاؤكم، وهو جمع فرد والألف للتأنيث ككسالى. وقرىء «فراد» كرخال و «فراد» كثلاث و «فردى» كسكرى. ﴿كَمَا خَلَقْنَاكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ بدل منه أي على الهيئة التي ولدتم عليها في الانفراد، أو حال ثانية إن جوز التعدد فيها، أو حال من الضمير في ﴿فرادى﴾ أي مشبهين ابتداء خلقكم عراة حفاة غرلاً بهما، أو صفة مصدر ﴿جئتمونا﴾ أي مجيئنا كما خلقناكم. ﴿وَتَرَكْتُمْ مَا خَوَلْنَاكُمْ﴾ ما تدمتم منه شيئاً ولم تحتملوا نقيراً. ﴿وَمَا نَرى مَعَكُمْ شُفَعَاءَكُمُ الَّذِينَ زَعَمْتُمْ أَنَّهُمْ فِيكُمْ شُرَكَاءُ﴾ أي شركاء لله في ربوبيتكم واستحقاق عبادتكم. ﴿وَمَا نَرى مَعَكُمْ شُفَعاءَكُمُ اللوصل والفصل. وقيل ﴿لَقَدْ تَقَطّع وصلكم وتشتت جمعكم، والبين من الأضداد يستعمل للوصل والفصل. وقيل هو الظرف أسند إليه الفعل اتساعاً والمعنى: وقع التقطع بينكم، ويشهد له قراءة نافع والكسائي وحفص عن عاصم بالنصب على إضمار الفاعل لدلالة ما قبله عليه، أو أقيم مقام موصوفه وأصله لقد تقطع ما بينكم وقد قرىء به. ﴿وَضَلَ عَنْكُمْ ﴾ ضاع وبطل. ﴿مَا كُنتُمْ تَرْعُمُونَ﴾ أنها شفعاؤكم أو أن لا بعث ولا جزاء.

﴿ ﴾ إِنَّ ٱللَّهَ فَالِقُ ٱلْحَبِّ وَٱلنَّوَكُ يُغْرِجُ ٱلْحَنَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَمُغْرِجُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْحَيِّ ذَلِكُمُ ٱللَّهُ فَأَنَّى ثُوْفَكُونَ ﴿ ﴾ .

﴿إِنَّ اللهُ فَالِقُ الحَبِّ وَالنَّوى ﴾ بالنبات والشجر. وقيل المراد به الشقاق الذي في الحنطة والنواة. ﴿يُخْرِجُ الْحَيَّ ﴾ يديد به ما ينمو من الحيوان والنبات ليطابق ما قبله. ﴿مِنَ المَيْتِ ﴾ مما لا ينمو كالنطف والحب. ﴿وَمَنَ المَيْتِ مِنَ الحَيْ فالق الحب فإن ﴿وَمُخْرِجُ الْمَيْتِ مِنَ الْحَيْ ﴾ ومخرج ذلك من الحيوان والنبات، ذكره بلفظ الاسم حملاً على فالق الحب فإن

قوله: يخرج الحي واقع موقع البيان له. ﴿ ذَلِكُم الله ﴾ أي ذلكم المحيي المميت هو الذي يحق له العبادة. ﴿ فَأَنِّي تُوفَكُونَ ﴾ تصرفون عنه إلى غيره.

﴿ فَالِقُ ٱلْإِصْبَاحِ وَجَعَلَ ٱلَّيْلَ سَكُنَا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ حُسَّبَانَاۚ ذَلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ۗ ۗ ﴿

﴿فَالِقُ الإِصْبَاحِ﴾ شاق عمود الصبح عن ظلمة الليل أو عن بياض النهار، أو شاق ظلمة الإصباح وهو الغبش الذي يليه والإصباح في الأصل مصدر أصبح إذا دخل في الصباح سمي به الصبح. وقرىء بفتح الهمزة على الجمع وقرىء «فالق الإصباح» بالنصب على المدح. ﴿وَجَاعِلُ اللَّيْلِ سَكَناً﴾ يسكن إليه التعب بالنهار لاستراحته فيه من سكن إليه إذا اطمأن إليه استئناساً به، أو يسكن فيه الخلق من قوله تعالى: ﴿لتسكنوا فيه ونصبه بفعل دل عليه جاعل لا به، فإن في معنى الماضي. ويدل عليه قراءة الكوفيين ﴿وجعل الليل﴾ حملاً على معنى المعطوف عليه، فإن فالق بمعنى فلق ولذلك قرىء به، أو به على أن المراد منه جعل مستمر في الأزمنة المختلفة وعلى هذا يجوز أن يكون ﴿وَالشَّمْسَ وَالقَمَرَ﴾ عطفاً على محل الليل ويشهد له قراءتهما بالجر والأحسن نصبهما بجعل مقدراً. وقرىء بالرفع على الابتداء والخبر محذوف أي مجعولان. ﴿خُسْبَاناً﴾ أي على أدوار مختلفة يحسب بهما الأوقات ويكونان علمي الحسبان، وهو مصدر حسب بالفتح كما أن الحسبان بالكسر مصدر حسب، وقيل جمع حساب كشهاب وشهبان. ﴿ذَلِكَ﴾ إشارة إلى جعلهما حسبانا أي الحسبان بالحساب المعلوم. ﴿قَلْمِيرُ العَزِيزِ الذي قهرهما وسيرهما على الوجه المخصوص. ﴿العَلِيمِ التدبير بالحساب المعلوم. ﴿قَلْمِيرُ العَزِيزِ الذي قهرهما وسيرهما على الوجه المخصوص. ﴿العَلِيمِ التدبير هما والأنفع من التداوير الممكنة لهما.

﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى جَمَلَ لَكُمُ ٱلنُّجُومَ لِلهَٰتَدُواْ بِهَا فِي ظُلْمَكَتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ قَدْ فَصَّلْنَا ٱلْأَيْكَتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ۖ ۖ فَهُو ٱلَّذِى اَلَيْنِ لِقَوْمِ يَفْقَهُونَ لِلْنَا ﴾ .

﴿وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمْ النَّجُومَ》 خلقها لكم. ﴿لِتَهْتَدُوا بِهَا فِي ظُلُمَاتِ البَرِّ وَالبَحْرِ》 في ظلمات الليل في البر والبحر، وإضافتها إليهما للملابسة أو في مشتبهات الطرق وسماها ظلمات على الاستعارة، وهو إفراد لبعض منافعها بالذكر بعد ما أجملها بقوله لكم. ﴿قَدْ فَصَّلْتَا الآيات﴾ بيناها فصلاً فصلاً. ﴿لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ﴾ فإنهم المنتفعون به.

﴿وَهُوَ الَّذِي أَنْشَأَكُمْ مِنْ نَفْسِ وَاحِدَةٍ ﴾ هو آدم عليه الصلاة والسلام. ﴿فَمُسْتَقَر وَمُسْتَوْدَعٌ ﴾ أي فلكم استقرار في الأصلاب، أو فوق الأرض واستيداع في الأرحام، أو تحت الأرض أو موضع استقرار واستيداع، وقرأ ابن كثير والبصريان بكسر القاف على أنه اسم فاعل، والمستودع اسم مفعول أي فمنكم قار ومنكم مستودع، لأن الاستقرار منا دون الاستيداع. ﴿قَدْ فَصَّلْنَا الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَفْقَهُونَ ﴾ ذكر مع ذكر النجوم يعلمون لأن أمرها ظاهر، ومع ذكر تخليق بني آدم يفقهون لأن إنشاءهم من نفس واحدة وتصريفهم بين أحوال مختلفة دقيق غامض يحتاج إلى استعمال فطنة وتدقيق نظر.

﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى آَنَزُلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَأَخْرَجْنَا بِهِ نَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِرًا نُخْدِجُ مِنْهُ حَبَّا مُثَاوِّحَةً وَمُونَ وَالرَّمَّانَ مُشْتَبِهًا وَغَيْرَ مُتَشَنِيَّةٍ ٱنظُرُوّاً مُثَنَادِيَّةً وَجَنَّنتِ مِنْ أَعْنَابٍ وَٱلزَّيْتُونَ وَٱلرُّمَّانَ مُشْتَبِهًا وَغَيْرَ مُتَشَنِيَّةٍ ٱنظُرُوّاً إِنَّ فِي وَلِيَّةً وَيَعْنُونَ وَالرَّمَّانَ مُشْتَبِهًا وَغَيْرَ مُتَشَنِيَّةً انظُرُوّاً إِلَى ثُمَرِهِ إِذَا ٱلْمُمَ وَيَنْعِوْءَ إِنَّ فِي ذَلِكُمْ لَآئِيَتِ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ اللَّهُ .

﴿وَهُوَ الَّذِي أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً﴾ من السحاب أو من جانب السماء. ﴿فَأَخْرَجْنَا﴾ على تلوين الخطاب. ﴿وَهُوَ اللَّذِي أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً﴾ على تلوين الخطاب. ﴿وَهِ بالماء ﴿فَبَاتَ كُلُّ شَيءٍ﴾ نبت كل صنف من النبات والمعنى: إظهار القدرة في إنبات الأنواع المختلفة الممفننة بماء واحد كما في قوله سبحانه وتعالى: ﴿يُسْقَىٰ بماء واحد ونفضل بعضها على بعض في الأكل﴾.

﴿فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ﴾ من النبات أو الماء. ﴿خَضِراً﴾ شيئاً أخضر يقال أخضر كأعور وعور، وهو الخارج من الحبة المتشعب. ﴿نُخْرِجُ مِنْهُ ﴾ من الخضر. ﴿حَباً مُتَرَاكِباً ﴾ وهو السنبل. ﴿وَمِنَ النَّخُل مِنْ طَلْمِهَا قِنْوَانٌ ﴾ أي وأخرجنا من النخل نخلاً من طلعها قنوان، أو من النخل شيء من طلعها قنوان، ويجوز أن يكون من النخل خبر قنوان ومن طلعها بدل منه والمعنى: وحاصلة من طلع النخل قنوان وهو الأعذاق جمع قنو كصنوان جمع صنو. وقرىء بضم القاف كذئب وذؤبان وبفتحها على أنه اسم جمع إذ ليس فعلان من أبنية الجمع. ﴿دَانِيَةُ﴾ قريبة من المتناول، أو ملتفةٍ قريب بعضها من بعض، وإنما اقتصر عَلَى ذكرها عن مقابلها لدلالتها عليه وزيادة النعمة فيها. ﴿وَجَنَّاتٍ مِنْ أَغْنَابٍ﴾ عطف على نبات كل شيء. وقرأ نافع بالرفع على الابتداء أي ولكم أو ثم جنات أو من الكرم جنات، ولا يجوز عطفه على ﴿قنوان﴾ إذ العنب لا يخرج من النخل. ﴿وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ ﴾ أيضاً عطف على نبات أو نصب على الاختصاص لعزة هذين الصنفين عندهم. ﴿ مُشْتَبِهاً وَغَيْرَ مُتَشَابِهِ ﴾ حال من الرمان، أو من الجميع أي بعض ذلك متشابه وبعضه غير متشابه في الهيئة والقدر واللون والطعم. ﴿الْنَظُرُوا إِلَى ثَمَرِهِ﴾ أي ثمر كل واحد من ذلك. وقرأ حمزة والكسائي بضم الثاء والميم، وهو جمع ثمرة كخشبة وخشب، أو ثمار ككتاب وكتب. ﴿إِذَا أَثْمَرَ﴾ إذا أخرج ثمره كيف يثمر ضئيلاً لا يكاد ينتفع به. ﴿وَيَنْعِهِ﴾ وإلى حال نضجه أو إلى نضيجة كيف يعود ضخماً ذا نفع ولذة، وهو في الأصل مصدر ينعت الثمر إذا أدركت. وقيل جمع يانع كتاجر وتجر. وقرىء بالضم وهو لغة فيه ويانعة. ﴿إِنَّ فِي ذَلِكُمْ لَآيَاتٍ لِقَوْم يُؤمِنُونَ﴾ أي لآيات دالة على وجود القادر الحكيم وتوحيده، فإن حدوث الأجناس المختلفة والأنواع المفننة من أصل واحد ونقلها من حال إلى حال لا يكون إلا بإحداث قادر يعلم تفاصيلها، ويرجح ما تقتضيه حكمته مما يمكن من أحوالها ولا يعوقه عن فعله ند يعارضه أو ضد يعانده، ولذلك عقبه بتوبيخ من أشرك به والرد عليه فقال.

﴿ وَجَعَلُوا لِلَّهِ شُرَّكَآءَ ٱلْجِنَّ وَخَلَقَهُم ۗ وَخَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَاتِ بِغَيْرِ عِلْمَ سُبْحَتَنَكُم وَتَعَلَىٰ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾.

﴿وَجَعَلُوا لِلهِ شُرَكَاءَ الجِنّ أَي الملائكة بأن عبدوهم وقالوا: الملائكة بنات الله. وسماهم جناً لاجتنانهم تحقيراً لشأنهم، أو الشياطين لأنهم أطاعوهم كما يطاع الله تعالى، أو عبدوا الأوثان بتسويلهم وتحريضهم، أو قالوا الله خالق الخير وكل نافع، والشيطان خالق الشر وكل ضار كما هو رأي الثنوية ومفعولا ﴿جعلوا﴾ ﴿له شركاء﴾ والجن بدل من ﴿شركاء﴾ أو ﴿شركاء﴾ الجن و ﴿الجن بالجر على ﴿شركاء﴾، أو حال منه وقرىء ﴿الجن بالرفع كأنه قيل: من هم فقيل الجن، و ﴿الجن بالجر على الإضافة للتبيين. ﴿وَخَلَقَهُم حال بتقدير قد، والمعنى وقد علموا أن الله خالقهم دون الجن وليس من يخلق كمن لا يخلق. وقرىء ﴿وخلقهم عطفاً على ﴿الجن﴾ أي وما يخلقونه من الأصنام، أو على شركاء أي وجعلوا له اختلافهم للإفك حيث نسبوه إليه. ﴿وَخَرَقُوا لَهُ افتعلوا وافتروا له. وقرأ نافع بتشديد الراء للتكثير. وقرىء «وحرفوا» أي وزوروا. ﴿بَنينَ وَبَنَاتِ فقالت اليهود عزير ابن الله، وقالت النصارى المسيح ابن الله، وقالت العرب الملائكة بنات الله. ﴿ فَعَرَقُوا بغير علم. ﴿ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمًا يَصِفُونَ ﴾ وهو أن له وهو في موضع الحال من الواو، أو المصدر أي خرقاً بغير علم. ﴿ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمًا يَصِفُونَ ﴾ وهو أن له شريكاً أو ولداً.

﴿ بَدِيعُ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ أَنَّ يَكُونُ لَهُ وَلَدٌّ وَلَدْ تَكُن لَهُ صَنْحِبَةٌ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ

﴿ يَدِيعُ السَّمُواتِ وَالأَرْضِ ﴾ من إضافة الصفة المشبهة إلى فاعلها، أو إلى الظرف كقولهم: ثبت الغدر بمعنى أنه عديم النظير فيهما، وقيل معناه المبدع وقد سبق الكلام فيه، ورفعه على الخبر والمبتدأ محذوف أو على الابتداء وخبره. ﴿ أَنِّى يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ ﴾ أي من أين أو كيف يكون له ولد. ﴿ وَلَمْ تَكُنْ لَهُ صَاحِبَةً ﴾ يكون منها الولد. وقرىء بالياء للفصل أو لأن الاسم ضمير الله أو ضمير الشأن. ﴿ وَخَلَقَ كُلَّ شَيءٍ وَهُو بِكُل شيءٍ عَلِيمٌ ﴾ لا تخفى عليه خافية، وإنما لم يقل به لتطرق التخصيص إلى الأول، وفي الآية استدلال على نفي الولد من وجوه: (الأول) أنه من مبدعاته السموات والأرضون، وهي مع أنها من جنس ما يوصف بالولادة مبرأة عنها لاستمرارها وطول مدتها فهو أولى بأن يتعالى عنها، أو أن ولد الشيء نظيره ولا نظير له فلا ولد. (والثاني) أن المعقول من الولد ما يتولد من ذكر وأنثى متجانسين والله سبحانه وتعالى منزه عن المجانسة. (والثالث) أن الولد كفؤ الوالد ولا كفؤ له لوجهين: الأول أن كل ما عداه مخلوقه فلا يكافئه. والثاني أنه سبحانه وتعالى لذاته عالم بكل المعلومات ولا كذلك غيره بالإجماع.

﴿ فَلِكُمُ ﴾ إشارة إلى الموصوف بما سبق من الصفات وهو مبتدأ. ﴿ اللَّهُ رَبُكُمْ لاَ إِلهَ إِلاَّ هُوَ خَالِقُ كُلِّ شيءٍ ﴾ أخبار مترادفة ويجوز أن يكون البعض بدلاً أو صفة والبعض خبراً. ﴿ فَاعْبُدُوهُ ﴾ حكم مسبب عن مضمونها فإن من استجمع هذه الصفات استحق العبادة. ﴿ وَهُوَ عَلَى كُلَّ شَيْءٍ وَكِيلٍ ﴾ أي وهو مع تلك الصفات متولي أموركم فكلوها إليه وتوسلوا بعبادته إلى إنجاح مآربكم ورقيب على أعمالكم فيجازيكم عليها.

﴿ لاَ تُدْرِكُهُ أَي لا تحيط به. ﴿ الأَبْصَارُ ﴾ جمع بصر وهي حاسة النظر وقد يقال للعين من حيث إنها محلها واستدل به المعتزلة على امتناع الرؤية وهو ضعيف، إذ ليس الإدراك مطلق الرؤية ولا النفي في الآية عاماً في الأوقات فلعله مخصوص ببعض الحالات ولا في الأشخاص، فإنه في قوة قولنا لا كل بصر يدركه مع أن النفي لا يوجب الامتناع. ﴿ وَهُوَ يُدْرِكُ الْأَبْصَارَ ﴾ يحيط علمه بها. ﴿ وَهُوَ اللَّطِيفُ الخَبِيرُ ﴾ فيدرك ما لا تدركه الأبصار كالأبصار، ويجوز أن يكون من باب اللف أي لا تدركه الأبصار لأنه اللطيف وهو يدرك الأبصار لأنه الخبير، فيكون اللطيف مستعاراً من مقابل الكثيف لما لا يدرك بالحاسة ولا ينطبع فيها.

﴿ فَدَّ جَآءَكُم بَصَآإِرُ مِن رَبِّكُمُّ فَمَنَ ٱبْصَرَ فَلِنَفْسِةِ ، وَمَنْ عَمِى فَعَلَيْهَا وَمَاۤ أَنَا عَلَيْكُم بِحَفِيظِ ۖ اللَّهِ وَكَذَلِكَ نُصَرِّفُ ٱلْآيِنَتِ وَلِيَقُولُواْ دَرَسْتَ وَلِنُبَيِّنَامُ لِقَوْمٍ يَقْلَمُونَ ﴾ .

﴿قَدْ جَاءَكُمْ بَصَائِرُ مِنْ رَبِّكُمْ﴾ الْبَصائر جمع بصيرة وهي للنفس كالبصر للبدن، سميت بها الدلالة لأنها تجلي لها الحق وتبصرها به. ﴿فَمَنْ أَبْصَرَ﴾ أي أبصر الحق وآمن به. ﴿فَلِنَفْسِهِ﴾ أبصر لأن نفسه لها. ﴿وَمَنْ عَلِيهُ عَنْ الحق وضل. ﴿فَعَلَيْهَا﴾ وباله. ﴿وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِحَفِيظٍ﴾ وإنما أنا منذر والله سبحانه وتعالى هو الحفيظ عليكم يحفظ أعمالكم ويجازيكم عليها، وهذا كلام ورد على لسان الرسول عليه الصلاة والسلام.

﴿وَكَذَلِكَ نُصَرِّفُ الآيَاتِ﴾ ومثل ذلك التصريف نصرف، وهو إجراء المعنى الدائر في المعاني المتعاقبة من الصرف، وهو نقل الشيء من حال إلى حال. ﴿ولِيَقُولُوا دَرَسْتَ﴾ أي وليقولوا درست صرفنا واللام لام العاقبة، والدرس القراءة والتعليم. وقرأ ابن كثير وأبو عمرو ﴿دارست﴾ أي دارست أهل الكتاب وذاكرتهم، وابن عامر ويعقوب درست من الدروس أي قدمت هذه الآيات وعفت كقولهم أساطير الأولين. وقرى «دَرُست» بضم الراء مبالغة في درست ودرست على البناء للمفعول بمعنى قرئت، أو عفيت ودارست بمعنى درست أو دارست أو دارست أو دارست أو دارست أو دارست أو دارست أي عفون ودرس

أي درس محمد ﷺ ودارسات أي قديمات أو ذوات درس كقوله تعالى: ﴿ فَي عَيْشَةَ راضِيةَ ﴾ . ﴿ وَلِنُبَيْنَهُ ﴾ اللام على أصله لأن التبيين مقصود التصريف والضمير للآيات باعتبار المعنى، أو للقرآن وإن لم يذكر لكونه معلوماً أو للمصدر. ﴿ لِقَوْم يَعْلَمُونَ ﴾ فإنهم المنتفعون به.

﴿ اللَّبِعَ مَا أُوحِىَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ ۚ لاَ إِلَنَهَ إِلَّا هُوَّ وَأَعْرِضَ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ۞ وَلَوَ شَآءَ اللَّهُ مَا أَشْرَكُوأً وَمَا جَمَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ۚ وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلِ ۞﴾.

﴿ وَأَتَّبِعْ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ ﴾ بالتدين به. ﴿ لاَ إِلَه إِلاَّ هُوَ ﴾ اعتراض أكد به إيجاب الاتباع، أو حال مؤكدة من ربك بمعنى منفرداً في الألوهية. ﴿ وَأَغْرِضْ عَنِ الْمُشْرِكِينَ ﴾ ولا تحتفل بأقوالهم ولا تلتفت إلى آرائهم، ومن جعله منسوخاً بآية السيف حمل الإعراض على ما يعم الكف عنهم.

﴿ وَلَقَ شَاءَ الله و تعدم وعدم إشراكهم. ﴿ مَا أَشْرَكُوا ﴾ وهو دليل على أنه سبحانه وتعالى لا يريد إيمان الكافرين وأن مراده واجب الوقوع. ﴿ وَمَا جَعَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴾ رقيباً. ﴿ وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِوَكِيلٍ ﴾ تقوم بأمورهم.

﴿ وَلَا نَسُبُوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُوا اللَّهَ عَذَوًا بِغَيْرِ عِلْمِ كَلَالِكَ زَيْنًا لِكُلِّ أُمَّتِهِ عَمَلَهُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِيم مَرْجِعُهُمْ فَيُنَبِّتُهُم بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ۞ .

﴿ وَلاَ تَسُبُوا اللَّهُ عَدُوا ﴾ تجاوزاً عن الحق إلى الباطل. ﴿ بِغَيْرِ عِلْم ﴾ على جهالة بالله سبحانه وتعالى وبما يجب أن يذكر به. وقرأ يعقوب ﴿ عدواً عن الحق إلى الباطل. ﴿ بِغَيْرِ عِلْم ﴾ على جهالة بالله سبحانه وتعالى وبما يجب أن يذكر به. وقرأ يعقوب ﴿ عدواً ﴾ يقال عدا فلان عدواً وعدواً وعداء وعدواناً. روي: أنه عليه الصلاة والسلام كان يطعن في الهتهم فقالوا لتنتهين عن سب آلهتنا أو لنهجون إلهك، فنزلت. وقيل كان المسلمون يسبونها فنهوا لئلا يكون سبهم سبباً لسب الله سبحانه وتعالى، وفيه دليل على أن الطاعة إذا أدت إلى معصية راجحة وجب تركها فإن ما يؤدي إلى الشر شر. ﴿ كَذَلِكَ زَيّنًا لِكُلِّ أُمّةٍ عَمَلَهُم ﴾ من الخير والشر بإحداث ما يمكنهم منه ويحملهم عليه توفيقاً وتخذيلاً، ويجوز تخصيص العمل بالشر وكل أمة بالكفرة لأن الكلام فيهم، والمشبه به تزيين سب الله لهم. ﴿ ثُمّ إِلَى رَبِّهِمْ مَرْجِعُهُمْ فَيُنْبَنَّهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ بالمحاسبة والمجازات عليه.

﴿ وَأَفْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَتِكَنِهِمْ لَهِن جَآءَتُهُمْ ءَايَةٌ لَيُؤْمِنُنَ بِهَا قُلْ إِنَّمَا ٱلْآيَنَثُ عِندَ اللَّهِ وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنَّهَا إِذَا جَآءَتْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ فَا وَنُقَلِّبُ أَفِئدَتُهُمْ وَأَبْصَدَرُهُمْ كَمَا لَرُ يُؤْمِنُوا بِهِ؞َ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَنَذَرُهُمْ فِي طُغْيَنِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ .

﴿وَأَقْسَمُوا بِالله جَهْدَ أَيْمَانِهِم ﴾ مصدر في موقع الحال، والداعي لهم إلى هذا القسم والتأكيد فيه التحكم على الرسول ﷺ في طلب الآيات واستحقار ما رأوا منها. ﴿لَيْنْ جَاءَتُهُمْ آيَةٌ ﴾ من مقترحاتهم. ﴿لَيُؤْمِئُنَ بِهَا قُلُ إِنَّمَا الآيَاتُ عِنْدَ الله ﴾ هو قادر عليها يظهر منها ما يشاء وليس شيء منها بقدرتي وإرادتي. ﴿وَمَا يُشْعِرُكُم ﴾ وما يدريكم استفهام إنكار. ﴿أَنَهَا ﴾ أي أن الآية المقترحة. ﴿إِذَا جَاءَتُ لا يُؤْمِئُونَ ﴾ أي لا تدرون أنهم لا يؤمنون، أنكر السبب مبالغة في نفي المسبب، وفيه تنبيه على أنه سبحانه وتعالى إنما لم ينزلها لعلمه بأنها إذا جاءت لا يؤمنون بها، وقيل لا مزيدة وقيل أن بمعنى لعل إذ قرىء لعلها قرأ ابن كثير وأبو عمرو وأبو بكر عن عاصم ويعقوب إنها بالكسر كأنه قال: وما يشعركم ما يكون منهم، ثم أخبركم بما علم منهم والخطاب للمؤمنين فإنهم يتمنون مجيء الآية طمعاً في إيمانهم، فنزلت. وقيل للمشركين إذ قرأ ابن عامر وحمزة «لا تؤمنون»

بالتاء وقرىء «وما يشعرهم أنها إذا جاءتهم» فيكون إنكاراً لهم على حلفهم أي: وما يشعرهم أن قلوبهم حينئذٍ لم تكن مطبوعة كما كانت عند نزول القرآن وغيره من الآيات فيؤمنون بها.

﴿ وَنُقَلَّبُ أَفْدِدَتُهُمْ وَأَبْصَارَهُمْ ﴾ عطف على لا يؤمنون أي: وما يشعركم أنّا حينئذ نقلب أفئدتهم عن الحق فلا يفقهونه، وأبصارهم فلا يبصرونه فلا يؤمنون بها. ﴿ كَمَا لَمْ يُؤْمِنُوا بِهِ ﴾ أي بما أنزل من الآيات. ﴿ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَنَلَا مُعْمَدُونَ ﴾ و «يذرهم» وَنَلَرُهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ وندعهم متحيرين لا تهديهم هداية المؤمنين. وقرىء. «وَيَقَلُّبُ» و «يذرهم» على الغيبة، و «تقلب» على البناء للمفعول والإسناد إلى الأفئدة.

﴿ وَلَوْ أَنْنَا زَلْنَا ۚ إِلَيْهِمُ الْمَلَتِكَ وَكُلَّمَهُمُ الْمُوْقَ وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْءٍ قُبُلًا مَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا إِلَّا أَن يَشَاءَ اللَّهُ وَلَكِنَ أَكْتُرَهُمْ يَجْهَلُونَ ﴿ إِلَيْهِمْ الْمُلَتِكِ ﴾ .

﴿ وَلَوْ أَنّنَا نَزَّلْنَا إِلَيْهِمُ الْمَلاَئِكَةُ وَكُلّمَهُمُ الْمَوْتَى وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيءٍ قُبُلاً كما اقترحوا فقالوا: لولا أنزل علينا الملائكة فأتوا بآياتنا ﴿ أو تأتي بالله والملائكة قبيلا ﴾ وقبلاً جمع قبيل بمعنى كفيل أي: كفلاء بما بشروا به وأنذروا به، أو جمع قبيل الذي هو جمع قبيلة بمعنى جماعات، أو مصدر بمعنى مقابلة كقبلا وهو قراءة نافع وابن عامر، وهو على الوجوه حال من كل وإنما جاز ذلك لعمومه. ﴿ وَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا ﴾ لما سبق عليهم القضاء بالكفر. ﴿ إِلاَ أَنْ يَشَاءُ اللّه ﴾ استثناء من أعم الأحوال أي: لا يؤمنون في حال من الأحوال إلا حال مشيئة الله تعالى إيمانهم، وقيل منقطع وهو حجة واضحة على المعتزلة. ﴿ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ يَجْهَلُونَ ﴾ أنهم لل يشعرون، ولذلك أسند الجهل إلى أكثرهم مع أن مطلق الجهل يعمهم، أو ولكن أكثر المسلمين يجهلون أنهم لا يؤمنون فيتمنون نزول الآية طمعاً في إيمانهم.

﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِ نَبِيّ عَدُوًا شَيَطِينَ ٱلْإِنِسِ وَٱلْجِنِّ يُوجِى بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ رُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ غُرُورًا وَلَوْ شَانَةَ رَبُّكَ مَا فَعَلُومُ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴿ لَيْ وَلِنَصْغَنَ إِلَيْهِ ٱفْضِدَةُ ٱلَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ وَلِيَرْضَوْهُ وَلِيَقْتَرِفُواْ مَا هُم مُقْتَرِفُونَ ﴿ ﴾.

﴿وَكَذَٰلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُواً﴾ أي كما جعلنا لك عدواً جعلنا لكل نبي سبقك عدواً، وهو دليل على أن عداوة الكفرة للأنبياء عليهم الصلاة والسلام بفعل الله سبحانه وتعالى وخلقه. ﴿مَيَاطِينَ الإِنْسِ وَالْجِنِّ مُردة الفريقين، وهو بدل من عدواً، أو أول مفعولي ﴿جعلنا﴾ و ﴿عدواً﴾ مفعوله الثاني، ولكل متعلق به أو حال منه. ﴿يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ﴾ يوسوس شياطين الجن إلى شياطين الإِنس، أو بعض الجن إلى بعض، ورُخُرُفَ القَوْلِ الأباطيل المموهة منه من زخرفه إذا زينه. ﴿فُرُوراً فَعُورُ مَهُ مُعلَى مُعدر في موقع الحال. ﴿وَلَوْ شَاءَ رَبُكَ ﴾ إيمانهم. ﴿مَا فَعَلُوهُ أي ما فعلوا ذلك يعني معاداة الأنبياء عليهم الصلاة والسلام وايحاء الزخارف، ويجوز أن يكون الضمير للايحاء أو الزخرف أو الغرور، وهو أيضاً دليل على المعتزلة. ﴿فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴾ وكفرهم.

﴿ وَلِتَصْغَى إِلَيْهِ أَفْتِدَةُ اللَّذِينَ لاَ يُومِنُونَ بِالآخِرَةِ ﴾ عطف على ﴿ غروراً ﴾ إن جعل علة ، أو متعلق بمحذوف أي وليكون ذلك ﴿ جعلنا لكل نبي عدواً ﴾ . والمعتزلة لما اضطروا فيه قالوا: اللام لام العاقبة أو لام القسم كسرت لما لم يؤكد الفعل بالنون أو لام الأمر وضعفه أظهر ، والصغو: الميل والضمير لما له الضمير في فعلوه . ﴿ وَلِيَرْضُونَ ﴾ لأنفسهم . ﴿ وَلِيَقْتَرَفُوا ﴾ وليكتسبوا . ﴿ مَا هُمْ مُقْتَرَفُونَ ﴾ من الآثام .

﴿ أَفَعَلَىٰ ۚ اللَّهِ ٱبْتَذِي حَكَمًا وَهُوَ ٱلَّذِي ٓ أَنزَلَ إِلَيْكُمْ ٱلْكِئنَبَ مُفَصَّلاً وَٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ ٱلْكِئنَبَ يَعْلَمُونَ

أَنَّهُ مُنَزَّلٌ مِن زَبِّكَ بِالْحَقِّ لَلا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُتَّدِّينَ ١٠٠٠ ﴿

﴿أَفَمْيْرَ اللَّهِ أَبْتَغِي حَكَماً ﴾ على إرادة القول أي: قل لهم يا محمد أفغير الله أطلب من يحكم بيني وبينكم ويفصل المحق منا من المبطل، و «غير» مفعول ﴿أبتغي ﴾ و ﴿حكماً ﴾ حال منه ويحتمل عكسه، و ﴿حكماً ﴾ أبلغ من حاكم ولذلك لا يوصف به غير العادل. ﴿وَهُوَ الَّذِي أَنْزَلَ إِلَيْكُمُ الْكِتَابَ ﴾ القرآن المعجز. ﴿مُفَصَّلا ﴾ مبيناً فيه الحق والباطل بحيث ينفي التخليط والالتباس. وفيه تنبيه على أن القرآن بإعجازه وتقريره مغني عن سائر الآيات. ﴿وَاللَّهِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابِ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ مُنزَلٌ مِنْ رَبُّكَ بِالْحَقِ ﴾ تأييد لدلالة الإعجاز على أن القرآن حق منزل من عند الله سبحانه وتعالى، يعلم أهل الكتاب به لتصديقه ما عندهم مع أنه عليه الصلاة والسلام لم يمارس كتبهم ولم يخالط علماءهم، وإنما وصف جميعهم بالعلم لأن أكثرهم يعلمون ومن لم يعلم فهو متمكن منه بأدنى تأمل. وقيل المراد مؤمنون أهل الكتاب. وقرأ ابن عامر وحفص عن عاصم عنزل بالتشديد. ﴿فَلاَ تَكُونَنَّ مِنَ المُمْتَرِينَ ﴾ في أنهم يعلمون ذلك، أو في أنه منزل لجحود أكثرهم وكفرهم به، فيكون من باب التهييج كقوله تعالى: ﴿ولا تكونن من المشركين ﴾ أو خطاب الرسول ﷺ لخطاب الأمة. وقيل الخطاب لكل أحد على معنى أن الأدلة لما تعاضدت على صحته فلا ينبغي لأحد أن يمتري فيه.

### ﴿ وَتَمَّتَ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلَأً لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَنتِهُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ۞ .

﴿ وَتَمَّتُ كَلِماتُ رَبُكَ ﴾ بلغت الغاية أخباره وأحكامه ومواعيده. ﴿ صِدْقاً ﴾ في الأخبار والمواعيد. ﴿ وَعَدْلا ﴾ في الأقضية والأحكام ونصبهما يحتمل التمييز والحال والمفعول له. ﴿ لا مُبَدّل لِكَلِمَاتِه ﴾ لا أحد يبدل شيئاً منها بما هو أصدق وأعدل، أو لا أحد يقدر أن يحرفها شائعاً ذائعاً كما فعل بالتوراة على أن المراد بها القرآن، فيكون ضماناً لها من الله سبحانه وتعالى بالحفظ كقوله: ﴿ وإنا له لحافظون ﴾ أو لا نبي ولا كتاب بعدها ينسخها ويبدل أحكامها. وقرأ الكوفيون ويعقوب ﴿ كلمة ربك ﴾ أي ما تكلم به أو القرآن. ﴿ وَهُوَ السّمِيعُ ﴾ لما يقولون. ﴿ العَلِيمُ ﴾ بما يضمرون فلا يهملهم.

﴿ وَإِن تُطِعْ آَكَٰذَ مَن فِ ٱلأَرْضِ يُضِلُوكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ۚ إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَإِنْ هُمُ إِلَّا يَخْرُصُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾ .

﴿ وَإِنْ تُطِعْ أَكُثَرَ مَنْ فِي الأَرْضِ ﴾ أي أكثر الناس يريد الكفار، أو الجهال أو أتباع الهوى. وقيل الأرض أرض مكة. ﴿ يُضِلُوكَ مَنْ سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ عن الطريق الموصل إليه، فإن الضال في غالب الأمر لا يأمر إلا بما فيه ضلال. ﴿ إِنْ يَتَبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَ ﴾ وهو ظنهم أن آباءهم كانوا على الحق، أو جهالاتهم وآراؤهم الفاسدة فإن الظن يطلق على ما يقابل العلم. ﴿ وَإِنْ هُمْ إِلاَّ يَخُرُصُونَ ﴾ يكذبون على الله سبحانه وتعالى فيما ينسبون إليه كاتخاذ الولد وجعل عبادة الأوثان وصلة إليه، وتحليل الميتة وتحريم البحائر، أو يقدرون أنهم على شيء وحقيقته ما يقال عن ظن وتخمين.

## ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ مَن يَضِلُّ عَن سَبِيلِةٍ وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ۞ ﴿.

﴿إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَغْلَمُ مَنْ يَضِلُ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ أَغْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ﴾ أي أعلم بالفريقين، و ﴿من﴾ موصولة أو موصوفة في محل النصب بفعل دل عليه أعلم لا به فإن أفعل لا ينصب الظاهر في مثل ذلك، أو استفهامية مرفوعة بالابتداء والخبر «يضل» والجملة معلق عنها الفعل المقدر. وقرىء «مَنْ يُضِل» أي يضله الله، فتكون من صوبة بالفعل المقدر أو مجرورة بإضافة أعلم إليه أي: أعلم المضلين من قوله تعالى: ﴿من يضلل الله﴾

أو من أضللته إذا وجدته ضالاً، والتفضيل في العلم بكثرته وإحاطته بالوجوه التي يمكن تعلق العلم بها ولزومه وكونه بالذات لا بالغير.

﴿ فَكُلُواْ مِمَّا ذُكِرَ اُسْمُ اللّهِ عَلَيْتِهِ إِن كُنتُم بِعَايَتِهِ. مُؤْمِنِينَ ﴿ وَمَا لَكُمْ أَلَا تَأْكُواْ مِمَّا ذُكِرَ اسْمُ اللّهِ عَلَيْهِ إِن كُنتُم بِعَايَتِهِ. مُؤْمِنِينَ ﴿ وَمَا لَكُمْ أَلَا تَأْكُواْ مِمَّا ذُكِرَ اسْمُ اللّهِ عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَلَ لَكُمْ مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُمُمْ إِلّا مَا اَضْطُرِرْتُمْ إِلَيْهُ وَإِنَّ كَيْبِرَ لَيُضِلُونَ بِأَهْوَآبِهِم بِغَيْرِ عِلْمٍ إِنَّ كَانِكُمْ مِا لَمُعْتَدِينَ ﴿ إِلَيْهِ مِنْ اللّهِ مَا اَضْطُرِرْتُمْ إِلَيْهُ وَإِنَّ كَيْبِرَ لَيْشِلُونَ بِأَهْوَآبِهِم بِغَيْرِ عِلْمٍ إِنْ كَانِهُمْ بِالْمُعْتَدِينَ ﴿ وَاللّهِ ﴾ .

﴿ فَكُلُوا مِمَّا ذُكِرَ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ ﴾ مسبب عن إنكار اتباع المضلين الذين يحرمون الحلال ويحللون الحرام، والمعنى كلوا مما ذكر اسم الله على ذبحه لا مما ذكر عليه اسم غيره أو مات حتف أنفه. ﴿إِنْ كُنْتُمْ إِلَيْهِ اللهِ عَلَى فَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى عَلَ

﴿ وَمَا لَكُمْ أَلاً تَأْكُلُوا مِمًا ذُكِرَ اسْمُ الله عَلَيهِ وأي غرض لكم في أن تتحرجوا عن أكله وما يمنعكم عنه. ﴿ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُمْ مَا جَرَّمَ عَلَيْكُمْ ﴾ مما لم يحرم بقوله: ﴿ حرمت عليكم الميتة ﴾ وقرأ ابن كثير وأبو عمرو وابن عامر ﴿ فصل ﴾ على البناء للفاعل. ﴿ إِلاَّ مَا اضطُرِرْتُمْ إِلَيْهِ ﴾ مما حرم عليكم فإنه أيضاً حلال حال الضرورة. ﴿ وَإِنَّ كَثيراً لَيْضِلُونَ ﴾ بتحليل الحرام وتحريم الحلال. وأ الكوفيون بضم الياء والباقون بالفتح. ﴿ إِلَا هَوَاتِهِمْ بِغَيْرِ عِلْم ﴾ بتشبيههم من غير تعلق بدليل يفيد العلم. ﴿ إِنَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِالْمُعْتَدِينَ ﴾ بالمجاوزين الحق إلى الباطل والحكال إلى الحرام.

﴿ وَذَرُوا خَلَيْهِ رَ ٱلْإِثْمِ وَبَاطِنَهُۥ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْسِبُونَ ٱلْإِثْمَ سَيُجْزَوْنَ بِمَا كَانُوا يَقْتَرِفُونَ شَيَ وَلَا تَأْسُكُوا مِمَّا لَدَ يُتُكُونَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقُ وَإِنَّ ٱلشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰ أَوْلِيَآيِهِمْ لِيُجَدِلُوكُمُ وَإِنَّ الشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰ أَوْلِيَآيِهِمْ لِيُجَدِلُوكُمْ وَإِنَّ الشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰ أَوْلِيَآيِهِمْ لِيُجَدِلُوكُمْ وَإِنَّ الشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰ أَوْلِيَآيِهِمْ لِيُجَدِلُوكُمْ وَإِنَّ الشَّيَطِينَ لَيْكُمْ لَمُشْرِكُونَ اللَّهُ ﴾.

﴿وَذَرُوا ظَاهِرَ الإِثْمِ وَبَاطِنَهُ﴾ ما يعلن وما يسر، أو ما بالجوارح وما بالقلب. وقيل الزنا في الحوانيت واتخاذ الأخدان. ﴿إِنَّ اللَّذِينَ يَكْسِبُونَ الإِثْمَ سَيْجُزَوْنَ بِمَا كَانُوا يَقْتَرَفُونَ﴾ يكتسبون.

﴿ وَلاَ تَأْكُلُوا مِمّا لَمْ يُذْكُرِ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ ﴾ ظاهر في تحريم متروك التسمية عمداً أو نسياناً، وإليه ذهب داود وعن أحمد مثله، وقال مالك والشافعي بخلافه لقوله عليه الصلاة والسلام «ذبيحة المسلم حلال وإن لم يذكر اسم الله عليه» وفرق أبو حنيفة رحمه الله بين العمد والنسيان وأوله بالميتة أو بما ذكر غير اسم الله عليه لقوله: ﴿ وَإِنَّهُ لَفِسُقٌ ﴾ فإن الفسق ما أهل لغير الله به، والضمير لما ويجوز أن يكون للأكل الذي دل عليه ولا تأكلوا، ﴿ وَإِنَّ الشّياطِينَ لَيُوحُونَ ﴾ ليوسوسون. ﴿ إِلَى أَوْلِيَائِهِمْ ﴾ من الكفار. ﴿ لِيُجَادِلُو كُمْ ﴾ بقولهم تأكلون ما قتله الله، وهو يؤيد التأويل بالميتة. ﴿ وَإِنْ أَطَعْتُمُوهُمْ ﴾ في استحلال ما حرم. ﴿ إِلَى مَ سُركُونَ ﴾ فإن من ترك طاعة الله تعالى إلى طاعة غيره واتبعه في دينه فقد أشرك، وإنما حسن حذف الفاء فيه لأن الشرط بلفظ الماضي.

﴿ أَوْ مَن كَانَ مَيْنَا فَأَحْيَيْنَكُ وَجَعَلْنَا لَمُ نُورًا يَعَيْى بِهِ فِ ٱلنَّاسِ كَمَن مَّنَلُمُ فِي ٱلظَّلُمَتِ لَيْسَ بِخَارِج يَنْهَا كَذَلِكَ زُيِّنَ لِلْكَنْفِرِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُوك ﴿ آلَ ﴾.

﴿أَوَ مَنْ كَانَ مَيْتاً فَأَخْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُوراً يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ﴾ مثل به من هداه الله سبحانه وتعالى وأنقذه من الضلال وجعل له نور الحجج والآيات يتأمل بها في الأشياء، فيميز بين الحق والباطل والمحق والمبطل. وقرأ نافع ويعقوب ﴿ميتاً﴾ على الأصل. ﴿كَمَنْ مَثْلُهُ﴾ صفته وهو مبتدأ خبره. ﴿في الظّلْمَاتِ﴾ وقوله: ﴿لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنْهَا﴾ حال من المستكن في الظرف لا من الهاء في مثله للفصل، وهو مثل لمن بقي على الضلالة لا

يفارقها بحال. ﴿كَذَلِكَ﴾ كما زين للمؤمنين إيمانهم. ﴿زُيِّنَ لِلْكَافِرِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ والآية نزلت في حمزة وأبي جهل وقيل في عمر أو عمار وأبي جهل.

﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا فِي كُلِ قَرْيَةٍ أَكَنِيرَ مُجْرِمِيهَا لِيَنْكُرُواْ فِيهَا ۚ وَمَا يَمْكُرُونَ إِلَا بِأَنفُسِهِمْ وَمَا يَشَكُرُونَ إِلَا بِأَنفُسِهِمْ وَمَا يَشْكُرُونَ إِلَا بِأَنفُسِهِمْ وَمَا يَشْكُرُونَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

﴿وَكِذَلِكَ جَعَلْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ أَكَابِرَ مُجْرِمِيهَا لِيَمْكُرُوا فِيهَا﴾ أي كما جعلنا في مكة أكابر مجرميها ليمكروا فيها، و ﴿جعلنا﴾ بمعنى صيرنا ومفعولاه ﴿أكابر مجرميها﴾ فيها جعلنا في كل قرية أكابر مجرميها ليمكروا فيها، و ﴿جعلنا﴾ بدل ويجوز أن يكون مضافاً إليه إن فسر على تقديم المفعول الثاني، أو في كل قرية ﴿أكابر﴾ و ﴿مجرميها﴾ بدل ويجوز أن يكون مضافاً إليه إن فسر الجعل بالتمكين، وأفعل التفضيل إذا أضيف جاز فيه الإفراد والمطابقة ولذلك قرىء «أكبر مجرميها»، وتخصيص الأكابر لأنهم أقوى على استتباع الناس والمكر بهم. ﴿وَمَا يَمْكُرُونَ إِلاَّ بِأَنْفُسِهِمْ﴾ لأن وباله يحيق بهم. ﴿وَمَا يَشْعُرُونَ إِلاَّ بِأَنْفُسِهِمْ﴾ ذلك.

﴿ وَإِذَا جَآءَتَهُمْ ءَايَةٌ قَالُوا لَن نُؤْمِنَ حَتَىٰ نُؤْنَى مِشْلَ مَاۤ أُونِى رُسُلُ ٱللَّهِ ٱللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجَعَلُ رِسَالَتَكُمْ سَيُصِيبُ ٱلَّذِينَ أَجْـرَمُواْ صَغَارُ عِندَ ٱللَّهِ وَعَذَابُ شَدِيدُ بِمَا كَانُواْ يَمْكُرُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾.

﴿وَإِذَا جَاءَتُهُمْ آَيَةٌ قَالُوا لَن نُؤمِنَ حَتَّى نُؤتَى مِثْلَ ما أُوتِي رُسُلُ الله يعني كفار قريش لما روي: أن أبا جهل قال زاحمنا بني عبد مناف في الشرف حتى إذا صرنا كفرسي رهان قالوا: منا نبي يُوحَىٰ إليه، والله لنرضى به إلا أن يأتينا وحي كما يأتيه، فنزلت: ﴿الله أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالاَتِهِ استئناف للرد عليهم بأن النبوة ليست بالنسب والمال وإنما هي بفضائل نفسانية يخص الله سبحانه وتعالى بها من يشاء من عباده فيجتبي للنبوة ليست بالنسب والمال وإنما هي بفضائل نفسانية يخص الله سبحانه وقوا أبن كثير وحفص عن عاصم لرسالاته من علم أنه يصلح لها، وهو أعلم بالمكان الذي يضعها فيه. وقوا ابن كثير وحفص عن عاصم ﴿رسالته ﴿ صَيْصِيبُ الَّذِينَ آجُرَمُوا صَغَارٌ ﴾ ذل وحقارة بعد كبرهم. ﴿ عِنْدَ الله ﴾ يوم القيامة وقيل تقديره من عند الله. ﴿ وَعَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا كَانُوا يَمْكُرُونَ ﴾ بسبب مكرهم أو جزاء على مكرهم.

﴿ فَمَن يُرِدِ اللَّهُ أَن يَهْدِينُهُ يَشْرَحُ صَدْرَهُ لِلإِسْلَامِ وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلَّهُ يَجْمَلُ صَدْرَهُ ضَيَقًا حَرَبًا كَا اللَّهُ أَلْ اللَّهُ الرِّجْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾.

﴿فَمَن يُرِد الله أَن يَهْدِيمُ يعرفه طريق الحق ويوفقه للإيمان. ﴿يَشْرَخ صَدْرَهُ لِلإِسْلامِ فيتسع له ويفسح فيه مجاله، وهو كناية عن جعل النفس قابلة للحق مهيأة لحلوله فيها مصفاة عما يمنعه وينافيه، وإليه أشار عليه أفضل الصلاة والسلام حين سئل عنه فقال «نور يقذفه الله سبحانه وتعالى في قلب المؤمن فينشرح له وينفسح» فقالوا: هل لذلك من أمارة يعرف بها فقال: نعم الإنابة إلى دار الخلود والتجافي عن دار الغرور والاستعداد للموت قبل نزوله». ﴿وَمَن يُرِدُ أَنْ يُضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدَّرَهُ ضَيِّقاً حَرَجاً ﴾ بحيث ينبو عن قبول الحق فلا يدخله الإيمان. وقرأ ابن كثير ﴿ضيقاً ﴾ بالتخفيف ونافع وأبو بكر عن عاصم ﴿حرجاً ﴾ بالكسر أي شديد الضيق، والباقون بالفتح وصفاً بالمصدر. ﴿كَأَتُمَا يَصَعَدُ فِي السَّمَاءِ ﴾ شبهه مبالغة في ضيق صدره بمن يزاول ما لا يقدر والباقون بالفتح وصفاً بالمصدر. ﴿كَأَتُمَا يَعَعَدُ فِي السَّمَاء ﴾ ونبه به على أن الإيمان يمتنع منه كما يمتنع الصعود. وقيل معناه كأنما يتصاعد إلى السماء نبوأ عن الحق وتباعداً في الهرب منه، وأصل يصعد يتصعد وقد قرىء به وقيل معناه كأنما يتصاعد إلى السماء نبواً عن الحق وتباعداً في الهرب منه، وأصل يصعد يتصعد وقد قرىء به وقبل معناه كأنما يتصاعد إلى السماء نبواً عن الحق وتباعداً في الهرب منه، وأصل يصعد يتصعد وقد قرىء به ويبعد قلبه عن الحق. ﴿يَبْحَمُلُ الله الرُجْسَ عَلَى الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ يجعل العذاب أو الخذلان عليهم، فوضع ويبعد قلبه عن الحق. ﴿يَبْحَمُلُ الله الرُجْسَ عَلَى الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ يجعل العذاب أو الخذلان عليهم، فوضع ويبعد قلبه عن الحق. التعليل.

﴿ وَهَلَا صِرَالُ رَبِّكَ مُسْتَقِيمًا قَدَّ فَصَّلَنَا ٱلْآيَاتِ لِقَوْمِ يَذَكَّرُونَ ۞ ۞ لَكُمْ دَارُ ٱلسَّالَمِ عِندَ رَبِّهِمْ وَهُوَ

وَلِيْتُهُد بِمَا كَانُوا بَعْمَلُونَ ۗ ۞ .

﴿وَهَذَا﴾ إشارة إلى البيان الذي جاء به القرآن، أو إلى الإسلام أو إلى ما سبق من التوفيق والخذلان. ﴿صِرَاطُ رَبُكَ﴾ الطريق الذي ارتضاه أو عادته وطريقه الذي اقتضته حكمته. ﴿مُسْتَقِيماً﴾ لا عوج فيه، أو عادلاً مطرداً وهو حال مؤكدة كقوله ﴿وهو الحق مصدقاً﴾، أو مقيدة والعامل فيها معنى الإشارة. ﴿قَدْ فَصَّلْنَا الآيَاتِ لِقَوْم يَذَكّرُونَ﴾ فيعلمون أن القادر هو الله سبحانه وتعالى وأن كل ما يحدث من خير أو شر فهو بقضائه وخلقه، وأنه عالم بأحوال العباد حكيم عادل فيما يفعل بهم.

﴿لَهُمْ دَارُ السَّلامِ﴾ دار الله أضاف الجنة إلى نفسه تعظيماً لها، أو دار السلامة من المكاره أو دار تحيتهم فيها سلام. ﴿عِنْدَ رَبِّهِمْ﴾ في ضمانه أو ذخيرة لهم عنده لا يعلم كنهها غيره. ﴿وَهُوَ وَلِيُهُمْ﴾ مواليهم أو ناصرهم. ﴿بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ بسبب أعمالهم أو متوليهم بجزائها فيتولى إيصاله إليهم.

﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيمَا يَهَعْشَرَ ٱلْجِينَ قَدِ اَسْتَكُثَّرَنُهُ مِّنَ ٱلْإِنِسُ وَقَالَ أَوْلِيَآوُهُمْ مِنَ ٱلْإِنِسِ رَبَّنَا اَسْتَمْتَعَ بَعْضُنَا ۚ بِبَعْضِ وَبَلَقْنَآ أَجَلَنَا ٱلَّذِي ٓ أَجَلَتَ لَنَا قَالَ ٱلنَّارُ مَقُونَكُمْ خَلِدِينَ فِيهَاۤ إِلَّا مَا شَكَآءَ ٱللَّهُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمُ عَلِيمٌ ﴿ اللّٰهِ﴾

﴿ وَيَوْمَ نَحْسُرُهُمْ جَمِيعاً ﴾ نصب باضمار اذكر أو نقول، والضمير لمن يحشر من الثقلين. وقرأ حفص عن عاصم وروح عن يعقوب ﴿ يحشرهم ﴾ بالياء. ﴿ يَا مَعْشَرَ الْجِنِ ﴾ يعني الشياطين. ﴿ قَدِ اسْتَكُثُوتُمْ مِنَ الْإِنْسِ ﴾ أي من إغوائهم وإضلالهم، أو منهم بأن جعلتموهم أتباعكم فحشروا معكم كقولهم استكثر الأمير من الجنود. ﴿ وَقَالَ أَوْلِيَاوُهُمْ مِنَ الْإِنْسِ ﴾ الذين أطاعوهم. ﴿ رَبَّنَا اسْتَمْتَع بَعْضُنَا بِبَعْضٍ ﴾ أي انتفع الإنس بالجن بأن دلوهم على الشهوات وما يتوصل به إليها، والجن بالإنس بأن أطاعوهم وحصلوا مرادهم. وقيل استمتاع الإنس بهم أنهم كانوا يعوذون بهم في المفاوز وعند المخاوف، واستمتاعهم بالإنس اعترافهم بأنهم يقدرون على إجارتهم. ﴿ وَبَلَغْنَا أَجَلْنَا الَّذِي أَجُلْتَ لَنَا ﴾ أي البعث وهو اعتراف بما فعلوه من طاعة الشيطان واتباع الهوى وتكذيب البعث وتحسر على حالهم. ﴿ قَالَ النَّارُ مَثْوَاكُمْ ﴾ منزلكم أو ذات مثواكم. ﴿ خَالِدِينَ فِيهَا ﴾ اللهوى وتكذيب البعث وتحسر على حالهم. ﴿ قَالَ النَّارُ مَثْوَاكُمْ ﴾ منزلكم أو ذات مثواكم إلا الأوقات التي النها من النار إلى الزمهرير وقيل ﴿ إلا ما شاء الله قبل الدخول كأنه قيل: النار مَثْوَاكُمْ أبداً إلا ما ينقلون فيها من النار إلى الزمهرير وقيل ﴿ إلا ما شاء الله قبل الدخول كأنه قيل: النار مَثْوَاكُمْ أبداً إلا ما أملكم. ﴿ إِنَّ رَبَّكُ حَكِيمٌ ﴾ في أفعاله. ﴿ عَلَهُم بأعمال الثقلين وأحوالهم.

﴿ وَكَذَلِكَ نُولِي بَعْضَ الظَّلِمِينَ بَعْضًا بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ يَمَعْشَرَ الْجِنِّ وَٱلْإِنِسِ أَلَمْ بَأْتِكُمْ رُسُلُّ مِنكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْحَكُمْ ءَائِنِي وَشِٰذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَلَااْ قَالُواْ شَهِدَنَا عَلَىٓ أَنفُسِنَا وَعَرَّتْهُمُ لَلْمَيْوَةُ الدُّنيَا وَشَهِدُواْ عَلَىٰ آنفُسِمِمْ أَنَّهُمْ كَانُواْ كَنْفِيتَ ﴿ إِنَّهِ ﴾.

﴿وَكَذَلِكَ نُولِي بَعَضَ الظَالِمينَ بِعَضاً﴾ نكل بعضهم إلى بعض، أو نجعل بعضهم يتولى بعضاً فيغويهم أو أولياء بعض وقرناءهم في العذاب كما كانوا في الدنيا. ﴿بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ﴾ من الكفر والمعاصي.

﴿يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِنْكُمْ ﴾ الرسل من الإنس خاصة، لكن لما جمعوا مع الجن في الخطاب صح ذلك ونظيره ﴿يخرج منهما اللؤلؤ والمرجان ﴾ والمرجان يخرج من الملح دون العذب وتعلق بظاهره قوم وقالوا بعث إلى كل من الثقلين رسل من جنسهم. وقيل الرسل من الجن رسل الرسل إليهم لقوله تعالى: ﴿ولوا إلى قومهم منذرين ﴾. ﴿يَقُضُونَ عَلَيْكُمْ آيَاتي وَيُنْذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هذا ﴾ يعني يوم القيامة. ﴿قَالُوا ﴾ جواباً. ﴿شَهِدْنَا عَلَى أَنْفُسِنَا ﴾ بالجرم والعصيان وهو اعتراف منهم بالكفر واستيجاب العذاب.

﴿وَعَرَّنْهُمُ الْحَيَوَةُ النَّنْيَا وَشَهِدُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ أَنَّهُمْ كَانُوا كَافِرِينَ﴾ ذم لهم على سوء نظرهم وخطأ رأيهم، فإنهم اغتروا بالحياة الدنيوية واللذات المخدجة، وأعرضوا عن الآخرة بالكلية حتى كان عاقبة أمرهم أن اضطروا إلى الشهادة على أنفسهم بالكفر والاستسلام للعذاب المخلد تحذير للسامعين من مثل حالهم.

﴿ ذَالِكَ أَن لَمْ يَكُن زَبُّكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلْمِ وَأَهْلُهَا غَنفِلُونَ ۞ وَلِكُلِ دَرَجَتُ مِمَّا عَكِمُواً وَمَا رُبُّكَ بِغَنفِلٍ عَمَّا يَصْمُلُونَ ۞﴾.

﴿ذَلِكَ﴾ إشارة إلى إرسال الرسل، وهو خبر مبتدأ محذوف أي الأمر ذلك. ﴿أَنْ لَمْ يَكُنْ رَبُّكَ مُهْلِكَ اللَّمِ وَالْمُلُمِ وَأَنْ لَمْ يَكُنْ رَبُّكَ مُهْلِكَ اللَّمِ وَأَهْلُهُا غَافِلُونَ﴾ تعليل للحكم وأن مصدرية أو مخففة من الثقيلة أي: الأمر ذلك لانتفاء كون ربك أو لأن الشأن لم يكن ربك مهلك أهل القرى بسبب ظلم فعلوه، أو ملتبسين يظلم أو ظالماً وهم غافلون لم ينبهوا برسول أو بدل من ذلك.

﴿وَلِكُلُّ﴾ من المكلفين. ﴿ وَرَجَاتُ ﴾ مراتب ﴿مِمَّا عَمِلُوا ﴾ من أعمالهم أو من جزائها، أو من أجلها ﴿وَمَا رَبُكَ بِغَافِلٍ عَمَّا يَعْمَلُونَ ﴾ فيخفى عليه عمل أو قدر ما يستحق به من ثواب أو عقاب. وقرأ ابن عامر بالتاء على تغليب الخطاب على الغيبة.

﴿ وَرَبُّكَ ٱلْغَنِيُّ ذُو ٱلرَّحْـمَةً إِن يَشَكَأَ يُذْهِبْكُمْ وَيَسْتَغَلِفْ مِنْ بَعَدِكُم مَّا يَشَكَأَهُ كَمَا أَنسَأَكُمُ مِن ذُرِّيكَةِ قَوْمٍ مَاخَدِينَ ﷺ إِنَّ مَا تُوعَدُونَ لَآتِ وَمَا أَنشُد بِمُعْجِزِينَ ۗ ﴾.

﴿وَرَبُّكَ الْغَنِيُ ﴾ عن العباد والعبادة. ﴿ وَوَ الرَّحْمَةِ ﴾ يترحم عليهم بالتكليف تكميلاً لهم ويمهلهم على المعاصي، وفيه تنبيه على أن ما سبق ذكره من الإرسال ليس لنفعه بل لترحمه على العباد وتأسيس لما بعده وهو قوله: ﴿إِنْ يَشَأْ يُلْهِبْكُمْ ﴾ أيها العصاة. ﴿وَيَسْتَخْلِفُ مِنْ بَعْدِكُمْ مَا يَشَاءُ ﴾ من الخلق. ﴿كَمَا أَنْشَأَكُمْ مِنْ ذُرِيَةٍ قَوْمٍ آخَرِينَ ﴾ أي قرنا بعد قرن لكنه أبقاكم ترحماً عليكم.

﴿إِنَّمَا تُوْعَلُونَ﴾ من البعث وأحواله. ﴿لآتِ﴾ لكائن لا محالة. ﴿وَمَا أَنْتُمْ بِمُعْجِزِينَ﴾ طالبكم به.

﴿ قُلْ يَنَوْمِ اَعْسَلُواْ عَلَىٰ مَكَانَتِكُمْ إِنِي عَامِلُ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن تَكُونُ لَمُ عَنقِبَهُ ٱلدَّارِ إِنَّهُ لَا يُقْلِحُ ٱلظَّلِلِمُونَ ﴿ آَلُهُ عَنقِبَهُ ٱلدَّارِ إِنَّهُ لَا يُقْلِحُ ٱلظَّلِلِمُونَ ﴿ آَلَهُ عَنقِبَهُ ٱلدَّارِ إِنَّهُ لَا يُقْلِحُ ٱلظَّلِلِمُونَ ﴿ آَلُهُ عَنقِبَهُ ٱلدَّارِ إِنَّهُ لَا يُعْلِمُونَ الْآَلِ ﴾ .

﴿ وَلَ يَا قَوْمِ اَخْمَلُوا عَلَى مَكَانَتِكُمْ ﴾ على غاية تمكنكم واستطاعتكم يقال مكن مكانة إذا تمكن أبلغ التمكن، أو على ناحيتكم وجهتكم التي أنتم عليها من قولهم مكان ومكانة كمقام ومقامة. وقرأ أبو بكر عن عاصم ﴿ مكاناتكم ﴾ بالجمع في كل القرآن وهو أمر تهديد، والمعنى: البتوا على كفركم وعداوتكم. ﴿ إِنِي عَامِلٌ ﴾ ما كنت عليه من المصابرة والثبات على الإسلام، والتهديد بصيغة الأمر مبالغة في الوعيد كأن المهدد يريد تعذيبه مجمعاً عليه فيحمله بالأمر على ما يفضي به، إليه، وتسجيل بأن المهدد لا يتأتى منه إلا الشر كالمأمور به الذي لا يقدر أن ينقضي عنه. ﴿ وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَنْ تَكُونُ لَهُ عَاقِبَةُ الدَّارِ ﴾ إن جعل ﴿ من ﴾ استفهامية بمعنى أينا تكون له عاقبة الدار الحسنى التي خلق الله لها هذه الدار، فمحلها الرفع وفعل العلم معلق عنه وإن جعلت خبرية فالنصب بـ ﴿ تعلمون ﴾ أي فسوف تعرفون الذي تكون له عاقبة الدار، وفيه مع الإنذار إنصاف في المقال وحسن الأدب، وتبيه على وثوق المنذر بأنه محق. وقرأ حمزة والكسائي ﴿ يكون ﴾ بالياء لأن تأنيث العاقبة غير حقيقي. ﴿ إِنَّهُ لاَ يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ ﴾ وضع الظالمين موضع الكافرين لأنه أعم وأكثر فائدة.

﴿ وَجَعَلُواْ يِنَّو مِمًّا ذَرّاً مِنَ ٱلْحَسَرْتِ وَٱلْأَنْعَكِ نَصِيبًا فَقَالُواْ هَكَذَا يِلَّهِ بِزَعْمِهِمْ وَهَنَذَا

لِشُرَكَآبِنَا ۚ فَمَا كَانَ لِشُرَكَآبِهِمْ فَكَلَا يَصِلُ إِلَى ٱللَّهِ وَمَا كَانَ لِلَّهِ فَهُوَ يَصِلُ إِلَى شُرَكَآبِهِذً سَاءَ مَا بَعْكُنُونَ ﷺ.

﴿وَجَعَلُوا﴾ أي مشركو العرب. ﴿لِلهِ مِمَّا ذَراً﴾ خلق. ﴿مِنَ الحَرْثُ وَالْأَنْعَامِ نَصِيباً فَقَالُوا هذَا للّهِ بِرَّغْمِهِمْ وَهَذَا لِشُرَكَائِهِمْ ﴾ روي: أنهم كانوا يشركَائِنَا فَمَا كَانَ لِشُركَائِنَا فَمَا كَانَ لِشُركَائِهِمْ ﴾ روي: أنهم كانوا يعينون شيئاً؟ من حرث ونتاج شه ويصرفونه إلى الضيفان والمساكين، وشيئاً منهما لآلهتهم وينفقونه على سدنتها ويذبحونه عندها، ثم إن رأوا ما عينوا شه أزكى بدلوه بما لآلهتهم وإن رأوا ما لآلهتهم أزكى تركوه لها حبا لآلهتهم، وفي قوله ﴿مما ذراً﴾ تنبيه على فرط جهالتهم فإنهم أشركوا الخالق في خلقه جماداً لا يقدر على شيء، ثم رجحوه عليه بأن جعلوا الزاكي له، وفي قوله ﴿بزعمهم﴾ تنبيه على أن ذلك مما اخترعوه لم يأمرهم الله به. وقرأ الكسائي بالضم في الموضعين وهو لغة فيه وقد جاء فيه الكسر أيضاً كالود والود. ﴿سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ﴾ حكمهم هذا.

﴿ وَكَذَالِكَ زَبُّ لِكَثِيرِ مِنَ ٱلْمُفْكِينَ فَتَلَ أَوْلَندِهِمْ مُرَكَآؤُهُمْ لِيُرْدُوهُمْ وَلِيكَلِسُوا عَلَيْهِمْ دِينَهُمْ وَلَوْ شَكَآءَ ٱللَّهُ مَا فَعَكُوهُ فَلَذَرْهُمْ وَمَا يَفَتَرُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾ .

﴿وَكَذَلِكَ﴾ ومثل ذلك التزيين في قسمة القربان. ﴿زَيِّنَ لِكَثِيرٍ مِنَ المُشْرِكِينَ قَتْلَ أَوْلاَدِهِم﴾ بالوأد ونحرهم لآلهتهم. ﴿شُرَكَاؤُهُمُ﴾ من الجن أو من السدنة، وهو فاعل ﴿زين﴾. وقرأ ابن عامر ﴿زين﴾ على البناء للمفعول الذي هو القتل ونصب الأولاد وجر الشركاء بإضافة القتل إليه مفصولاً بينهما بمفعوله وهو ضعيف في العربية معدود من ضرورات الشعر كقوله:

فَرَجَ جُدُ الله عَلَو مَ زَجَدٍ زَجَّ الله علوص أَبِدي مُرزَادَه

وقرى، بالبناء للمفعول وجر أولادهم ورفع شركاؤهم بإضمار فعل دل عليه ﴿ زين ﴾ . ﴿لِيُرْدُوهُمْ ﴾ ليهلكوهم بالإغواء . ﴿ وَلِيَلْمِسُوا عَلَيْهِمْ وَيْنَهُمْ ﴾ وليخلطوا عليهم ما كانوا عليه من دين اسماعيل ، أو ما وجب عليهم أن يتدينوا به واللام للتعليل إن كان التزيين من الشياطين والعاقبة إن كان من السدنة . ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللهُ مَا فَعَلُوهُ ﴾ ما فعل المشركون ما زين لهم ، أو الشركاء التزيين أو الفريقان جميع ذلك . ﴿ فَلَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴾ افتراءهم أو ما يفترونه من الإفك .

﴿ وَقَالُواْ هَلَذِهِ ۚ أَنْفَكُمْ وَحَرَثُ حِجْرٌ لَا يَطْعَمُهَاۤ إِلَّا مَن لَشَآهُ بِزَعْمِهِم وَأَنْفَكُ حُرِّمَتْ كُلهُورُهَا وَأَنْفَكُ لَا يَذْكُرُونَ اَسْمَ اللَّهِ عَلَيْهَا ٱفْتِرَآهُ عَلَيْهً سَبَجْزِيهِم بِمَا كَانُواْ يَفْتَرُونَ آلِسَهُ ﴾.

﴿وَقَالُوا هَذِهِ﴾ إشارة إلى ما جعل لآلهتهم. ﴿أَنْعَامُ وَحَرْثُ حِجْرٌ﴾ حرام فعل بمعنى مفعول، كالذبح يستوي فيه الواحد والكثير والذكر والأنثى. وقرىء «حجر» بالضم و﴿حرج﴾ أي مضيق. ﴿لاَ يَطْعَمُهَا إِلاَّ مَنْ نَشَاءُ﴾ يعنون خدم الأوثان والرجال دون النساء. ﴿يِزَعْمِهِمْ﴾ من غير حجة. ﴿وَأَنْعَامٌ حُرِّمَتْ ظُهُورُهَا﴾ يعني البحاثر والسوائب والحوامي. ﴿وَأَنْعَامٌ لاَ يَذْكُرُونَ اسْمَ الله عَلَيْهَا﴾ في الذبح وإنما يذكرون أسماء الأصنام عليها، وقيل لا يحجون على ظهورها. ﴿افْتِرَاءَ عَلَيْهِ﴾ نصب على المصدر لأن ما قالوا تقول على الله سبحانه وتعالى، والجار متعلق بـ ﴿قالوا﴾ أو بمحذوف هو صفة له أو على الحال، أو على المفعول له والجار متعلق به أو بالمحذوف. ﴿ مَنْ يَخْزِيهُمْ بِمَا كَانُوا يَفْتُرُونَ ﴾ بسببه أو بدله.

﴿ وَقَالُواْ مَا فِي بُطُونِ هَانِهِ ٱلْأَهْدَمِ خَالِصَـٰةٌ لِلنَّكُونِنَا وَمُحَكِّرُمُ عَلَىٰ أَزْوَجِنَا ۖ وَإِن يَكُن مَّيْــنَّةً

## فَهُدَ فِيهِ شُرَكَامُ سَيَجْزِيهِمْ وَصَفَهُمْ إِنَّهُ حَكِيمٌ عَلِيدٌ **﴿ ﴾**.

﴿وَقَالُوا مَا فِي بُطُونِ هَذِهِ الْأَنْعَامِ ﴾ يعنون أجنة البحائر والسوائب. ﴿ خَالِصَةٌ لِذُكُورِنَا وَمُحَرَّمٌ عَلَى أَزْوَاجِنَا ﴾ حلال للذكور خاصة دون الإناث إن ولد حيّا لقوله: ﴿ وَإِنْ يَكُنْ مَيْتَةٌ فَهُمْ فِيهِ شُرَكَاءُ ﴾ فالذكور والإناث فيه سواء وتأنيث المخالصة للمعنى فإن ما في معنى الأجنة ولذلك وافق عاصم في رواية أبي بكر ابن عامر في تكن بالتاء، وخالفه هو وابن كثير في ﴿ ميتة ﴾ فنصب كغيرهم، أو التاء فيه للمبالغة كما في رواية الشعر أو هو مصدر كالعافية وقع موقع الخالص. وقرىء بالنصب على أنه مصدر مؤكد والخبر ﴿ لذكورنا ﴾، أو حال من الضمير الذي في الظرف لا من الذي في لذكورنا ولا من الذكور لأنها لا تتقدم على العامل المعنوي ولا على صاحبها المجرور. وقرىء «خالص» بالرفع والنصب و ﴿ خالصة ﴾ بالرفع والإضافة إلى الضمير على أنه بدل من ما أو مبتدأ ثان والمراد به ما كان حيا، والتذكير في فيه لأن المراد بالميتة ما يعم الذكر والأنثى فغلب من ما أو مبتدأ ثان والمراد به ما كان حيا، والتذكير في فيه لأن المراد بالميتة ما يعم الذكر والأنثى فغلب من ما أو مبتداً ثان والمراد به ما كان حيا، والتذكير في فيه لأن المراد بالميتة ما يعم الذكر والأنثى فغلب من ها أو مبتداً ثان والمراد به ما كان حيا، والتذكير في فيه لأن المراد بالميتة ما يعم الذكر والأنثى وله قوله: ﴿ وَتَصِفُ السنتهم الكذب ﴾ ﴿ إِنَّهُ حَكِيمٌ عَلِيمٌ ﴾ .

﴿ فَدْ خَسِرَ الَّذِينَ قَـنَلُوٓا أَوْلَئِدَهُمْ سَفَهَا بِغَيْرِ عِلْمِ وَحَكَرَّمُواْ مَا رَزَقَهُمُ اللَّهُ ٱفْـبَرَآةٌ عَلَى اللَّهِ قَدْ ضَكُواْ وَمَا كَانُواْ مُهْتَدِينَ ﴿ إِنَّهُ ﴾ .

﴿قَدْ خَسِرَ الَّذِينَ قَتَلُوا أَوْلاَدَهُمْ عَريد بهم العرب الذين كانوا يقتلون بناتهم مخافة السبي والفقر. وقرأ ابن كثير وابن عامر ﴿قتلوا بالتشديد بمعنى التكثير. ﴿سَفَها بِغَيْرِ عِلْم ﴾ لخفة عقلهم وجهلهم بأن الله سبحانه وتعالى رازق أولادهم لا هم، ويجوز نصبه على الحال أو المصدر. ﴿وَحَرَّمُوا مَا رَزَقَهُمُ الله ﴾ من البحائر ونحوها. ﴿افْتِرَاءَ عَلَى اللّه عَلَى اللّه الوجوه المذكورة في مثله. ﴿قَدْ ضَلُوا وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ﴾ إلى الحق والصواب.

﴿ وَهُوَ الَّذِى أَنشَأَ جَنَّتِ مَّعْهُوشَنتِ وَغَيْرَ مَعْهُوشَنتِ وَالنَّخْلَ وَالنَّرْعَ مُخْلَفًا أُكُلُمُ وَالزَّيْوُبَ وَالْمَنْفِ وَالنَّرِعُ وَالنَّرِعُ الْمُنْفِيلُ الْمُثَانِيمُ وَمَاثُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِمِدٌ وَلَا تُسْرِفُوا ۚ إِنَّكُمُ لَا يُحِبُ الْمُشرِفِينَ اللَّهِ الْمُشرِفِينَ اللَّهِ . لَا يُحِبُ الْمُشرِفِينَ اللَّهِ .

﴿وَهُوَ الَّذِي أَنْشَأَ جَنَّاتٍ مِن الكروم. ﴿مَعْرُوشَاتٍ لَمُوسُاتٍ لَمُوسُاتٍ عَلَى ما يحملها. ﴿وَطَيْرَ مَعْرُوشَاتٍ لَم مَعْرُوشَاتٍ عَلَى وجه الأرض. وقيل المعروشات ما غرسه الناس فعرشوه وغير معروشات ما نبت في البراري والجبال. ﴿وَالنَّغُلُ وَالزَّرْعَ مُخْتَلِفاً أَكُلُه لَهُ ثمره الذي يؤكل في الهيئة والكيفية، والضمير للزرع والباقي مقيس عليه، أو للنخل والزرع داخل في حكمه لكونه معطوفاً عليه، أو للجميع على تقدير أكل ذلك أو كل واحد منهما ومختلفاً حالاً مقدرة لأنه لم يكن ذلك عند الإنشاء. ﴿وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُتَشَابِها وَغَيْرَ مُتَشَابِه لِي يتشابه بعضها. ﴿كُلُوا مِن ثَمَرِه لَ مَم كل واحد من ذلك ﴿ وَاللَّه بعضها لَم اللَّه في الأكل منه قبل أداء حق الله تعالى. ﴿وَاتُوا لَمُعَمَّ وَاللَّه وَلَا الزكاة والآية مدنية والأمر بإيتائها يوم الحصاد لا الزكاة المقدرة لأنها فرضت بالمدينة والآية مكية. وقيل الزكاة والآية مدنية والأمر بإيتائها يوم الحصاد ليهتم به حينئذ حتى لا يؤخر عن وقت الأداء وليعلم أن الوجوب بالإدراك لا بالتنقية. وقرأ ابن كثير ونافع وحمزة والكسائي ﴿حصاده بكسر الحاء وهو لغة فيه. ﴿وَلا تُسْرِفُوا ﴾ في التصدق كقوله تعالى: ﴿ولا تبسطها كل البسط ﴾ ﴿إِنَّهُ لا يُحْب المُسْرِفِينَ ﴾ لا يرتضي فعلهم.

﴿ وَمِنَ ٱلْأَنْعَكِيمِ حَمُولَةً وَفَرَشَا ۚ كُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ وَلَا تَلَيِمُوا خُطُوَتِ ٱلشَّيَطَانِ إِنَّهُ لَكُمُّ عَدُّ مُّيِنَ اللَّا فَكَانِ مَا اللَّائِينِ إِنَّا الْمَائِنِ أَمَّا اللَّائِينِ اللَّهُ اللللْمُولِلَّالِمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُولَالِمُ اللَّهُ الللْمُلْكُولُولُولِلْمُلْمُ اللللْمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ الللللْمُ الللللْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُلِمُ الللللْمُ الللللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُلْمُ

﴿ وَمِنَ الْأَنْعَامِ حَمُولَةً وَفَرْشاً ﴾ عطف على جنات أي وأنشأ من الأنعام ما يحمل الأثقال وما يفرش للذبح، أو ما يفرش المنسوج من شعره وصوفه ووبره. وقيل الكبار الصالحة للحمل والصغار الدانية من الأرض مثل الفرش المفروش عليها. ﴿ كُلُوا مِمًّا رَزَقَكُمُ الله ﴾ كلوا مما أحل لكم منه. ﴿ وَلاَ تَتَبِعُوا خُطُواتِ الشّيطَانِ ﴾ في التحليل والتحريم من عند أنفسكم. ﴿ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُولً مُبِينٌ ﴾ ظاهرة العداوة.

﴿ ثَمَانِيَة آزْوَاجٍ ﴾ بدل من حمولة وفرشا، أو مفعول كلوا، ولا تتبعوا معترض بينهما أو فعل دل عليه أو حال من ما بمعنى مختلفة أو متعددة والزوج ما معه آخر من جنسه يزاوجه وقد يقال لمجموعهما والمراد الأول. ﴿ مِنَ الضَّانِ الْنَيْنِ ﴾ زوجين اثنين الكبش والنعجة، وهو بدل من ثمانية وقرى، «اثنان» على الابتداء. و الضأن اسم جنس كالإبل وجمعه ضئين أو جمع ضائن كتاجر وتجر. وقرى، بفتح الهمزة وهو لغة فيه. ﴿ وَمِنَ المَغْزِ اثْنَيْنِ ﴾ التيس والعنز، وقرأ ابن كثير وأبو عمرو وابن عامر ويعقوب بالفتح وهو جمع ماعز كصاحب وصحب وحارس وحرس، وقرى، «المعزى». ﴿ قُلْ الذَّكَرَيْنِ ﴾ ذكر الضأن وذكر المعز. ﴿ حَرَّمَ أَمِ كَصَاحِب وصحب وحارس وحرس، وقرى، «المعزى». ﴿ قُلْ الذَّكَرَيْنِ ﴾ ذكر الضأن وذكر المعز. ﴿ حَرَّمَ أَمِ الاَنْفَيْنِ ﴾ أم أنثيبهما ونصب الذكرين والأنْفَيْنِ بحرم ﴿ أَمَّا اشْتَمَلَتْ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الأَنْفَيْنِ ﴾ أو ما حملت إناث الجنسين ذكراً كان أو أنثى ﴿ فَبْتُونِي بِعِلْمٍ ﴾ بأمر معلوم يدل على أن الله تعالى حرم شيئاً من ذلك ﴿ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ في دعوى التحريم عليه.

﴿ وَمِنَ ٱلْإِبِلِ ٱثْنَيْنِ وَمِنَ ٱلْبَقَرِ ٱثْنَيْنِ قُلْ مَاللَّكَرَيْنِ حَرَّمَ أَمِ ٱلْأَنشَيَيْنِ أَمَّا ٱشْتَمَلَتْ عَلَيَهِ أَرْحَامُ اللَّهُ مِهَاذاً فَمَنْ أَظْلَمُ مِثَنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا لِيُصِّلَ اللَّهُ مِهَاذاً فَمَنْ أَظْلَمُ مِثَنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا لِيُصِلَّ اللَّهُ مِهَاذاً فَمَنْ أَظْلَمُ مِثَنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَلِبًا لِيُصِلَّ النَّاسَ بِغَيْرِ عِلْمٍ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظّللِمِينَ ﴿ ﴾.

﴿ وَمِنَ الإِبلِ اثْنَينِ وَمِنَ البَقرِ اثْنَينِ قُلِ الدُّكَرَيْنِ حَرَّمَ أَمِ الاَّنْفَينِ أَمَّا اشْتَمَلَتْ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الاَنْفَيْنِ ﴾ كما سبق والمعنى إنكار أن الله حرم شيئاً من الأجناس الأربعة ذكراً كان أو أنثى أو ما تحمل إناثها رداً عليهم، فإنهم كانوا يحرمون ذكور الأنعام تارة وإناثها تارة أخرى وأولادها كيف كانت تارة زاعمين أن الله حرمها. ﴿ أَمْ كُنْتُمْ شُهَدَاءَ ﴾ بل أكنتم شاهدين حاضرين. ﴿ إِذْ وَصَّاكُمُ الله بِهَذَا ﴾ حين وصاكم بهذا التحريم إذ أنتم لا تؤمنون بنبي فلا طريق لكم إلى معرفة أمثال ذلك إلا المشاهدة والسماع. ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى الله كَذِباً ﴾ فنسب إليه تحريم ما لم يحرم، والمراد كبراؤهم المقررون لذلك، أو عمرو بن لحي بن قمعة المؤسس لذلك. ﴿ لِيُضِلُّ النَّاسَ بِغَيْرِ عِلْم إِنَّ الله لاَ يَهْدِي القَوْمَ الظَّالِمينَ ﴾ .

﴿ قُل لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَىٰ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُۥ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْسَنَةً أَوْ دَمَا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرِ فَإِنَّهُ رِجْسُ أَوْ فِسْقًا أُمِلَ لِغَيْرِ اللّهِ بِهِ فَمَنِ أَضْطُلَرَ غَيْرَ بَاغِ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ تَحِيمُ ﴿ ﴾ .

﴿قُلْ لاَ أَجِدُ فِيمَا أُوحِيَ إِلَيَّ﴾ أي في القرآن، أو فيما أوحي إليَّ مطلقاً، وفيه تنبيه على أن التحريم إنما يعلم بالوحي لا بالهوى. ﴿مُحَرَّماً﴾ طعاماً محرماً. ﴿عَلَى طَاعِم يَطْعَمُهُ إِلاَّ أَنْ يَكُونَ مَيْتَةً﴾ أن يكون الطعام ميتة، وقرأ ابن عامر بالياء، ورفع ﴿ميتة﴾ على أن كان هي

التامة وقوله: ﴿أَوْ دَما مَسْفُوحاً ﴾ عطف على أن مع ما في حيزه أي: إلا وجود ميتة أو دما مسفوحاً، أي مصبوباً كالدم في العروق لا كالكبد والطحال. ﴿أَوْ لَحْمَ خِنْزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ ﴾ فإن الخنزير أو لحمه قذر لتعوده أكل النجاسة أو خبيث مخبث ﴿أو فِسْقاً ﴾ عطف على لحم خنزير. وما بينهما اعتراض للتعليل. ﴿أُهِلَّ لِغَيْرِ اللّهِ بِهِ ﴾ صفة له موضحة وإنما سمي ما ذبح على اسم الصنم فسقاً لتوغله في الفسق، ويجوز أن يكون فسقاً مفعولاً له من أهل وهو عطف على يكون والمستكن فيه راجع إلى ما رجع إليه المستكن في يكون. ﴿فَمَنِ اضطرَبُ فَمن دعته الضرورة. إلى تناول شيء من ذلك ﴿فَير بَاغ ﴾ على مضطر مثله ﴿ولا عَادٍ ﴾ قدر الضرورة ﴿فَإِنَّ رَبِّكَ فَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ لا يؤاخذه، والآية محكمة لأنها تدلُ على أنه لم يجد فيما أوحي إلى تلك الغاية محرماً غير هذه، وذلك لا ينافي ورود التحريم في شيء آخر فلا يصح الاستدلال بها على نسخ الكتاب بخبر الواحد ولا على حل الأشياء غيرها إلا مع الاستصحاب.

﴿وَعَلَى ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا كُلَّ ذِى ظُلُوْ ۖ وَمِنَ ٱلْبَقَرِ وَٱلْفَنَدِ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ شُخُومَهُمَا إِلَّا مَا خَمَلَتْ ظُلُهُورُهُمَا أَوِ ٱلْحَوَابِا ۚ أَوْ مَا الْخَلَطَ بِعَظْرُ ذَالِكَ جَرَيْنَهُم بِبَغْيِهِمْ وَإِنَّا لَصَلَيْقُونَ ۖ فَا مَا خَمَلَطُ بِعَظْرُ ذَالِكَ جَرَيْنَهُم بِبَغْيِهِمْ وَإِنَّا لَصَلَيْقُونَ ۖ فَا اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ الْفَوْمِ ٱلْمُجْرِمِينَ ۖ فَالَىٰ .

﴿وَعَلَى الَّذِينَ هَادُوا حَرَّمْنَا كُلَّ ذِي ظُفُرِ ﴾ كل ماله أصبع كالإبل والسباع والطيور. وقيل كل ذي مخلب وحافر وسمي الحافر ظفراً مجازاً ولعل المسبب عن الظلم تعميم التحريم. ﴿وَمِنَ البَقَرِ وَالغَمَم حرَّمْنَا عَلَيْهِمْ مَسُحُومَهُمَا ﴾ الشروب وشحوم الكلى والإضافة لزيادة الربط. ﴿إِلاَّ مَا حَمَلَتْ ظُهُورُهُمَا ﴾ إلا ما علقت بظهورهما. ﴿أَوِ الحَوَايا ﴾ أو ما اشتمل على الأمعاء جمع حاوية ، أو حاوياء كقاصعاء وقواصع ، أو حوية كسفينة وسفائن. وقيل هو عطف على شحومهما وأو بمعنى الواو. ﴿أَوْ مَا اخْتَلَطَ بِعَظْم ﴾ هو شحم الإلية لاتصالها بالعصعص . ﴿وَلِنَّا لَصَادِقُونَ ﴾ في الإخبار أو الوعد والوعيد.

﴿ فَإِنْ كَذَّبُوكَ فَقُلْ رَبُّكُمْ ذُو رَحْمَةٍ وَاسِعَةٍ ﴾ يمهلكم على التكذيب فلا تغتروا بإمهاله فإنه لا يهمل. ﴿ وَلاَ يُردُّ بَأْسُهُ عَنِ القَوْمِ الْمُجْرِمِينَ ﴾ حين ينزل، أو ذو رحمة واسعة على المطيعين وذو بأس شديد على المجرمين، فأقام مقامه ولا يرد بأسه لتضمنه التنبيه على إنزال البأس عليهم مع الدلالة على أنه لازب بهم لا يمكن رده عنهم.

﴿ سَيَقُولُ الَّذِينَ أَشَرَكُواْ لَوَ شَآءَ اللّهُ مَا أَشْرَكُنَا وَلَا مَرَمْنَا مِن شَيْءٍ كَذَابَ كَذَبَ الّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ حَتَى ذَاقُواْ بَأْسَنَا قُلْ هَلَ عِندَكُم مِنْ عِلْمِ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا إِن تَنَبِعُونَ إِلّا الظَّنَ وَإِن أَنتُمْ إِلّا تَخْرُصُونَ ﴿ إِلَى ﴾.

﴿ سَيَقُولُ الَّذِينَ أَشْرَكُوا ﴾ إخبار عن مستقبل ووقوع مخبره يدل على إعجازه. ﴿ لَوْ شَاءَ اللّهُ مَا أَشْرَكُنَا وَ لا آبَاوْنَا وَلا حَرَّمْنَا مِنْ شَيْءٍ ﴾ أي لو شاء خلاف ذلك مشيئة ارتضاء كقوله: ﴿ فَلَوْ شَاءَ لَهداكُمْ أَجِمعين ﴾ لما فعلنا نحن ولا آباؤنا، أرادوا بذلك أنهم على الحق المشروع المرضي عند الله لا الاعتذار عن ارتكاب هذه القبائح بإرادة الله إياها منهم حتى ينهض ذمهم به دليلاً للمعتزلة ويؤيده ذلك قوله: ﴿ كَذَلِكَ كَذَبَ اللّهِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ أي مثل هذا التكذيب لك في أن الله تعالى منع من الشرك ولم يحرم ما حرموه كذب الذين من قبلهم الرسل، وعطف آباؤنا على الضمير في أشركنا من غير تأكيد للفصل بلا. ﴿ حَتَّى ذاقوا بَأَسَنَا ﴾ الذي أنزلنا عليهم بتكذيبهم. ﴿ قُلْ هَلْ عِنْدَكُمْ مِنْ عِلْم ﴾ من أمر معلوم يصح الاحتجاج به. على ما زعمتم. ﴿ فَتُخْوِجُوهُ لَنَا ﴾ بتكذيبهم. ﴿ قُلْ هَلْ عِنْدَكُمْ مِنْ عِلْم ﴾ من أمر معلوم يصح الاحتجاج به. على ما زعمتم.

فتظهروه لنا. ﴿إِنْ تَتَبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ﴾ ما تتبعون في ذلك إلا الظن. ﴿وَإِنْ أَنْتُمْ إِلاَّ تَخْرُصُونَ﴾ تكذبون على الله سبحانه وتعالى، وفيه دليل على المنع من اتباع الظن سيما في الأصول، ولعل ذلك حيث يعارضه قاطع إذ الآية فيه.

﴿ قُلْ فَلِلَهِ ٱلْحُنَّجَةُ ٱلْبَالِغَةُ فَلَوَ شَآةَ لَهَدَىٰكُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ قُلُ قُلُ هَلُمَّ شُهَدَآءَكُمُ ٱلَّذِينَ يَشْهَدُونَ أَنَّ اللّهَ حَرَّمَ هَنذَا فَإِن شَهِدُوا فَلَا تَشْهَدَ مَعَهُمَّ وَلَا تَنْبِعَ أَهْوَآةَ ٱلَّذِينَ كَذَّبُوا بِعَايَنِتِنَا وَٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ مِنْ اللّهِ عَلَيْهِ مَعْهُمُ وَلَا تَنْبِعُ أَهْوَآةَ ٱلَّذِينَ كَذَّبُوا بِعَايَنِتِنَا وَٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ مِنْ إِلّهُ عَلَيْهِ مَعَدُلُونَ اللّهِ ﴾.

﴿ قُلْ قَلِله الحُجَّةُ البَالِغَةُ ﴾ البينة الواضحة التي بلغت غاية المتانة والقوة على الإثبات، أو بلغ بها صاحبها صحة دعواه وهي من الحج بمعنى القصد كأنها تقصد إثبات الحكم وتطلبه. ﴿ فَلَوْ شَاءَ لَهَدَاكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ بالتوفيق لها والحمل عليها ولكن شاء هداية قوم وضلال آخرين.

﴿قُلْ هَلُمْ شُهَدَاءَكُمُ الحضروهم، وهو اسم فعل لا يتصرف عند أهل الحجاز، وفعل يؤنث ويجمع عند بني تميم وأصله عند البصريين: ها لم من لم إذا قصد حذفت الألف لتقدير السكون في اللام فإنه الأصل، وعند الكوفيين هل أم فحذفت الهمزة بإلقاء حركتها على اللام، وهو بعيد لأن هل لا تدخل الأمر ويكون متعدياً كما في الآية ولازماً كقوله هلم إلينا. ﴿الَّذِينَ يَشْهَلُونَ أَنَّ الله حَرَّمَ هَذَا ﴾ يعني قدوتهم فيه استحضرهم ليلزمهم الحجة ويظهر بانقطاعهم ضلالتهم وأنه لا متمسك لهم كمن يقلدهم، ولذلك قيد الشهداء بالإضافة ووصفهم بما يقتضي العهد بهم. ﴿فَإِنْ شَهِدُوا فَلاَ تَشْهَدُ مَعَهُم ﴾ فلا تصدقهم فيه وبين لهم فساده فإن تسلميه موافقة لهم في الشهادة الباطلة. ﴿وَلاَ تَتَبِعُ أَهْوَاءَ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا ﴾ من وضع المظهر موضع المضمر للدلالة على أن مكذب الآيات متبع الهوى لا غير، وأن متبع الحجة لا يكون إلا مصدقاً بها. ﴿وَالَّذِينَ لاَ يُوْمِنُونَ عَلَى أَنْ مَكذب الآوان. ﴿وَهُمْ بِرَبُهِمْ يَعْدِلُونَ ﴾ يجعلون له عديلاً.

﴿ قُلَ تَعَالَوَا أَتَلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَا تُشْرِكُوا بِهِ. شَيَئَا ۚ وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا ۗ وَلَا تَقْدُلُوا أَلْفَوَحِثُ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلَا تَقْدُلُوا أَلْفَوْمَ شَلْوُ النَّهُ إِلَّا إِلَّاكُونُ وَصَّلَكُمْ بِهِ. لَعَلَّكُو نَمْقِلُونَ اللَّهُ .

﴿قُلْ تَعَالُوا﴾ أمر من التعالي وأصله أن يقوله من كان في علو لمن كان في سفل فاتسع فيه بالتعميم. 
﴿ أَتُلُ ﴾ أقرأ. ﴿ مَا حَرَم رَبُكُم ﴾ منصوب بأتل وما تحتمل الخبرية والمصدرية، ويجوز أن تكون استفهامية منصوبة بحرم والجملة مفعول ﴿ أَتَل ﴾ لأنه بمعنى أقل، فكأنه قيل أتل أي شيء حرم ربكم ﴿ عَلَيْكُم ﴾ متعلق ب ﴿ حَرَم ﴾ أو ﴿ أَتَل ﴾ . ﴿ أَلا تُشْرِكُوا بِه ﴾ أي لا تشركوا به ليصح عطف الأمر عليه، ولا يمنعه تعليق الفعل المفسر به ﴿ مَا حَرَم ﴾ ، فإن التحريم باعتبار الأوامر يرجع إلى أضدادها ومن جعل أن ناصبة فمحلها النصب بعليكم على أنه للإغراء ، أو البدل من ﴿ ما ﴾ أو من عائده المحذوف على أن لا زائدة والجر بتقدير اللام ، أو الرفع على تقدير المتلو أن لا تشركوا أو المحرم أن تشركوا. ﴿ شَيْتًا ﴾ يحتمل المصدر والمفعول. ﴿ وَبِالْوَالِلَيْنِ الْمِسَانَ ﴾ أي وأحسنوا بهما إحساناً وضعه موضع النهي عن الإساءة إليهما للمبالغة وللدلالة على أن ترك الإساءة في شأنهما غير كاف بخلاف غيرهما. ﴿ وَلا تَقْتُلُوا أَوْلاَدُكُمْ مِنْ إِمْلاَق ﴾ من أجل فقر ومن خشيته . كقوله : ﴿ خشية إملاق ﴾ كبائر الذنوب أو الزنا. ﴿ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ﴾ بدل منه وهو مثل قوله ﴿ ظاهِرَ الإنم وباطنه ﴾ ﴿ وَلا تَقْتُلُوا النَّفْسَ المَّي حَرَم الله إلا إلمَاك ﴾ كالقود وقتل المرتد ورجم المحصن . ﴿ ذَلِكُمْ ﴾ إشارة إلى وباطنه ﴾ ﴿ وَلا تَقْتُلُوا النَّفْسَ المَي حَرَم الله إلاً إلكَ في كالقود وقتل المرتد ورجم المحصن . ﴿ ذَلِكُمْ ﴾ إشارة إلى وباطنه ﴾ ﴿ وَلا تَقْتُلُوا النَّفْسَ المَي حَرَم الله إلاً إلكَ في كالقود وقتل المرتد ورجم المحصن . ﴿ فَلِكُمْ ﴾ إشارة إلى وباطنه ﴾ ﴿ وَلا تَقْتُلُوا النَّفْسَ المَي كانوا عليه المحصن . ﴿ فَلَمُ الله وباطنه و وباطنه ﴾ وبالمنه وهو مثل قوله ﴿ فالمَد وباطنه وباطنه وباطنه وبقائه وباطنه وبينا المؤلفة وباطنه وبياطنه وبي المناساء في المناساء المناء المناساء المناساء المناساء المناساء المناساء المناساء المناساء

ما ذكر مفصلاً. ﴿وَصَّاكُمْ بِهِ﴾ بحفظه. ﴿لَمَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ﴾ ترشدون فإن كمال العقل هو الرشد.

﴿ وَلَا نَفْرَبُواْ مَالَ الْيَتِيمِ إِلَّا بِالَّتِي هِىَ آخَسَنُ حَتَّى يَبْلُغَ أَشُدَّةٌ وَأَوْنُواْ الْحَيْلَ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِّ لَا نُكِلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْمَهَا ۚ وَإِذَا قُلْتُدَ فَاعْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْيَنٌ وَبِمَهْدِ اللَّهِ أَوْفُواْ ذَلِكُمْ وَصَّنَكُمْ بِدِـ نَمَلَكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴿ آَلِكُ ﴾ .

﴿ وَلاَ تَقْرَبُوا مَالَ التَيْيَمِ إِلاَّ بِالِّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ أي بالفعلة التي هي أحسن ما يفعل بماله كحفظه وتثميره. ﴿ حَتَّى يَبْلُغَ أَشُدُهُ حتى يصير بالغا، وهو جمع شدة كنعمة وأنعم أو شد كصر وأصر وقيل مفرد كأنك. ﴿ وَأَوْفُوا الكَيْلَ والمِيزَانَ بِالْقِسْطِ ﴾ بالعدل والتسوية. ﴿ لاَ نُكَلِفُ نَفْساً إِلاَّ وُسْعَهَا ﴾ إلا ما يسعها ولا يعسر عليها، وذكره عقيب الأمر معناه أن إيفاء الحق عسر عليكم فعليكم بما في وسعكم وما وراءه معفو عنكم. ﴿ وَإِذَا قُلْتُم ﴾ في حكومة ونحوها. ﴿ فَاعْدِلُوا ﴾ فيه. ﴿ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى ﴾ ولو كان المقول له أو عليه من ذوي قرابتكم. ﴿ وَبِعَهْدِ الله أَوْفُوا ﴾ يعني ما عهد إليكم من ملازمة العدل وتأدية أحكام الشرع. ﴿ فَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَمُلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ تتخفيف الذال حيث وقع إذا كان بالتاء والباقون بتشديدها.

﴿ وَأَنَّ هَٰذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَٱتَّبِعُوهُ وَلَا تَنَّبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ۚ ذَلِكُمْ وَصَّلَكُم بِهِـ لَعَلَّمُ تَنَقُونَ ﴿ فَهَا كُمْ عَنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ

﴿وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيماً ﴾ الإشارة فيه إلى مما ذكر في السورة فإنها بأسرها في إثبات التوحيد والنبوة وبيان الشريعة. وقرأ حمزة والكسائي ﴿إن ﴾ بالكسر على الاستئناف، وابن عامر ويعقوب بالفتح والتخفيف. وقرأ الباقون بها مشددة بتقدير اللام على أنه علة لقوله. ﴿فَاتَبِعُوهُ ﴾ وقرأ ابن عامر ﴿صراطي ﴾ بفتح الياء، وقرىء «وهذا صراطي» «وهذا صراط ربكم» «وهذا صراط ربك». ﴿وَلاَ تَتَبِعُوا السُّبُلَ ﴾ الأديان المختلفة أو الطرق التابعة للهوى، فإن مقتضى الحجة واحد ومقتضى الهوى متعدد لاختلاف الطبائع والعادات. ﴿فَتَفَرَّقَ البُرهان. ﴿ذَلِكُمُ ﴾ الاتباع. ﴿وَصَّاكُمْ بِهِ لَمُعْ وَتَنِيلُكُ الضلال والتفرق عن الحق.

﴿ ثُمَّهُ مَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِئنَبَ تَمَامًا عَلَى ٱلَّذِي آحْسَنَ وَتَفْصِيلًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدُى وَرَحْمَةً لَّعَلَّهُم بِلِقَآءِ رَبِهِمْ يُؤْمِنُونَ ﴿ فَهُدُى الْكِئنَبُ تَمَامًا عَلَى ٱلَّذِي آحْسَنَ وَتَفْصِيلًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدُى وَرَحْمَةً لَّعَلَّهُم بِلِقَآءِ

﴿ فُمُّ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ عطف على ﴿ وصاكم ﴾ ، وثم للتراخي في الإخبار أو للتفاوت في الرتبة كأنه قيل: ذلكم وصاكم به قديماً وحديثاً ثم أعظم من ذلك ﴿ أَنَا آتَينا موسى الكتاب ﴾ . ﴿ تَمَاماً ﴾ للكرامة والنعمة . ﴿ عَلَى الَّذِي أَحْسَنَ ﴾ على كل من أخسن القيام به ، ويؤيده إن قرى واعلى الذين أحسنوا الله والعلم والتشريع أحسن تبليغه الله وهو موسى عليه أفضل الصلاة والسلام ، أو التماماً على ما أحسنه أي أجاده من العلم والتشريع أي زيادة على علمه إتماماً له . وقرى والرفع على أنه خبر مبتدأ محذوف أي اللي هو أحسن اليكون عليه الكتب . ﴿ وَتَقْصِيلاً لِكُلِ شَيءٍ ﴾ وبياناً مفصلاً لكل ما يحتاج إليه في الدين وهو عطف على تمام ونصبهما يحتمل العلة والحال والمصدر . ﴿ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لَعَلَّهُم ﴾ لعل بني إسرائيل . ﴿ بِلِقاءِ رَبِّهِمْ يُؤْمِنُونَ ﴾ أي بلقائه للجزاء .

﴿ وَهَٰذَا كِنَابُ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكُ فَاتَّبِعُوهُ وَاتَّقُوا لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ إِنَّ اَن تَقُولُوا إِنَّمَا أُنزِلَ ٱلكِنَابُ عَلَى

طَآيِفَتَيْنِ مِن قَبْلِنَا وَإِن كُنَّا عَن دِرَاسَتِهِمْ لَعَنفِلِينَ ﴿ اللَّهِ ﴾ .

﴿ وَهَذَا كِتَابٌ ﴾ يعني القرآن. ﴿ أَنْزَلْنَاهُ مُبَارَكٌ ﴾ كثير النفع. ﴿ فَاتَّبِعُوهُ وَاتَّقُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ بواسطة اتباعه وهو العمل بما فيه.

﴿أَنْ تَقُولُوا﴾ كراهة أن تقولوا علة لأنزلناه. ﴿إِنَّمَا أُنْزِلَ الْكِتَابُ عَلَى طَاثِفَتَيْنِ مِنْ قَبْلِنَا﴾ اليهود والنصارى، ولعل الاختصاص في ﴿إِنَما﴾ لأن الباقي المشهور حينئذ من الكتب السماوية لم يكن غير كتبهم. ﴿وَإِنْ كُنّا﴾ إن هي المخففة من الثقيلة ولذلك دخلت اللام الفارقة في خبر كان أي وإنه كنا. ﴿عَنْ دِرَاسَتِهِمْ﴾ قراءتهم، ﴿لَغَافِلِينَ﴾ لا ندري ما هي، أو لا نعرف مثلها.

﴿ أَوْ تَقُولُواْ لَوَ أَنَا أَنزِلَ عَلَيْنَا ٱلْكِنَابُ لَكُنَّا أَهْدَىٰ مِنْهُمَّ فَقَدْ جَاءَكُم بَيِّنَةٌ مِن رَّبِكُمْ وَهُدَى وَرَحْبَمَةُ فَمَنْ أَظْلَمُ مِثَن كَذَّبَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ وَصَدَفَ عَنْهَا سَنَجْزِى ٱلَّذِينَ يَصْدِفُونَ عَنْ ءَايَنيْنَا سُوّءَ ٱلْعَذَابِ بِمَا كَانُواْ يَصْدِفُونَ ﴿ لِلْهِ ﴾ .

﴿ أَوْ تَقُولُوا﴾ عطف على الأول. ﴿ لَوْ آنَا أَنْزِلَ عَلَيْنَا الكِتَابُ لَكُنَّا أَهْدَى مِنْهُمْ ﴾ لحدة أذهاننا وثقابة أفهامنا ولذلك تلقفنا فنوناً من العلم كالقصص والأشعار والخطب على أنا أميون. ﴿ فَقَدْ جَاءَكُمْ بَيْنَةٌ مِنْ رَبَّكُمْ ﴾ حجة واضحة تعرفونها. ﴿ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ ﴾ لمن تأمل فيه وعمل به. ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ كَذْبَ بِآيَاتِ الله ﴾ بعد أن عرف صحتها أو تمكن من معرفتها. ﴿ وَصَدَفَ ﴾ أعرض أو صد. ﴿ عَنْهَا ﴾ فضل أو أضل. ﴿ سَنَجْزِي الَّذِينَ يَصْدِفُونَ عَنْ آيَاتِنَا سُوءَ العَذَابِ ﴾ شدته. ﴿ وِمَا كَانُوا يَصْدِفُونَ ﴾ بإعراضهم أو صدهم.

﴿ مَلْ يَنْظُرُونَ إِلَآ أِن تَأْتِيَهُمُ الْمَلَتَهِكَةُ أَوْ يَأْتِيَ رَبُّكَ أَوْ يَأْتِكَ بَعْشُ ءَايَتِ رَبِّكَ يَوْمَ يَأْتِي بَعْشُ ءَايَتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنْهَا لَرْ تَكُنْ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَنِهَا خَيْرًا قُلِ انتظِرُواْ إِنَّا مُنتَظِرُونَ ﴿ الْكُنْهِا ﴾.

﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ ﴾ أي ما ينتظرون يعني أهل مكة ، وهم ما كانوا منتظرين لذلك ولكن لما كان يلحقهم لحوق المنتظر شبهوا بالمنتظرين. ﴿ إِلاّ أَنْ تَأْتِيهُمُ المَلاَيْكَةُ ﴾ ملائكة الموت أو العذاب. وقرأ حمزة والكسائي بالياء هنا وفي "النحل". ﴿ وَ يَأْتِي رَبّكَ ﴾ يعني أشراط الساعة وعن حذيفة بن اليمان والبراء بن عازب: (كنا نتذاكر الساعة إذ أشرف علينا رسول الله على فقال: ما تذاكرون؟ قلنا: نتذاكر الساعة ، قال: إنها لا تقوم حتى تروا قبلها عشر آيات: الدخان، ودابة الأرض، وخسفاً بالمشرق، وخسفاً بالمغرب، وخسفاً بجزيرة العرب، والدجال، وطلوع الشمس من مغربها، ويأجوج ومأجوج ، ونزول عيسى عليه الصلاة والسلام، وناراً تخرج من عدن ﴾. ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ آياتٍ رَبِّكَ لاَ يَنْفَعُ نَفْساً إِيمَانُها ﴾ كالمحتضر إذ صار الأمر عياناً والإيمان برهاني من عدن ﴾. ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ آياتٍ وَبِكَ لاَ يَنْفَعُ نَفْساً لِيمَانُها ﴾ كالمحتضر إذ صار الأمر عياناً والإيمان برهاني . وقرىء "تنفع" بالتاء لإضافة الإيمان إلى ضمير المؤنث. ﴿ لَمْ تَكُنُ آمَنت مِنْ قَبْلُ ﴾ صفة نفساً في والمعنى: أنه لا ينفع الإيمان حينئذ نفساً غير مقدمة إيمانها أو مقدمة إيمانها غير كاسبة في إيمانها خيراً، وهو دليل لمن لم يعتبر الإيمان المجرد عن العمل وللمعتبر تخصيص هذا الحكم بذلك اليوم، وحمل الترديد على اشتراط النفع بأحد الأمرين على معنى لا ينفع نفساً خلت عنها المحكم بذلك اليوم، وحمل الترديد على اشتراط النفع بأحد الأمرين على معنى لا ينفع نفساً خلت عنها إيمانها ، والعطف على لم تكن بمعنى لا ينفع نفساً إيمانها الذي أحدثته حينئذ وإن كسبت فيه خيراً . ﴿ وَاللهُ لُولُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَال

﴿ إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيمًا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٌ إِنْمَاۤ أَمْرُهُمْ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ يُلَيَّتُهُم بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴿ مَن جَانَهُ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُمْ عَشْرُ أَمْنَالِهَا ۚ وَمَن جَانَهُ بِالسَّيِشَةِ فَلَا يُجْزَىٰ إِلَّا مِثْلَهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ آَمُنَا لِهَا ۗ وَمَن جَانَهُ بِالسَّيِشَةِ فَلَا يُجْزَىٰ إِلَّا مِثْلَهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ آَمُنَا لِهَا ۗ وَمَن جَانَهُ بِالسَّيِشَةِ فَلَا يُجْزَىٰ إِلَّا مِثْلَهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ ﴾.

﴿إِنَّ الَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ بددوه فآمنوا ببعض وكفروا ببعض، أو افترقوا فيه قال عليه الصلاة والسلام: «افترقت اليهود على إحدى وسبعين فرقة كلها في الهاوية إلا واحدة، وافترقت النصارى على اثنتين وسبعين فرقة كلها في الهاوية إلا واحدة، وتفترق أمتي على ثلاث وسبعين فرقة كلها في الهاوية إلا واحدة». وقرأ حمزة والكسائي «فارقوا» أي باينوا. ﴿وَكَانُوا شِيعاً ﴾ فرقاً تشيع كل فرقة إماماً. ﴿لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيءٍ ﴾ أي من السؤال عنهم وعن تفرقهم، أو من عقابهم، أو أنت بريء منهم. وقيل هو نهي عن التعرض لهم وهو منسوخ بآية السيف. ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُمْ إِلَى الله ﴾ يتولى جزاءهم. ﴿ثُمَّ يُنْبُنُهُمْ بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ بالعقاب.

﴿مَنْ جَاءَ بِالحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا﴾ أي عشر حسنات أمثالها فضلاً من الله. وقرأ يعقوب «عشرة» بالتنوين وأمثالها بالرفع على الوصف. وهذا أقل ما وعد من الأضعاف وقد جاء الوعد بسبعين وسبعمائة وبغير حساب ولذلك قيل: المراد بالعشر الكثرة دون العدد. ﴿وَمَنْ جَاءَ بِالسَّيْئَةِ فَلاَ يُجْزَى إِلاَّ مِثْلَهَا﴾ قضية للعدل. ﴿وَمَنْ جَاءَ بِالسَّيْئَةِ فَلاَ يُجْزَى إِلاَّ مِثْلَهَا﴾ قضية للعدل. ﴿وَمُنْ جَاءَ بِالسَّيْئَةِ فَلاَ يُجْزَى إِلاً مِثْلَهَا﴾ قضية للعدل.

﴿ قُلْ إِنَّنِي هَدَىٰنِي رَبِّ إِلَىٰ صِرَطِ مُسْتَقِيمِ دِينَا قِيمًا مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفَا ۚ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ ﴾.

﴿ قُلْ إِنَّنِي هَدَانِي رَبِّي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ بالوحي والإِرشاد إلى ما نصب من الحجج. ﴿ وينا ﴾ بدل من محل إلى صراط إذ المعنى، هداني صراطاً كقوله: ﴿ ويهديكم صراطاً مستقيماً ﴾ أو مفعول فعل مضمر دل عليه الملفوظ. ﴿ قِيماً ﴾ فيعل من قام كسيد من ساد وهو أبلغ من المستقيم باعتبار الزنة والمستقيم باعتبار الصيغة. وقرأ ابن عامر وعاصم وحمزة والكسائي ﴿ قيماً ﴾ على أنه مصدر نعت به وكان قياسه قوماً كعوض فاعل لإعلال فعله كالقيام. ﴿ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ ﴾ عطف بيان لدينا. ﴿ حَنِيفاً ﴾ حال من إبراهيم. ﴿ وَمَا كَانَ مِنَ المُشْرِكِينَ ﴾ عطف عليه.

﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِى وَنُشَكِى وَتَحْيَاىَ وَمَمَاقِب يَّلُهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ لَيْ اللَّهِ لَلْمُ وَبِلَالِكَ أَيْرَتُ وَأَنَّا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ الْعَلَمِينَ ﴿ لَلْهَا لِمَا لَمُ اللَّهُ عَلَيْهِ الْم

﴿ وَمَخْتَايَ وَمَمَاتِي وَنُسُكِي ﴾ عبادتي كلها، أو قرباني أو حجي. ﴿ وَمَخْتَايَ وَمَمَاتِي ﴾ وما أنا عليه في حياتي وأموت عليه من الإيمان والطاعة، أو طاعات الحياة والخيرات المضافة إلى الممات كالوصية والتدبير، أو الحياة والممات أنفسهما. وقرأ نافع ﴿محياي ﴾ بإسكان الياء إجراء للوصل مجرى الوقف. ﴿لِلهِ رَبِّ المَعَالَمِينَ ﴾ ﴿ لاَ أَشْرِكُ فيها غيراً. ﴿ وَبِذَلِكَ ﴾ القول أو الإخلاص. ﴿ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوْلُ المُسْلِمِينَ ﴾ لأن إسلام كل نبي متقدم على إسلام أمته.

﴿ قُلْ أَغَيْرَ اللَّهِ أَبْغِى رَبًّا وَهُوَ رَبُّ كُلِّ مَنَيْءٍ وَلَا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسِ إِلَّا عَلَيْماً وَلَا نَزِرُ وَاذِرَةٌ وِلْدَ أُخْرَئَ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُم تَرْجِعُكُم فَيُنْ فَيُنْ وَلِهِ تَغْلَيْفُونَ ﴿ إِنَّا كُنتُمْ فِيهِ تَغْلَيْفُونَ ﴿ إِنَّا ﴾ .

﴿قُلْ أَغَيْرَ اللهُ أَبْغِي رَبَّا﴾ فأشركه في عبادتي وهو جواب عن دعائهم له إلى عبادة آلهتهم. ﴿وَهُوَ رَبُّ كُلِّ شَيءٍ﴾ حال في موضع العلة للإنكار والدليل له أي وكل ما سواه مربوب مثلي لا يصلح للربوبية. ﴿وَلاَ تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسِ إِلاَّ عَلَيْهَا﴾ فلا ينفعني في ابتغاء رب غيره ما أنتم عليه من ذلك. ﴿وَلاَ تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى﴾ جواب عن قولُهم: ﴿اتبعوا سبيلنا ولنحمل خطاياكم﴾. ﴿فُمَّ إلى رَبُّكُمْ مَرْجِعُكُمْ﴾ يوم القيامة. ﴿فَيُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ﴾ بتبيين الرشد من الغي وتمييز المحق من المبطل.

﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى جَعَلَكُمْ خَلَتِهِفَ ٱلْأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَنتِ لِيَسَبُلُوَكُمْ فِي مَا ءَاتَنكُو ۚ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ ٱلْمِقَابِ وَإِنَّهُ لَعَنُورٌ رَحِيمٌ ﴿ إِنَّهُ لَعَنُورٌ رَحِيمٌ ﴿ إِنَّهُ لِمَا اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْرِ رَحِيمٌ ﴿ إِنَّهُ لِللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللّا

﴿ وَهُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلاَتِفَ الأَرْضِ ﴾ يخلف بعضكم بعضاً، أو خلفاء الله في أرضه تتصرفون فيها على أن الخطاب عام، أو خلفاء الأمم السالفة على أن الخطاب للمؤمنين. ﴿ وَرَفَعَ بَعْضَكُمَ فَوْقَ بَعْضِ دَرَاجَاتٍ ﴾ في الشرف والغنى. ﴿ لِيَبْلُوكُمْ فِيمَا آتَاكُمْ ﴾ من الجاه والمال. ﴿ إِنَّ رَبِّكَ سَرِيعُ العِقَابِ ﴾ لأن ما هُو آت قريب أو لأنه يسرع إذا أراده. ﴿ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ وصف العقاب ولم يضفه إلى نفسه، ووصف ذاته بالمغفرة وضم إليه الوصف بالرحمة، وأتى ببناء المبالغة واللام المؤكدة تنبيها على أنه تعالى غفور بالذات معاقب بالعرض كثير الرحمة مبالغ فيها كثير العقوبة مسامح فيها. عن رسول الله ﷺ: «أنزلت علي سورة الأنعام جملة واحدة ، يشيعها سبعون ألف ملك لهم زجل بالتسبيح والتحميد، فمن قرأ الأنعام صلى عليه واستغفر له أولئك السبعون ألف ملك بعدد كل آية من سورة الأنعام يوماً وليلة ».

تم بحمد الله وحسن توفيقه طبع الجزء الثاني من تفسير البيضاوي في مطابع دار إحياء التراث العربي بيروت الزاهرة، أدامها الله لطبع المزيد من الكتب النافعة، ويليه الجزء الثالث وأوله سورة الأعراف، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

## محتوى الجزء الثاني من تفسير البيضاوي

| ٥. | يورة آ <i>ل عمران</i>                                                                                 |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٦. | بان إثباتْ علمه تعالى بالجُزْئِيّات على وجه جزئيّ حتى على مذهب الفلاسفة                               |
|    | بان معنى المُحْكَم والمُتَشابَه                                                                       |
| ٦. | بانُ الرَّدُ على تشبُّثِ النَّصاري بأنتقال اقنوم العلم إلى المسيح                                     |
| ٧. | بان صدق وعد الله نبيه بقوله: ﴿قُلُ لَلَّذِينَ كَفُرُوا سَتَغْلِبُونَ﴾ بِمَا حَصَلَ بِبَدْرٍ وخَيْبَرَ |
| ۸. | بان معنى كون رضوان الله أكبر وما هو الـُمرادُ بالرّضوان                                               |
| ٩. | بان معنى شهادة الله بأنه لا إِلَه إِلاَّ هُو                                                          |
| ٩. | يانُ الفَرْقِ بين التوحيد والإيمان والإسلام                                                           |
|    | يان أن أوَّلَ رَايَةٍ تُرْفَعُ يوم القيامة راية اليهود ثم يفضحون                                      |
|    | يان ما ظهر للنبي ﷺ يوم الخندق من الآيات                                                               |
| ۱۲ | يانُ نَسَبِ موسى ومريم عليهما السلام                                                                  |
| ١٤ | يان معنى مَسَّ الشيطان للمولود حينَ وَضْعِهِ                                                          |
| ١٦ | يان تكليم الملائكة لمريم وأنه لم تنبأ امرأة                                                           |
| ۱۷ | يان المسيح وأصل معناه                                                                                 |
| ۱۸ | يان معنى النسخ وأنَّ شريعة المسيح فيها نَسْخُ لِما في التوراة                                         |
| ۱۹ | يان معنى قوله تعالى لعيسى عليه السلام ﴿إني متوفيك﴾ وما ذهبت إليه النصارى في ذلك                       |
| ۲. | يانُ المجادلةِ التي حصلت بين النبي وأساقف نجران ومعنى المباهَلَةِ                                     |
| ۲1 | يان تنازع اليهود والنصارى في إبراهيم عليه السلام                                                      |
| ۲۲ | يان كون إبراهيم عليه السلام للمسلمين اختصاص بآتباعه                                                   |
| ۲۳ | يان أنَّ اليهود كانت تزعم أنَّ أموال المسلمين كانت مُبَاحةً لهم في كتابهم                             |
| ۲٦ | بيان أن الإسلام هو دين الفطرة وأنَّ الطالِبَ لغيره واقع في الخُسْران                                  |
| ۲۹ | بيان أن أوَّل بَيْتٍ وُضِعَ للناس المسجد الحرام ومَنْ بناه                                            |
| ۳١ | بيان أن الأمر بالمعروف فرض كفاية وذكر شروطه                                                           |
| ٣٣ | بيان كون هذه الأُمة خَيْر الأُمَم والاستدلال على كون الإجماع حجة                                      |
| ۲٦ | بيان ما حصل قبل غزوة أُحُد ُمِن ٱسْتشارة النبيّ لأصحابه                                               |
| ٤١ | بيان ما حصل للنبي ﷺ في غزوَة أُحُد من جرحه وكسر رباعيته وغير ذلك                                      |
| ٤٣ | بيان ما حصل للمسلمين مِنَ النَّصْرِ بِأُحُدٍ وأسبابِ انهزامهم بعد ذلك                                 |
| ٥٤ | بيان الأمر بالمُشاورة                                                                                 |

| ٤٨       | بيان أن الإنسان غير الهيكل المحسوس وأنه جوهر مدرك بذاته                            |
|----------|------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٩       | بيان أن الإيمان يَزيِدُ ويَنْقُص                                                   |
| ۱٥       | بيان أن الأنبياء لا يطلعون على الغيب إلاّ بإعلام الله لهم                          |
| ۲٥       | بيان أن المعجزات جميعها تُوجب الإيمان وأن اليهود كذبوا في دعواهم التخصيص           |
| ٤ ٥      | بيان أن الاستدلال على وجود الباري طريقة تغير العالم                                |
| ۸۵       | نفسير سورة النساء                                                                  |
| ٥٨       | بيان ما قيل في القراءآت السبع من أن كُلَّ حَرْفٍ منها منقول بالتواتر أم لا؟        |
| ٥٩       |                                                                                    |
| ٦٠       | بيان أن الشخص لا ينبغي له أن يعطي ما في يديه من المال لأهله يقعد ناظراً لما أعطاهم |
| Ļľ       | بيان أن الإنسان الوصي يلزمه أن يحب لمن تحت رعايته ما يُحِبُّه لِبَنِيهِ            |
| 77       | بيان معنى الكلالة                                                                  |
| ٥٦       |                                                                                    |
| ٦٧       | بيان محرمات النكاح وأنِ الربيبة لا تحرم إلاّ بالدخول بأمها                         |
| 79       | بيان عدم جواز نكاح الأمة إلاّ بشروطٍ وبيانها                                       |
| ٧.       | بيان أن ثمان آيات في النساء هُنَّ خير لهذه الأمة مما طلعت عليه الشمس               |
| ۷١       | بيان الكبائر والاختلاف فيها                                                        |
| ٧٢.      | بيان الميراث بالمخالفة ونَسْخِهِ                                                   |
| ۷٣       |                                                                                    |
| ٧ ٤      | بيان أن الإسراف مذمومٌ كالبُخلِ                                                    |
| ٧ ٤      | بيان أن الإنسان إن دُعِيَ لأمْرِ لا ضرر فيه ينبغي له الإجابة                       |
| ۷۸       |                                                                                    |
| ٧٩       | •                                                                                  |
|          | بيان أن الناس مأمورون بطاعة الأمَراء إذا حكموا بالعدل                              |
|          | بيان أن المرضي عليهم من الناس أربعة، وبيان ما تميز به كل فريق                      |
|          | بيان أن كل ما أصاب من بَلِيَّةٍ فمن ذَنْبِ                                         |
|          | بيان معنى سلامة القرآن من الاختلاف                                                 |
| ۸۸.      | بيان المواضع التي لا يستحسن فيها السلام<br>بيان القَتْلِ الخَطَأ ودِيته            |
|          |                                                                                    |
|          | بيان الدليل على صحة إيمان المُكْرَه وأنَّ المجتهد يُخطىء وأن خطأه مغتفر            |
| ۹۳<br>مد | بيان قصر الصلاة ولو في سفر فيه أمن                                                 |
| 7 F      | بيان صلاه الحوف                                                                    |
| 7 1      | بيان حكم من فعل العِباده لِعرض سرعي وديوي                                          |

| 99. | بيان الخلة وكيف اتَّخذَ اللَّهُ إبراهيمَ خليلاً                       |
|-----|-----------------------------------------------------------------------|
|     | بيان ما كانت العرب تفعله مع النساء وصغار الولدان من أكل حقوقهن        |
| 1.7 | بيان ما يجب على الشاهد من إقامة الحق                                  |
|     | بيان السبب في تغليظ عذاب المنافق وبيان النفاق الموجب للكُفْر          |
| ۱۰۷ | بيان ما فعلته اليهود مع المسيح وكيف رفعه الله                         |
| ۱۰۷ | بيان نزول المسيح آخر الدنيا وإيمان كل العالم به                       |
|     | بيان أن بعثة الأنبياء من ضروريات مصالح الخلق                          |
| ١١. | بيان أن النظريات ضروريات للملائكة                                     |
|     | نفسير سورة المائدة                                                    |
| ۱۱٤ | بيان ما كانت تفعله الجاهلية من الاستقسام بالأزّلام                    |
|     | بيان الطيبات التي أُحِلَّ أَكْلُها                                    |
| 117 | بيان أن المائدة من آخر القرآن نزولاً وأنه لا نَسْخَ فيها              |
| ۱۱۸ | بيان أنَّ العَدْلَ ولو مع الكفار مقتضى التقوى وأنَّ الجور مقتضى الهوى |
|     | بيان ما ذهب إليه بعض فِرَقِ النَّصارَىٰ من قولهم المسيح هو الله       |
| 171 | بيان المُدَّة والأنبياء بين موسى وعيسى وبين عيسى ومحمد عليهم السلام   |
|     | بيان أن موسى عليه السلام مات بالتيه أو بعده                           |
| ١٢٥ | في بيان حُدُود قُطًاعِ الطريق من المسلمين                             |
|     | في بيان تحريف اليهَود                                                 |
| ۱۲۸ | في بيان كفر من لم يحكم بما أنزل الله                                  |
|     | في بيان النهي عن مُوالاةِ الكُفَّار                                   |
| ۱۳۱ | بيان الفِرَق التي ارتدت من العرب في أواخر حياة رسول الله              |
| ١٣٥ | بيان أن مِنَ الأسرار الإلهية ما يحرم إفشاؤه                           |
| 10. | بيان المائدة التي نزلت من السماء وكلام بعض الصوفية فيها               |
| ۲٥٢ | بيان المائدة التي نزلت من السماء وكلام بعض الصوفية فيها               |
| ۱۲۳ | بيان من طلبت قريش إبعادهم عن النبي ﷺ ليجالسوه ونهي الله له عن ذلك     |
| 179 | بيان الخلاف في أبي سيدنا إبراهيم                                      |
| ۱۷٥ | بيان ما يعتقده المشركون في الجن من الشركة                             |
| ۱۸۰ | بيان ما يعتقده المشركون في الجن من الشركة                             |
| ۱۸٤ | بيان ما كانت تفعله الجاهلية من القسمة لشركائهم في الزرع والأنعام      |
| ۱۸۷ | بيان ما حُرِّمَ على بني إسرائيل من الشحوم وغيرها                      |
| ۱۹۱ | بيان التفرق في الدين وأنه سُنَّة قديمة                                |

طِبِعَ عِلَى مَطِابِعِ <u>وَارُ لِعِي</u>نًا وَالنَّرِ لِهِم يَنِّ الْعِلِيِّ

www.besturdubooks.wordpress.com